
II ENCONTRO NACIONAL DE 
DIREITO DO FUTURO - II ENDIF

DIREITOS FUNDAMENTAIS DAS MINORIAS 
SOCIAIS VULNERÁVEIS



 

 

D598 

Direitos fundamentais das minorias sociais vulneráveis [Recurso eletrônico on-line] 

organização II Encontro Nacional de Direito do Futuro: Escola Superior Dom Helder Câmara 

– Belo Horizonte;  

 

        Coordenadores: Fabrício Veiga Costa, José Carlos Ferreira Couto Filho e Naony Sousa 

Costa Martins – Belo Horizonte: Escola Superior Dom Helder Câmara - ESDHC, 2025.  

 

           Inclui bibliografia  

           ISBN: 978-65-5274-407-4 

           Modo de acesso: www.conpedi.org.br em publicações  

           Tema: Justiça social e tecnológica em tempos de incerteza. 

  1.  Direito do Futuro. 2. Justiça Social. 3. Justiça Tecnológica. I. II Encontro Nacional de 

Direito do Futuro (1:2025 : Belo Horizonte, MG).  

 

                                                                                                                               CDU: 34 

_____________________________________________________________________________ 

 

 

 



II ENCONTRO NACIONAL DE DIREITO DO FUTURO - II ENDIF

DIREITOS FUNDAMENTAIS DAS MINORIAS SOCIAIS VULNERÁVEIS

Apresentação

O II Encontro Nacional de Direito do Futuro (II ENDIF), organizado pelo Centro 

Universitário Dom Helder com apoio técnico do Conselho Nacional de Pesquisa e Pós-

graduação em Direito – CONPEDI, reafirma-se como um espaço qualificado de produção, 

diálogo e circulação do conhecimento jurídico, reunindo a comunidade científica em torno de 

um propósito comum: pensar, com rigor metodológico e sensibilidade social, os caminhos do 

Direito diante das transformações que marcam o nosso tempo. Realizado nos dias 09 e 10 de 

outubro de 2025, em formato integralmente on-line, o evento assumiu como tema geral 

“Justiça social e tecnológica em tempos de incerteza”, convidando pesquisadoras e 

pesquisadores a enfrentar criticamente os impactos da inovação tecnológica, das novas 

dinâmicas sociais e das incertezas globais sobre as instituições jurídicas e os direitos 

fundamentais.

Nesta segunda edição, os números evidenciam a força do projeto acadêmico: 408 trabalhos 

submetidos, com a participação de 551 pesquisadoras e pesquisadores, provenientes de 21 

Estados da Federação, culminando na organização de 31 e-books, que ora se apresentam à 

comunidade científica. Essa coletânea traduz, em linguagem acadêmica e compromisso 

público, a vitalidade de uma pesquisa jurídica que não se limita a descrever problemas, mas 

busca compreendê-los, explicar suas causas e projetar soluções coerentes com a Constituição, 

com os direitos humanos e com os desafios contemporâneos.

A publicação dos 31 e-books materializa um processo coletivo que articula pluralidade 

temática, densidade teórica e seriedade científica. Os textos que compõem a coletânea 

passaram por avaliação acadêmica orientada por critérios de qualidade e imparcialidade, com 

destaque para o método double blind peer review, que viabiliza a análise inominada dos 

trabalhos e exige o exame por, no mínimo, dois avaliadores, reduzindo subjetividades e 

preferências ideológicas. Essa opção metodológica é, ao mesmo tempo, um gesto de respeito 

à ciência e uma afirmação de que a pesquisa jurídica deve ser construída com transparência, 

responsabilidade e abertura ao escrutínio crítico.

O II ENDIF também se insere em uma trajetória institucional já consolidada: a primeira 

edição, realizada em junho de 2024, reuniu centenas de pesquisadoras e pesquisadores e 

resultou na publicação de uma coletânea expressiva, demonstrando que o Encontro se 

consolidou, desde o início, como um dos maiores eventos científicos jurídicos do país. A 



continuidade do projeto, agora ampliada em escopo e capilaridade, reafirma a importância de 

se fortalecer ambientes acadêmicos capazes de integrar graduação e pós-graduação, formar 

novas gerações de pesquisadoras e pesquisadores e promover uma cultura jurídica 

comprometida com a realidade social.

A programação científica do evento, organizada em painéis temáticos pela manhã e Grupos 

de Trabalho no período da tarde, foi concebida para equilibrar reflexão teórica, debate 

público e socialização de pesquisas. Nos painéis, temas como inteligência artificial e direitos 

fundamentais, proteção ambiental no sistema interamericano, proteção de dados e herança 

digital foram tratados por especialistas convidados, em debates que ampliam repertórios e 

conectam a produção acadêmica aos dilemas concretos vividos pela sociedade.

A programação científica do II ENDIF foi estruturada em dois dias, 09 e 10 de outubro de 

2025, combinando, no período da manhã, painéis temáticos com exposições de especialistas 

e debates, e, no período da tarde, sessões dos Grupos de Trabalho. No dia 09/10 (quinta-

feira), após a abertura, às 09h, realizou-se o Painel I, dedicado aos desafios da atuação 

processual diante da inteligência artificial (“Inteligencia artificial y desafios de derechos 

fundamentales en el marco de la actuación procesal”), com exposição de Andrea Alarcón 

Peña (Colômbia) e debate conduzido por Caio Augusto Souza Lara. Em seguida, às 11h, 

ocorreu o Painel II, voltado à proteção ambiental no Sistema Interamericano, abordando a 

evolução da OC-23 ao novo marco da OC-32, com participação de Soledad Garcia Munoz 

(Espanha) e Valter Moura do Carmo como palestrantes, sob coordenação de Ricardo 

Stanziola Vieira. No período da tarde, das 14h às 17h, desenvolveram-se as atividades dos 

Grupos de Trabalho, em ambiente virtual, com apresentação e discussão das pesquisas 

aprovadas.

No dia 10/10 (sexta-feira), a programação manteve a organização: às 09h, foi realizado o 

Painel III, sobre LGPD e a importância da proteção de dados na sociedade de vigilância, com 

exposições de Laís Furuya e Júlia Mesquita e debate conduzido por Yuri Nathan da Costa 

Lannes; às 11h, ocorreu o Painel IV, dedicado ao tema da herança digital e à figura do 

inventariante digital, com apresentação de Felipe Assis Nakamoto e debate sob 

responsabilidade de Tais Mallmann Ramos. Encerrando o evento, novamente no turno da 

tarde, das 14h às 17h, seguiram-se as sessões dos Grupos de Trabalho on-line, consolidando 

o espaço de socialização, crítica acadêmica e amadurecimento das investigações apresentadas.

Ao tornar públicos estes 31 e-books, o II ENDIF reafirma uma convicção essencial: não há 

futuro democrático para o Direito sem pesquisa científica, sem debate qualificado e sem 

compromisso com a verdade metodológica. Em tempos de incerteza — tecnológica, social, 



ambiental e institucional —, a pesquisa jurídica cumpre um papel civilizatório: ilumina 

problemas invisibilizados, questiona estruturas naturalizadas, qualifica políticas públicas, 

tensiona o poder com argumentos e oferece horizontes normativos mais justos.

Registramos, por fim, nosso reconhecimento a todas e todos que tornaram possível esta obra 

coletiva — autores, avaliadores, coordenadores de Grupos de Trabalho, debatedores e equipe 

organizadora —, bem como às instituições e redes acadêmicas que fortalecem o ecossistema 

da pesquisa em Direito. Que a leitura desta coletânea seja, ao mesmo tempo, um encontro 

com o que há de mais vivo na produção científica contemporânea e um convite a seguir 

construindo, com coragem intelectual e responsabilidade pública, um Direito à altura do 

nosso tempo.

Belo Horizonte-MG, 16 de dezembro de 2025.

Prof. Dr. Paulo Umberto Stumpf – Reitor do Centro Universitário Dom Helder

Prof. Dr. Franclim Jorge Sobral de Brito – Vice-Reitor e Pró-Reitor de Graduação do Centro 

Universitário Dom Helder

Prof. Dr. Caio Augusto Souza Lara – Pró-Reitor de Pesquisa do Centro Universitário Dom 

Helder



DISCRIMINAÇÃO À PLANTA RITUALÍSTICA AYAHUASCA E A 
INTOLERÂNCIA RELIGIOSA EM RELAÇÃO AO XAMANISMO

DISCRIMINATION AGAINST THE RITUALISTIC PLANT AYAHUASCA AND 
RELIGIOUS INTOLERANCE TOWARD SHAMANISM

Pedro Moosilim Almeida Ferreira
Marina Bonissato Frattari

Resumo

O presente resumo analisa a intolerância religiosa contra o xamanismo, com foco na 

discriminação ao uso ritual da ayahuasca. Destaca-se o epistemicídio histórico das práticas 

espirituais indígenas, a apropriação simbólica urbana e a criminalização institucional, ao 

passo que propõe uma interpretação constitucional emancipatória que garanta o pluralismo 

religioso e a dignidade cultural dos povos tradicionais. Utilizando metodologia qualitativa, 

examina criticamente o papel do Estado e das instituições religiosas na perpetuação da 

exclusão simbólica do xamanismo no Brasil.

Palavras-chave: Xamanismo, Ayahuasca, Intolerância religiosa, Epistemicídio, Pluralismo 
religioso, Direitos culturais

Abstract/Resumen/Résumé

This article aims to investigate the epistemological foundations of religious intolerance 

toward shamanism in Brazil, particularly regarding the ritual use of ayahuasca. Although 

religious freedom is formally protected by the Brazilian Constitution, indigenous spiritual 

traditions are still subjected to symbolic violence and institutional marginalization. 

Therefore, this article argues that such intolerance is rooted in a historical process of 

epistemicide, colonial domination, and the imposition of hegemonic religious discourses. 

Moreover, it examines the role of legal institutions and urban spiritual reinterpretations in 

reinforcing or resisting this exclusion. Thus, the study adopts a qualitative, interdisciplinary 

methodology to promote justice and cultural dignity.

Keywords/Palabras-claves/Mots-clés: Shamanism, Ayahuasca, Religious intolerance, 
Epistemological pluralism, Legal epistemology

54



 

1. INTRODUÇÃO: 

 

O pluralismo religioso no Brasil é assegurado pelo texto constitucional (art. 5º, VI, da 

CF/88), que protege a liberdade de crença e culto. Contudo, essa garantia é seletiva na prática, 

perpetuando desigualdades simbólicas e institucionais contra religiões não hegemônicas, como 

as de matriz indígena. Entre elas, o xamanismo - tradição espiritual ancestral - permanece alvo 

de estigmatização, especialmente por seu uso ritualístico da ayahuasca, substância psicotrópica 

utilizada em cerimônias sagradas. 

Não obstante, a abordagem jurídica da liberdade religiosa, embora formalmente 

garantida pelo ordenamento brasileiro, revela-se limitada quando confrontada com a 

diversidade epistêmica e simbólica das religiões indígenas. O sistema jurídico ainda opera a 

partir de um referencial eurocêntrico que ignora ou subalterniza expressões espirituais que não 

se encaixam na lógica institucionalizada das grandes religiões monoteístas. Assim, práticas 

como o uso ritualístico da ayahuasca são frequentemente analisadas sob o prisma do direito 

penal e sanitário, e não sob a ótica dos direitos fundamentais e culturais. 

Além disso, o contexto de judicialização crescente das práticas religiosas envolvendo 

substâncias enteógenas demanda atenção crítica. Em diversas ocasiões, praticantes do 

xamanismo foram alvo de investigações ou processos por suposta associação com o tráfico ou 

uso indevido de entorpecentes, mesmo quando amparados por normas que reconhecem o caráter 

religioso da ayahuasca. Tais ocorrências reforçam a necessidade de formação adequada dos 

operadores do direito, para que compreendam a diferença entre uso ritualístico e uso recreativo 

de substâncias psicoativas. 

É fundamental, portanto, que o Direito promova uma interpretação constitucional 

emancipatória, comprometida com o pluralismo jurídico e com o reconhecimento da dignidade 

cultural das comunidades tradicionais. Isso implica não apenas em garantir a liberdade de 

crença, mas em assegurar o direito à prática religiosa de modo integral, incluindo seus símbolos, 

espaços, ritos, e instrumentos sacramentais.  

Nesse sentido, o debate sobre o xamanismo e a ayahuasca extrapola a esfera do sagrado 

e adentra o campo dos direitos humanos, da igualdade material e da justiça cognitiva. 

A presente pesquisa parte da hipótese de que a intolerância religiosa contra o 

xamanismo, especialmente quanto ao uso da ayahuasca, é sustentada por um epistemicídio 

histórico e por construções sociais que associam práticas espirituais não ocidentais ao 

misticismo, à marginalidade ou ao ilícito. Tal intolerância se manifesta através da ignorância 

55



cultural, do preconceito geracional e da imposição de valores religiosos dominantes, como o 

neopentecostalismo conservador. 

Dessa feita, o objetivo geral deste trabalho é compreender, à luz da epistemologia 

jurídica, os fundamentos e efeitos da intolerância religiosa em relação ao xamanismo. Como 

objetivos específicos, busca-se: (i) contextualizar historicamente o apagamento e a repressão 

das práticas xamânicas no Brasil; (ii) analisar criticamente a apropriação da ayahuasca por 

grupos urbanos dissociados da tradição original; (iii) examinar o papel das instituições 

religiosas e do Estado na perpetuação dessa exclusão simbólica. 

A metodologia utilizada é qualitativa, com abordagem dedutiva e técnica de pesquisa 

bibliográfica e documental. A análise é construída com base em doutrinas jurídicas, estudos 

antropológicos e fontes históricas, permitindo compreender o fenômeno com profundidade e 

criticidade, a partir de uma perspectiva interdisciplinar. 

 

2. DESENVOLVIMENTO: 

 

O termo “xamã”, tem origem no Leste da Sibéria, Rússia, sendo relatado desde meados 

do século XVII. A figura do xamã corresponde à pessoa que, de acordo com Mircea Eliade, 

possui a capacidade de promover o contato entre o mundo físico e o espiritual por meio de 

técnicas de êxtase, comunicando-se, assim, com espíritos, animais e outros xamãs, os quais 

detêm o conhecimento necessário para a cura de doenças ou mesmo de problemas geracionais 

(Natel, 2020). 

A Doutrina e religião do xamanismo eclode, em função de uma mudança psíquica e 

física daquele que irá se tornar um xamã, isto é, momento em que o indivíduo passa por uma 

completa metamorfose, alterando seus hábitos, personalidade e passando a se ver integrado em 

um sistema simbólico de morte e renascimento. Trata-se do contato com os seres de outro plano 

astral, em muitos casos esse contato configura a entrada ou passagem para a religião xamânica. 

(Eliade, 1982). Nesse sentido Mircea Eliade define xamã como:  

[...]um tipo de operador ritual que com meios psíquicos ou artificiais atinge um estado 
de transe, através do qual entra em comunicação com os espíritos e obtém deles 
faculdades divinatórias e terapêuticas extraordinárias. (Eliade; Couliano, 1995, p.71) 

 

O estado alterado de consciência, na busca pela transcendência, permite ao indivíduo 

receber, por intermédio dos espíritos assistentes e seus próprios ancestrais, a reatualização de 

um tempo em que a doença e a dor não existiam. Por meio dessas técnicas ritualísticas 

transmitidas, torna-se apto a promover a cura espiritual (Natan, 2020). 

56



Esse estado alterado de consciência é alcançado mediante a ingestão da bebida 

psicoativa ayahuasca. Segundo o pesquisador Saulo Conde Fernandes (2018, p. 291), a bebida 

é extraída “da decocção do cipó Banisteriopsis caapi, conhecido popularmente como jagube ou 

mariri, e da folha Psychotria viridis, conhecida como rainha ou chacrona”. 

O pesquisador Saulo Conde Fernandes ressalta em sua pesquisa que 72 grupos 

indígenas da região amazônica fazem uso da ayahuasca e denota algumas de suas 

características:  

O uso ameríndio da bebida para entrar em contato com o mundo dos espíritos; 
conhecer profundamente o meio ambiente; diagnosticar e curar doenças; adivinhação 
e caça; enfim, é parte da composição cultural, mitológica, religiosa, artística de 
diversas etnias (FERNANDES, Saulo, 2018, p. 291).  

 

Notadamente o xamanismo é uma religião pouco difundida, em virtude do preconceito 

o pesquisador Carlos Eduardo de Araújo, destaca que o preconceito é iniciado desde o primeiro 

contato com os Europeus do colonialismo avassalador e repressor. 

Sobre o tema, Leite (1955) discorreu: 

A cultura-crença dos indígenas foi totalmente desconsiderada pelas instituições 
cristãs, uma vez que as tentativas de epistemicídio indígena se mantiveram até hoje, 
ato evidenciado pelas não raras missões evangelizadoras. Havia uma total negação 
das crenças indígenas pelos europeus. Padre Manuel da Nóbrega exprimiria de modo 
explícito o que percebia como a inexistência de sentimentos religiosos e de religião 
entre os tupis. É gente que nenhum conhecimento tem de Deus, nem ídolos e que 
nenhuma coisa adora, nem conhecem a Deus; somente aos trovões chamam de Tupã, 
que é como dizer coisa divina (Leite, 1955, p. 20). 

 

O segundo momento de interdição dos saberes tradicionais ocorre com a imposição da 

ciência moderna. Momento, em que pensamento científico passa a prevalecer durante o 

chamado Século das Luzes, período em que os conhecimentos começam a ser sistematizados, 

mas também subordinados à racionalidade ocidental (Araújo, 2022). 

Na contemporaneidade, adotou-se o termo “neoayahuasqueiros” para designar 

indivíduos que utilizam a ayahuasca em contextos distintos daqueles tradicionalmente 

vinculados às religiões ayahuasqueiras amazônicas. Esses sujeitos representam novas formas 

de consumo da substância, principalmente em ambientes urbanos, onde o uso ritualístico da 

bebida é ressignificado cultural e espiritualmente (Labate, 2004). 

Referido pesquisador em sua pesquisa identificou, uma diversidade de contextos 

urbanos, em sua pesquisa etnográfica onde a ayahuasca passou a ser utilizada. 

[...] uso da ayahuasca por grupos de teatro; ayahuasca com meditações do Osho 
(Rajneesh); ayahuasca para recuperação de moradores de rua; ayahuasca para 
músicos; ayahuasca para a realização de terapias corporais; ayahuasca em 
consultórios terapêuticos; vivências ou terapias coletivas com ayahuasca; uso da 
ayahuasca dentro do candomblé; ayahuasca ligada à terapia de fl orais; neoxamanismo 

57



dentro do CEFLURIS e neoxamanismo com outras plantas alteradoras dos estados de 
consciência (Labate; Bia, 2004, p. 31) 

 

Mister destacar que esse xamanismo urbano não pode ser confundido com uma simples 

atualização ou modernização das práticas indígenas originais. Na realidade, trata-se de uma 

nova elaboração cultural que se apropria de elementos do referencial indígena, incorpora 

também influências de outras vertentes esotéricas, psicoterapêuticas e religiosas (Labate, 2004).  

A crescente presença da igreja evangélica no cenário da contemporaneidade, contribui 

para a restrição da difusão do xamanismo e das religiões de matrizes africanas (Silva; Ribeiro, 

2025).  

Em entrevista para a BBC News Brasil, o doutor em ciências da religião pela PUC-

SP, João Luiz Carneiro, afirmou que:  

O discurso neopentecostal reforça no imaginário popular que tudo que é produzido    
pelo negro brasileiro é desumanizado, desvalorizado ou considerado estranho, 
exótico, folclórico, e a ascensão do discurso de alguns neopentecostais que estimula 
a visão da religião africana como ligada ao culto ao demônio, diabo, satanás, rituais 
satânicos, macumba ou que fazendo mal. (BBC, 2016).  

 

A cultura contemporânea de controle sobre práticas religiosas também se manifesta 

nos rituais xamânicos. Nesse contexto, os chamados “neoayahuasqueiros” representam 

dinâmicas de sincretismo, reinvenção e apropriação simbólica que marcam o campo espiritual 

nas sociedades urbanas, resultando em novos significados atribuídos ao uso da ayahuasca, 

distintos de seus princípios tradicionais de conexão espiritual e autoconhecimento ancestral. 

 

3. CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

A intolerância religiosa contra o xamanismo e o uso ritual da ayahuasca é resultado de 

um longo processo de negação das epistemologias indígenas, sustentado por práticas coloniais, 

pela racionalidade ocidental hegemônica e pela imposição de discursos religiosos dominantes. 

A associação equivocada da ayahuasca a práticas ilícitas revela a ausência de reconhecimento 

institucional e cultural da diversidade religiosa brasileira. 

É necessário reconhecer o xamanismo como prática legítima de fé, com raízes 

profundas na espiritualidade indígena e implicações importantes na saúde espiritual e mental 

de seus praticantes. O desafio jurídico não reside apenas na criação de normas protetivas, mas 

na efetiva promoção de uma cultura de respeito, reconhecimento e equidade entre as tradições 

religiosas. 

58



O enfrentamento à intolerância religiosa exige uma revisão crítica das estruturas 

jurídicas e culturais que ainda legitimam a exclusão das espiritualidades não hegemônicas. 

Somente assim será possível consolidar uma sociedade plural, democrática e inclusiva, onde 

todas as formas de expressão espiritual tenham o mesmo valor e a mesma dignidade. 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS  

 

ALKIMIM, Luana Leite. O preconceito em relação à religiões de matrizes africanas e 
indígenas que comungam da ayauascha. Revista Processus Multidisciplinar, [S. l.], v. 3, n. 
6, p. 12–20, 2022. Disponível em: 
https://periodicos.processus.com.br/index.php/multi/article/view/756. Acesso em: 12 de julho 
de 2025. 
 
BBC. “Por que as religiões de matriz africana são o principal alvo de intolerância no 
Brasil?”.BBC News Brasil. Acesso em: 12 de julho de 2025. Disponível em; 
<https://www.bbc.com/portuguese/noticias/2016/01/160120_intolerancia_religioes_africanas
_jp_rm> 
 
DA SILVA, Paulo Henrique Prado; RIBEIRO, Natália Rodrigues Codeço. Convivência Inter-
Religiosa: Intolerância, Atentado, Racismo Religioso e Resistência nas Vozes dos 
Participantes da XVII Caminhada Pela Liberdade Religiosa do Rio de Janeiro. Cadernos 
do Desenvolvimento Fluminense, n. 29, 2025. 
 
ELIADE, Mircea. EL xamanismo y las técnicas arcaicas del extasis. México: Fondo de 
Cultura Econômica, 1982.  
 
ELIADE, Mircea; COULIANO, Ioan. Dicionário das Religiões. São Paulo, Martins Fontes, 
1999. 
 
BAUMAN, Zygmunt. Modernidade líquida. Rio de Janeiro: Editora Zahar, 2001 
 
LABATE, Beatriz Caiuby. A reinvenção do uso da ayahuasca nos centros urbanos. 
Campinas: Mercado de Letras, 2004. 
 
FERNANDES, Saulo Conde. Xamanismo e neoxamanismo no circuito do consumo ritual 
das medicinas da floresta. Horizontes Antropológicos, v. 24, n. 51, p. 289–314, maio 2018. 
 
LEITE, Serafim (Org.). Cartas do Brasil e mais escritos do padre Manuel da Nóbrega 
(Opera omnia). Prefácio e notas introdutórias de Serafim Leite. Coimbra: Universidade de 
Coimbra, 1955. 
 
NATEL, Rejane Maria Gomes Leite. Xamã: símbolo da cura espiritual, a partir de Mircea 
Eliade. DIÁLOGOS NA UNIPAZ GOIÁS 2020, p. 32, 2021. 

 
 
 

59


