
I CONGRESSO DE DIREITO NAS 
RELAÇÕES ECONÔMICAS E SOCIAIS

DIREITO CIVIL NA CONTEMPORANEIDADE



 

 

D598 

Direito civil na contemporaneidade [Recurso eletrônico on-line] organização I Congresso de 

Direito nas Relações Econômicas e Sociais: Faculdade Milton Campos – Nova Lima;  

 

        Coordenadores: Juliana de Alencar Auler e Bianca Gomes Modafferi – Nova Lima: 

Faculdade Milton Campos, 2025.  

 

           Inclui bibliografia  

           ISBN: 978-65-5274-408-1 

           Modo de acesso: www.conpedi.org.br em publicações  

           Tema: Relações Econômicas, políticas públicas e tensões entre autonomia privada e 

interferência estatal. 

  1.  Direito. 2. Relações Econômicas. 3. Políticas Públicas. I. I Congresso de Direito nas 

Relações Econômicas e Sociais (1:2025 : Nova Lima, MG).  

 

                                                                                                                               CDU: 34 

_____________________________________________________________________________ 

 

 



I CONGRESSO DE DIREITO NAS RELAÇÕES ECONÔMICAS E 
SOCIAIS

DIREITO CIVIL NA CONTEMPORANEIDADE

Apresentação

Entre os dias 3 e 7 de novembro de 2025, a Faculdade Milton Campos, em parceria com o 

Conselho Nacional de Pesquisa e Pós-graduação em Direito – CONPEDI, realizou o I 

Congresso de Direito nas Relações Econômicas e Sociais. O evento, em formato híbrido, 

contou com a presença de renomados especialistas e promoveu discussões profundas sobre 

temas relevantes para o Direito, como parte da XXII Semana da Pesquisa Científica da 

Faculdade Milton Campos.

O evento, realizado em formato presencial, reuniu docentes, pesquisadores, discentes de 

graduação e pós-graduação, bem como convidados externos, consolidando-se como um 

espaço de circulação e produção de conhecimento jurídico crítico e atualizado.

O congresso teve início com reflexões centrais sobre a reforma do Código Civil brasileiro. 

No primeiro painel, o Prof. Dr. Edgard Audomar Marx Neto (UFMG) proferiu a palestra “A 

Reforma do Código Civil no Contexto das Relações Econômicas e Sociais: Equívocos e 

Retrocessos”, apresentando uma leitura crítica das propostas atualmente em debate e seus 

potenciais impactos sistêmicos. Em seguida, a Profª. Dra. Ester Camila Gomes Norato 

Rezende (UFMG) apresentou a conferência “Proposta de Reforma do Código Civil no 

Âmbito da Responsabilidade Civil”, explorando os riscos de simplificações legislativas e os 

desafios de compatibilização entre segurança jurídica, proteção de vítimas e estímulo à 

inovação econômica. As duas exposições inaugurais proporcionaram um panorama técnico 

rigoroso sobre os rumos da legislação civil brasileira, despertando debates essenciais para os 

desafios contemporâneos do Direito Privado.

O segundo painel voltou-se ao estudo dos litígios estruturais. O Prof. Dr. Leonardo Silva 

Nunes (UFOP) ministrou a palestra “Dos Litígios aos Processos Estruturais”, discutindo a 

ampliação do papel do Judiciário na gestão de conflitos complexos envolvendo políticas 

públicas. Na sequência, a Desembargadora Lílian Maciel Santos (TJMG; Milton Campos; 

IBMEC) apresentou “Desafios do Processo Estrutural no Brasil”, trazendo reflexões práticas 

sobre governança judicial, desenho institucional e limites de atuação jurisdicional em casos 

que exigem soluções contínuas e cooperativas. O painel contribuiu para ampliar o 

entendimento sobre o processo estrutural, ainda em consolidação no ordenamento jurídico 

brasileiro.



No terceiro dia, o congresso aprofundou a interface entre tecnologia e prática jurídica. O 

Professor Tales Calaza (EBRADI; UERJ/ITS-Rio; UFRJ) ministrou o workshop “A 

Inteligência Artificial na Prática Jurídica”, discutindo aplicações contemporâneas da IA no 

cotidiano profissional, implicações éticas, boas práticas de uso e desafios regulatórios. A 

atividade aproximou os participantes de cenários concretos de utilização de ferramentas 

algorítmicas, reforçando a importância da capacitação tecnológica dos profissionais do 

Direito.

As oficinas temáticas realizadas ao longo da XXII Semana da Pesquisa Científica 

desempenharam papel fundamental na formação técnica e acadêmica dos participantes, 

oferecendo espaços de aprendizagem prática e complementar às palestras e painéis gerais do 

congresso. Estruturadas para atender às demandas contemporâneas da pesquisa jurídica e do 

desenvolvimento de competências profissionais, as atividades foram conduzidas por docentes 

e mestrandos da Faculdade Milton Campos, que proporcionaram experiências dinâmicas, 

interativas e orientadas ao aprimoramento das habilidades essenciais à vida universitária e ao 

exercício qualificado do Direito. Cada oficina foi cuidadosamente planejada para estimular o 

protagonismo discente, promover o domínio de técnicas comunicacionais e metodológicas e 

incentivar a produção científica responsável, ampliando o alcance formativo do evento e 

fortalecendo o compromisso institucional com a excelência acadêmica.

A oficina de Oratória, conduzida pelo Prof. Dr. André Rubião, teve como propósito 

fortalecer as competências comunicacionais essenciais para a atuação profissional e 

acadêmica no Direito. Ao longo da atividade, os participantes foram introduzidos aos 

fundamentos teóricos da comunicação eficaz, abordando elementos como projeção de voz, 

dicção, ritmo, construção narrativa e gestão do tempo de fala. O docente também enfatizou a 

importância da linguagem corporal, explorando aspectos como postura, gestualidade e 

contato visual como instrumentos de reforço da credibilidade e da segurança ao se expressar. 

Além disso, foram trabalhadas estratégias para lidar com situações de pressão, como 

apresentações em bancas, sustentações orais e participação em debates. Os participantes 

tiveram a oportunidade de aplicar práticas rápidas de expressão oral, recebendo orientações 

personalizadas para aprimorar sua desenvoltura, clareza e persuasão.

A oficina ministrada pela mestranda Amanda Lima Ribeiro teve como foco introduzir os 

estudantes às principais etapas do processo de pesquisa científica, com especial atenção às 

especificidades metodológicas do campo jurídico. A atividade iniciou-se com a apresentação 

dos fundamentos da investigação acadêmica, discutindo a diferença entre pesquisa empírica e 

teórica, a construção do problema de pesquisa, a delimitação do objeto e a pertinência da 



justificativa científica. Em seguida, foram explorados aspectos práticos relacionados à 

elaboração de referenciais teóricos consistentes, incluindo técnicas de busca bibliográfica, 

uso de bancos de dados acadêmicos e critérios para seleção e análise de fontes. A docente 

detalhou ainda conceitos centrais como hipótese, objetivos, metodologia e estruturação de 

projetos de pesquisa, promovendo um panorama abrangente para quem está ingressando na 

vida acadêmica. A oficina também incluiu orientações sobre boas práticas acadêmicas, 

cuidado com a integridade científica e prevenção ao plágio, preparando os estudantes para o 

desenvolvimento de pesquisas éticas, rigorosas e socialmente relevantes.

A oficina ministrada pela mestranda Mariana Lúcia da Silva dedicou-se ao aprimoramento 

das habilidades de escrita acadêmica, com foco na elaboração de resumos e artigos 

científicos dentro dos padrões de excelência exigidos pela comunidade jurídica. Inicialmente, 

foram apresentados os elementos estruturantes do texto científico, destacando a importância 

da clareza, objetividade e coesão argumentativa. A docente demonstrou como planejar a 

escrita de forma estratégica, desde a definição do objetivo central até a organização lógica 

das ideias, explicando também as diferenças entre resumo simples, resumo expandido e 

artigo completo. Em seguida, foram abordadas técnicas para redigir introduções consistentes, 

desenvolver argumentos com base em fontes qualificadas, e concluir textos de modo crítico e 

propositivo. A oficina incluiu exemplos de resumos e artigos bem avaliados, permitindo aos 

participantes identificar boas práticas e padrões de qualidade editorial. Foram apresentadas 

ainda noções sobre normas de formatação, citações, referências e adequações às diretrizes de 

periódicos e eventos científicos. Ao final, os estudantes receberam orientações para 

aprimorar seus próprios trabalhos, fortalecendo sua capacidade de comunicar achados 

científicos de maneira precisa e impactante.

As tardes dos dias 4 e 5 de novembro foram dedicadas aos grupos de trabalho, realizados de 

forma presencial e também on-line a partir das 14:00h. O evento contou com a participação 

de oradores de diversos estados da federação, demonstrando a abrangência e a relevância do 

evento. Os estados representados pelos oradores dos Grupos de Trabalho foram: Alagoas 

(AL), Bahia (BA), Distrito Federal (DF), Maranhão (MA), Minas Gerais (MG), Pará (PA), 

Paraná (PR), Pernambuco (PE), Rio Grande do Sul (RS), Santa Catarina (SC) e São Paulo 

(SP). Os temas discutidos foram variados e de grande relevância!

Em conclusão, a XXII Semana da Pesquisa Científica e o I Congresso de Direito nas 

Relações Econômicas e Sociais reafirmaram o compromisso da Faculdade Milton Campos 

com a excelência acadêmica, a pesquisa qualificada e a interlocução entre diferentes áreas do 

Direito.



As atividades desenvolvidas — palestras, oficinas e workshop — promoveram diálogos 

interdisciplinares fundamentais para o aprimoramento teórico e prático da comunidade 

jurídica, especialmente diante das transformações legislativas, tecnológicas e institucionais 

que marcam o cenário atual.

A participação ativa dos docentes, discentes e convidados externos fortaleceu o propósito 

institucional de fomentar um ambiente de reflexão crítica e de estímulo à pesquisa científica, 

consolidando o congresso como marco relevante na agenda acadêmica nacional.

Nova Lima-MG, 18 de novembro de 2025.

Profª. Drª. Tereza Cristina Monteiro Mafra

Diretora Geral do Programa de Pós-Graduação em Direito

Faculdade Milton Campos

Prof. Dr. André Rubião Resende

Coordenador do Mestrado em Direito nas Relações Econômicas e Sociais

Faculdade Milton Campos

Profª. Ms. Ana Luísa Coelho Perim

Coordenadora Geral do Curso de Direito

Faculdade Milton Campos

Profª. Drª. Juliana de Alencar Auler Madeira

Coordenadora de Pesquisa

Faculdade Milton Campos

Prof. Dr. José Luiz de Moura Faleiros Júnior

Coordenador dos cursos de pós-graduação lato sensu



Faculdade Milton Campos



1 Doutora (bolsa CAPES) e Mestre em direito pela PUC-MG. Doutoranda em direito pela Universidade Estácio 
de Sá. Mestranda em direito pela Faculdade Milton Campos.

1

LIBERDADE DE ORGANIZAÇÃO RELIGIOSA E DIREITOS LGBTQIAPN+ APÓS 
A CRIMINALIZAÇÃO DA HOMOTRANSFOBIA

RELIGIOUS ORGANIZATION FREEDOM AND LGBTQIA+ RIGHTS AFTER THE 
CRIMINALIZATION OF HOMOPHOBIA AND TRANSPHOBIA

Amanda Martins Rosa Andrade 1

Resumo

Após a criminalização da homo transfobia pelo Supremo Tribunal Federal (STF), alguns 

grupos religiosos passaram a temer que condutas baseadas em suas doutrinas fossem 

tipificadas pela Lei nº 7.716/1989 (“Lei Antirracismo”). Diante disso, este estudo analisou o 

impacto da referida decisão na liberdade de organização religiosa, investigando se 

disposições estatutárias fundamentadas em preceitos de fé poderiam subsistir sem violar o 

ordenamento jurídico. Com base em revisão bibliográfica, concluiu-se que a criminalização 

da transfobia não suprimiu, em princípio, o direito das organizações religiosas de prever 

normas internas contrárias aos interesses da comunidade LGBTQIAPN+.

Palavras-chave: Liberdade religiosa, Direitos lgbtqiapn+, Laicidade do estado

Abstract/Resumen/Résumé

After the Brazilian Supreme Federal Court (STF) criminalized homophobia and transphobia, 

some religious groups began to fear that conduct based on their faith doctrines could be 

criminalized under Law No. 7,716/1989 (“Anti-Racism Law”). This study analyzed the 

impact of that decision on the freedom of religious organization, investigating whether faith-

based statutory provisions could persist without violating the legal order. Based on a 

literature review, it concludes that the criminalization of transphobia did not, in principle, 

eliminate the right of religious organizations to establish internal rules contrary to the 

interests of the LGBTQIAPN+ community.

Keywords/Palabras-claves/Mots-clés: Religious freedom, Lgbtqiapn+ rights, State 
secularism

1

158



 
 

1 Introdução 

 

No julgamento da Ação Direita de Inconstitucionalidade por Omissão (ADO) 26 e do 

Mandado de Injunção (MI) 4733, realizado em 2019, o Supremo Tribunal Federal equiparou as 

condutas homofóbicas e transfóbicas aos tipos penais previstos na Lei nº 7.716/1989, conhecida 

como “lei antirracismo”. 

Proferida essa decisão, alguns grupos religiosos passaram a manifestar o temor de que 

condutas praticadas em conformidade com suas crenças viessem a ser consideradas ilícitos 

penais, como, por exemplo, o ato de se recusar a celebrar cerimônias religiosas de pessoas do 

mesmo sexo. 

Diante desse cenário, o presente artigo se dedica a analisar como a decisão do STF 

impactou a liberdade religiosa, especialmente em sua dimensão organizacional, a qual 

compreende a autonomia das organizações religiosas para se estruturarem, organizarem e 

funcionarem livremente, com a possibilidade de prever, em seus estatutos sociais e 

regulamentos internos, normas sobre funcionamento, direitos e deveres de seus membros. 

O estudo se propõe a perquirir, ainda que brevemente, se certas previsões estatutárias 

ou regulamentares, fundamentadas numa determinada religião – como as que proíbem o 

casamento homoafetivo, negam o ingresso de pessoas LGBTQIAPN+ nos quadros sociais de 

uma igreja ou vedam a sua permanência no templo ou nos locais de culto –, podem ser 

juridicamente admitidas à luz do ordenamento jurídico. 

Para atingir a finalidade proposta, inicialmente, apresenta-se um sucinto panorama 

histórico e normativo sobre a liberdade religiosa no Brasil. Na sequência, abordam-se exemplos 

de embates jurídicos entre liberdade religiosa e direitos da comunidade LGBTQIAPN+ 

ocorridos no país, expondo-se algumas discussões havidas em sede constitucional e em sede de 

projetos de lei. Por fim, adentra-se no ponto central do estudo, verificando-se como a decisão 

do Supremo Tribunal Federal impactou a autonomia das organizações religiosas. 

Assim, busca-se contribuir para o debate sobre os limites e alcances da liberdade 

religiosa diante da criminalização da homotransfobia, especialmente no que concerne à 

autonomia das entidades religiosas e à compatibilização entre direitos fundamentais.  Por fim, 

ressalta-se que este trabalho contou com o apoio de ferramentas de inteligência artificial 

unicamente para fins de revisão gramatical, sugestões de referências e estruturação preliminar 

de ideias, preservando-se integralmente a autoria, o conteúdo e a análise crítica da pesquisadora. 

 

159



 
 

2 A liberdade religiosa no brasil 

 

O Brasil Império era um Estado confessional, o qual tinha como religião oficial o 

catolicismo. Conforme previa a Constituição de 1824, as demais religiões eram permitidas, 

porém com cultos restritos ao espaço doméstico, sem exteriorização na forma de templos.1  

Nesse contexto, embora a liberdade religiosa contasse com algum tratamento 

normativo, sua tratativa era restrita, havendo limitação de direitos e estabelecimento de 

tratamento diferenciado com base em questões de cunho religioso. A título de exemplo, cita-se 

a trajetória dos casamentos no Brasil. 

Inicialmente, apenas o casamento católico produzia efeitos jurídicos no país. 

Casamentos de outras religiões só passaram a ser reconhecidos pelo Estado a partir de 11 de 

setembro de 1861, com a edição da Lei 1.144, regulamentada pelo Decreto 3.069, de 17 de abril 

de 1863. Posteriormente, o Decreto 181, de 1890, instituiu a obrigatoriedade do casamento, o 

que restou confirmado no art. 72, § 4º, da Constituição de 1891 (Tepedino; Teixeira, 2021). 

Em virtude de limitações como essa, Márcio Eduardo Pedrosa Morais afirma que até 

a Proclamação da República (15 de novembro de 1889) não se pode falar em verdadeira 

liberdade religiosa no Brasil. De acordo com o autor, somente por meio do Decreto nº 119-A, 

de 7 de janeiro de 1890, é que esse direito foi oficialmente reconhecido (Morais, 2011, p. 235). 

Mas é mais do que isso: o referido decreto formalizou rompimento jurídico do Estado 

brasileiro com a Igreja Católica. Entre suas disposições, destacam-se a proibição da intervenção 

estatal em matéria religiosa, a vedação do estabelecimento de uma religião oficial pelos entes 

federados, a consagração da liberdade de culto, a vedação de tratamento diferenciado às pessoas 

com base em religião e o reconhecimento de personalidade jurídica a todas as igrejas e 

confissões religiosas (Brasil, 1890). 

Em termos constitucionais, a Constituição de 1891 e todas as seguintes seguiram 

prevendo em seus textos a laicidade estatal e a liberdade religiosa, podendo-se dizer que a 

Proclamação da República demarca a separação entre as fases confessional e laica do Estado 

brasileiro (Morais, 2011, p. 235). Quanto à Constituição de 1988 (CR/88), esta previu amplo 

espectro de proteção à liberdade religiosa, pois: 

 

 
1 Art. 5º Constituição de 1824: A Religião Catholica Apostolica Romana continuará a ser a Religião do Imperio. 

Todas as outras Religiões serão permitidas com seu culto domestico, ou particular em casas para isso destinadas, 

sem fórma alguma exterior do Templo. 

160



 
 

a) Garantiu a liberdade de crença, o livre exercício dos cultos, bem como a 

“proteção aos locais de culto e as suas liturgias” (art. 5º, VI); 

b) Assegurou a “prestação de assistência religiosa nas entidades civis e militares de 

internação coletiva” (art. 5º, VII);  

c) Proibiu a privação de direitos por motivo de crença religiosa, salvo quando o 

sujeito a invocar para se eximir “de obrigação legal a todos imposta e recusar-se 

a cumprir prestação alternativa, fixada em lei” (art. 5º, VIII); 

d) Estabeleceu que a “recusa de cumprir obrigação a todos imposta ou prestação 

alternativa, nos termos do art. 5º, VIII”, pode ensejar a perda ou suspensão de 

direitos políticos (art. 15, IV);  

e) Vedou à União, aos Estados, ao Distrito Federal e aos Municípios a possibilidade 

de “estabelecer cultos religiosos ou igrejas, subvencioná-los, embaraçar-lhes o 

funcionamento ou manter com eles ou seus representantes relações de 

dependência ou aliança, ressalvada, na forma da lei, a colaboração de interesse 

público” (art. 19, I); 

f) Possibilitou que, em tempo de paz, os alistados às Forças Armadas invoquem 

imperativo de consciência, decorrente de crença religiosa, para se eximirem de 

atividades de caráter essencialmente militar, cumprindo prestação de serviço 

alternativo em seu lugar (direito à objeção de consciência). Além disso, isentou 

mulheres e eclesiásticos do serviço militar obrigatório em tempo de paz, ficando 

“sujeitos, porém, a outros encargos que a lei lhes atribuir” (art. 143, §§ 1º e 2º); 

g) Garantiu imunidade tributária a “templos de qualquer culto” (art. 150, VI, “b”);  

h) Previu ensino religioso de matrícula facultativa (art. 210, §1º);  

i) Dispôs sobre a destinação de recursos públicos às escolas públicas, garantido a 

possibilidade de serem dirigidos a escolas confessionais (art. 213, caput); 

j) Conferiu efeito civil ao casamento religioso (art. 226, §2º). 

k) Estabeleceu a possibilidade de direitos previstos em documentos internacionais 

serem aplicados no Brasil (art. 5º, §2º e §3º), como é o caso, entre outros, do 

direito à liberdade de consciência e de crença, previsto na Declaração Universal 

dos Direitos Humanos (1948), no Pacto Internacional sobre Direitos Civis e 

Políticos (1966), na Convenção Americana sobre Direitos Humanos (1969) e na 

Declaração das Nações Unidas sobre a Eliminação de Todas as Formas de 

Intolerância e de Discriminação Baseadas em Religião ou Crença (1981). 

161



 
 

A vasta proteção conferida à liberdade religiosa pelo texto constitucional evidencia o 

reconhecimento jurídico da relevância assumida pelo fenômeno religioso, demonstrando que a 

laicidade estatal não se confunde com ignorância ou desconsideração da função desempenhada 

pela religião na esfera social, tampouco com desamparo ou aversão a esse aspecto da vida 

coletiva. Afinal, laicidade não é o mesmo que laicismo. 

Segundo Jorge Miranda, laicidade significa atuação neutra frente às religiões e não 

assunção de funções religiosas pelo Estado, sem que isso o impeça, contudo, de reconhecer o 

papel da religião e dos cultos no seio da sociedade. Laicismo, por sua vez, “significa 

desconfiança ou repúdio da religião como expressão comunitária [...]” (Miranda, 2014, p. 7). 

A laicidade, portanto, não se coaduna com o desconhecimento estatal do fato religioso 

como um fato social relevante (Miranda, 2014, p. 18), muito menos com um comportamento 

agressivo e antirreligioso. No Brasil, aliás, condutas dessa natureza não são admitidas, pois 

incompatíveis com os valores constitucionais (Sarlet, 2015). 

Na seara da fé, a Constituição brasileira exige que o Estado aja com neutralidade, ou 

seja, que não promova ou favoreça determinada religião em detrimento de outra, mas que 

assegure a todos a liberdade de ter (ou não ter) as suas próprias crenças religiosas, bem como o 

direito de viver de acordo com elas. 

Quando o Estado assegura a prestação de assistência religiosa nas entidades civis e 

militares de internação coletiva, verifica-se um exemplo de neutralidade exigida pelos 

comandos constitucionais (art. 5º, VII), pois, ao mesmo tempo em que o ente estatal não assume 

fins religiosos, possibilita aos internos a faculdade de professar uma crença, de cumprir as 

obrigações por ela impostas e de exercitar os seus cultos. 

Ao permitir que os internos exerçam esses direitos com o auxílio de entidades privadas, 

o Estado cumpre a sua missão de permitir o exercício da liberdade religiosa sem que, para isso, 

tenha de professar alguma religião (Sarlet, 2015), preservando, assim, a laicidade estatal. 

Feitas essas considerações, destaca-se que a liberdade religiosa também é protegida no 

plano infraconstitucional, merecendo relevo o art. 44 do Código Civil de 2002 (CC/02), o qual, 

em seu inciso IV e parágrafo primeiro, evidencia a dimensão institucional dessa liberdade, a 

qual abrange, em seu conteúdo material, o direito de constituir e organizar uma pessoa jurídica 

de direito privado sem interferência estatal: 

 

Art. 44. São pessoas jurídicas de direito privado:  

[...]  

IV - as organizações religiosas;  

[...]  

162



 
 

§ 1 o São livres a criação, a organização, a estruturação interna e o funcionamento das 

organizações religiosas, sendo vedado ao poder público negar-lhes reconhecimento 

ou registro dos atos constitutivos e necessários ao seu funcionamento. (Brasil, 2002). 

 

O reconhecimento de que a liberdade religiosa possui uma dimensão institucional é 

fundamental para a compreensão desse direito, pois algumas prerrogativas a ela relacionadas 

têm como destinatárias as pessoas jurídicas, como os direitos de autodeterminação, de 

autonomia para estruturação interna e de prestação de assistência religiosa (Sarlet, 2015). 

Dito isso, interessante relatar que as “organizações religiosas” não eram previstas no 

Código Civil de 1916 (CC/16). Nos termos do art. 16 desse código, as pessoas jurídicas eram: 

I - “as sociedades civis, religiosas, pias, morais, científicas ou literárias, as associações de 

utilidade pública e as fundações”; II – “as sociedade mercantis”; e  III – “os partidos políticos”. 

(Brasil, 1916). 

Como se pode notar, o CC/16 não fazia uma diferenciação precisa entre os tipos de 

pessoas jurídicas de direito privado, utilizando-se uma terminologia confusa para tratar dessa 

disciplina, adotando, por exemplo, as expressões “associações” e “sociedades civis” como 

sinônimas (Azevedo, 2006, p. 102). Além disso, não possuía qualquer artigo semelhante ao do 

novo código civil (art. 54) a respeito do conteúdo dos estatutos sociais das pessoas jurídicas 

enquadradas no inciso I do art. 16, como era o caso das entidades religiosas. 

Quando adveio o novo Código Civil (CC/02), a redação original do art. 44 não incluía 

o inciso IV e o referido parágrafo primeiro. Logo, ainda não se podia falar em “organizações 

religiosas” nem em livre criação dessas entidades, pois, sem os citados dispositivos, estas se 

enquadrariam na categoria de associações (art. 44, I) – para as quais o novo Código Civil 

estabelecia (e ainda estabelece) uma série de regras a serem atendidas, inclusive no que toca às 

disposições que devem constar dos estatutos sociais (art. 54). Ademais, poderiam atuar como 

fundações (art. 44, III), as quais são fiscalizadas pelo Ministério Público e dependem de 

escritura pública ou testamento para criação. 

Esse cenário causou estranheza e temor em muitas igrejas. Algumas sentiam que as 

entidades religiosas tinham ficado num limbo legal, pois entendiam não ser possível enquadrá-

las como sociedade, associação ou fundação. Outras sentiam que haviam sido reduzidas a 

“meras” associações e acreditavam que a aplicação das novas disposições às entidades 

religiosas implicaria maior controle do Estado sobre sua organização e funcionamento. 

Apesar da insatisfação, num primeiro momento, predominou a predisposição do meio 

religioso à submissão formal às novas normas. Entretanto, pouco tempo depois, o assunto se 

tornou polêmico e gerou “interpretações conspiratórias”, com temores sobre a possibilidade de 

163



 
 

“taxação de dízimos, confisco de bens, prisão de pastores, fechamento de igrejas, intervenção 

estatal na administração eclesiástica, cerceamento da liberdade religiosa, obrigatoriedade de 

oficiar casamentos homossexuais, dentre outras medidas [...]” (Mariano, 2006, p.78-79). 

A partir de então, religiosos, principalmente da bancada evangélica, reagiram ao novo 

Código Civil, pleiteando a sua alteração sob a bandeira da liberdade religiosa, alegando que o 

Estado não poderia interferir na administração dessas entidades nem engessar o seu 

funcionamento (Mariano, 2006, p.89). 

A reação evangélica foi vitoriosa, resultando na promulgação da Lei nº 10.825/2003, 

que promoveu importantes alterações no CC/02: a) incluiu o inciso IV no art. 44, reconhecendo 

as organizações religiosas como espécie autônoma de pessoa jurídica, distinta das associações; 

b) acresceu o parágrafo primeiro ao mesmo artigo, consagrando a ampla liberdade de criação, 

organização, estruturação e funcionamento dessas entidades; c) acrescentou o parágrafo único 

ao art. 2.031, dispondo que o dever de adaptação dos estatutos sociais às disposições do novo 

Código Civil não se aplica às organizações religiosas.2 

Nesse sentido, vale dizer que as regras referentes às associações – inclusive aquelas 

previstas no art. 54 sobre o que deve conter no estatuto social – não se aplicam às organizações 

religiosas, nem mesmo subsidiariamente. Essa conclusão pode ser extraída da própria 

tramitação do projeto de lei nº 634/03, que deu origem à Lei nº 10.825/2003.  

Segundo consta da tramitação, o projeto teve início com a previsão de que as normas 

das sociedades se aplicariam subsidiariamente às entidades religiosas (Gouvêa, 2003). 

Posteriormente, em um substitutivo de 04/11/2003, propunha-se que no inciso II, do parágrafo 

segundo do art. 44, constasse que as normas concernentes às associações fossem aplicadas 

subsidiariamente às organizações religiosas, tendo em vista serem associações de natureza 

peculiar (CCJC, 2003). No entanto, uma emenda ao projeto suprimiu essa proposta de aplicação 

subsidiária, de modo que a lei veio a ser aprovada sem essa referência. 

Apesar disso, é preciso lembrar que a liberdade religiosa não é ilimitada. Nessa 

direção, o Enunciado 143 da III Jornada de Direito Civil alerta que: “A liberdade de 

funcionamento das organizações religiosas não afasta o controle de legalidade e legitimidade 

constitucional de seu registro, nem a possibilidade de reexame, pelo Judiciário, da 

 

2 Art. 2.031. As associações, sociedades e fundações, constituídas na forma das leis anteriores, bem como os 

empresários, deverão se adaptar às disposições deste Código até 11 de janeiro de 2007. Parágrafo único. O disposto 

neste artigo não se aplica às organizações religiosas nem aos partidos políticos.   

 

164



 
 

compatibilidade de seus atos com a lei e com seus estatutos.” (Conselho de Justiça Federal, 

2005). 

Portanto, embora a lei garanta grande margem de liberdade para o exercício da 

organização religiosa, é possível que estatutos sociais de entidades dessa natureza tenham sua 

constitucionalidade e legalidade aferidas para fins registrais, podendo ainda ser objetos de 

discussão judicial. 

 

3 Embates entre liberdade religiosa e diversidade sexual e de gênero no Brasil  

 

Embora diferentes, membros de determinadas religiões e da comunidade 

LGBTQIAPN+ compartilham pontos em comum. Como observa Thomas C. Berg, ambos 

afirmam, respectivamente, que a religião e a orientação sexual / identidade gênero constituem 

aspectos fundamentais de suas identidades, merecendo ser vividas livres de interferências, 

ingerências ou desestímulos do Estado (Berg, 2010). 

Além disso, tanto os primeiros quanto os segundos querem viver suas identidades de 

maneira púbica, socialmente aparente e reconhecida. Ilustrativamente, assim como casais 

homossexuais não desejam restringir sua união ao âmbito doméstico, religiosos também não 

querem manifestar sua crença e culto apenas na esfera privada (Berg, 2010). 

Reconhecido esse aspecto identitário comum, compreende-se a razões pelas quais o 

avanço do reconhecimento de direitos à comunidade LGBTQIAPN+ e a ampliação dos debates 

em defesa da diversidade sexual e de gênero não ocorrem sem resistência, sobretudo por parte 

de alguns grupos religiosos. 

Certamente, não se pode generalizar a esse respeito, pois não existe uma única 

compreensão da sexualidade e do gênero no âmbito religioso. Há religiões, por exemplo, que 

reconhecem a “livre orientação sexual e identidade de gênero como parte de sua expressão de 

fé.” (Musskopf, 2013, p.167-168). 

Entretanto, também não se pode ignorar o desrespeito apregoado e praticado por certos 

segmentos religiosos, nem deixar de observar o crescimento da presença e força da bancada 

evangélica dentro do Congresso Nacional, a qual tem levado pautas antes limitadas aos seus 

templos para o campo político, com o objetivo de restringir as reivindicações da comunidade 

LGBTQIAPN+ (Queiroz, 2019, p. 15320-15321). 

165



 
 

Dado esse contexto, examinam-se nos tópicos seguintes alguns exemplos de embates 

jurídicos envolvendo liberdade religiosa e direitos da comunidade LGBTQIAPN+, expondo-se 

algumas discussões havidas em sede constitucional e em sede de projetos de lei. 

 

3.1 Embates sobre o art. 3º da Constituição de 1988 

 

Ao debaterem sobre a redação do inciso IV do art. 3º da Constituição de 1988, os 

constituintes travaram algumas discussões sobre a inserção do termo “orientação sexual” no 

texto desse dispositivo, o qual versava (e ainda versa) sobre a proibição de discriminação.3  

Sinteticamente, grande parte das oposições ao uso dessa expressão baseava-se em 

motivos de ordem religiosa. Segundo Bahia e Santos (2013), era notório o temor de alguns 

religiosos de que o emprego do termo “orientação sexual” pudesse levar à admissão do 

casamento homoafetivo, tanto que em seus discursos alguns constituintes alegavam que “às 

ocultas” as pessoas eram livres para fazer o que quiser, mas que não se podia admitir essa 

“aberração constitucional” nem permitir que homossexuais se casassem. 

O discurso, portanto, era no sentido de que a homossexualidade deveria ser vivida 

secretamente, quase como se determinados segmentos religiosos tivessem se esquecido do 

passado, aquele em que a liberdade de culto esteva restrita ao âmbito privado, quando no Brasil 

Império adotava-se o catolicismo como religião oficial e quando o único casamento 

juridicamente admitido era o católico.  

Aparentemente, esqueceram-se de que já houve um tempo em que a liberdade religiosa 

daqueles que não professavam a religião do Estado teve de ser vividas escondidas”, mesmo que 

a religião – assim como às questões inerentes à sexualidade e ao gênero – constituísse (e se 

constitua) parte da identidade de uma pessoa. 

Em meio a essas manifestações de cunho religioso, deve-se pontuar, no entanto, que 

houve também declarações de constituintes a favor de não se permitir que o texto constitucional 

fosse impregnado por uma visão religiosa, defendendo-se que não se poderia impor a toda 

sociedade uma visão de mundo unilateral, devendo a Constituição contemplar a pluralidade que 

é inerente a uma sociedade multifacetada (Bahia; Santos, 2013). 

Apesar dos esforços, o dispositivo constitucional foi aprovado sem contar com a 

expressão “orientação sexual”, resumindo-se a dizer que um dos objetivos da República é 

 
3  Art. 3º Constituem objetivos fundamentais da República Federativa do Brasil: IV - promover o bem de todos, 

sem preconceitos de origem, raça, sexo, cor, idade e quaisquer outras formas de discriminação. 

 

166



 
 

promover o bem de todos, sem preconceitos de “sexo” e “quaisquer outras formas de 

discriminação” (Brasil, 1988). 

Isso não quer dizer, é claro, que a proibição de discriminação por orientação sexual 

não esteja abrangida pela previsão antidiscriminatória do art. 3º e por outras normas decorrentes 

da integração de Tratados e Convenções internacionais no ordenamento jurídico brasileiro 

(Bahia, 2010, p. 94). Contudo, ficam evidentes os esforços realizados para restringir espaços de 

reconhecimento e proteção à comunidade LGBTQIAPN+ quando da elaboração da 

Constituição. 

 

4.2 Embates em Projetos de Lei e casamento homoafetivo 

 

Depois dessas discussões sobre o art. 3º, nos anos seguintes apareceram projetos de lei 

tanto a favor quanto contra os direitos da comunidade LGBTQIAPN+, muitos deles já retirados 

de pauta ou arquivados como é o caso, respectivamente, do PL 1.151/1995, que visava 

disciplinar a união civil entre pessoas do mesmo sexo, e do PL 5.816/2005, que tinha como 

objetivo tratar do apoio psicológico a pessoas que desejassem deixar a homossexualidade 

(Bahia; Santos, 2013). 

Quanto à união entre pessoas do mesmo sexo, vale lembrar que o Supremo Tribunal 

Federal - STF reconheceu essa possibilidade, em 2011, ao julgar a Ação Direta de 

Inconstitucionalidade (ADI) 4277 e a Arguição de Descumprimento de Preceito Fundamental 

(ADPF) 132. Vale lembrar ainda que, baseando-se no entendimento firmado pelo STF, 

posteriormente, o Superior Tribunal de Justiça - STJ decidiu pela possibilidade da conversão 

da união homoafetiva em casamento no julgamento do Recurso Especial n 1.183.348/RS. 

Seguindo essa direção, o Conselho Nacional de Justiça - CNJ editou a Resolução nº 

175, de 14 de maio de 2013, a qual proibiu que as serventias extrajudiciais recusem a 

“habilitação, celebração de casamento civil ou a conversão de união estável em casamento entre 

pessoas do mesmo sexo.” (Conselho Nacional de Justiça, 2013). 

Com isso, atualmente o direito de constituir união estável e de se casar está garantido 

independentemente de orientação sexual, embora às vezes ainda apareçam projetos de lei como 

o PL 6.583/2013 (que dispõe sobre o Estatuto da Família), o qual resgata a ideia de que a união 

estável e o casamento só são possíveis entre homem e mulher. 

 

167



 
 

4.3 Criminalização da homofobia – PL 122/2006 

 

Ainda sobre projetos de lei de interesse da comunidade LGBTQIAPN+, interessa a 

este estudo mencionar sobre o PL nº 122/2006, em razão dos debates que ensejou. Esse projeto, 

ao qual foram apensados outros com finalidades semelhantes, tinha como objetivo introduzir 

alterações à Lei nº 7.716/1989 (conhecida como “lei antirracismo”), ao Código Penal e à 

Consolidação das Leis do Trabalho – CLT, a fim de “definir os crimes resultantes de 

discriminação ou preconceito de gênero, sexo, orientação sexual e identidade de gênero.”. 

Resumidamente, pode-se dizer que o projeto visava a criminalização da homofobia ou 

do “heterossexismo” que, segundo Roger Raupp Rios, é o termo que tem sido “apontado como 

o mais adequado [...] para designar a discriminação experimentada por homossexuais e por 

todos aqueles que desafiam a heterossexualidade como parâmetro de normalidade em nossas 

sociedades.” (Rios, 2007, p.32). 

Sem adentrar na questão terminológica, fato é que a homofobia se manifesta por meio 

de duas formas de violência: a “física” e a “não-física” (Rios, 2007, p.39), ambas resultantes da 

negativa de reconhecimento (Lopes, 2005, p.75) a um determinado grupo de pessoas em razão 

da institucionalização da heterossexualidade e da cisgeneridade como norma aplicável a toda a 

sociedade.  

Baseando-se nas lições de Axel Honneth, José Reinaldo de Lima Lopes (2005, p. 75) 

explica que a negativa de reconhecimento gera violência física e não-física. Enquanto a primeira 

implica violações à integridade física, a segunda se manifesta pela exclusão de acesso a uma 

esfera de direitos e/ou pela “negativa de valor a uma forma de ser ou viver”, o que costuma dar 

origem ao “tratamento degradante e insultuoso a certas pessoas e grupos”.4 

Ao propor a criminalização da homofobia, o PL nº 122/2006 tinha como finalidade 

desestimular, especialmente, a ocorrência de insultos e restrições a direitos da comunidade 

LGBTQIAPN+, fazendo isso por meio da previsão de sanções criminais.  

 
4 A violência física e não-física pode derivar inclusive da ação do próprio Estado e do direito. Em seu artigo Estado, 

direito, transfobia e cissexismo no Brasil, Flávio Malta Fleury expõe como o Estado e o direito podem contribuir 

para a produção e/ou manutenção de lugares jurídicos de “não-cidadania” ou “subcidadania” para as pessoas trans 

(Fleury, 2021). Quando o Estado demarca, de forma explícita ou implícita, quem são as pessoas que merecem a 

sua proteção jurídica e são cidadãos, ele cria, ao mesmo tempo, espaços de “não-cidadania”, onde faltam acesso a 

direitos e reinam a criminalização contra as pessoas indesejadas. Essa marginalização, além de ser uma forma de 

violência estatal por si mesma, favorece o cometimento de violências físicas e não-físicas por parte dos demais 

membros da sociedade contra os subcidadãos criados pelo Estado. 

 

168



 
 

Para alguns religiosos, entretanto, o projeto não foi bem-visto. No meio evangélico, 

ele foi apelidado de “lei da mordaça gay”, sendo considerado uma afronta à liberdade religiosa 

e ao direito de as igrejas expressarem a sua contrariedade à homossexualidade (Musskopf, 2013, 

p. 170).  

É preciso esclarecer, no entanto, que a liberdade religiosa e de crença estavam 

resguardadas, pois o projeto não estabelecia punições às manifestações de ordem religiosa. 

(Bahia; Santos, 2013). Ademais, deve-se recordar de que não existem direitos absolutos, não 

podendo um direito ser invocado para salvaguardar a prática de crimes. 

 

4.4 Resistência religiosa à criminalização da homofobia – PL 1411/2011 

 

Em 2011, antes ainda que o PL nº 122/2006 tivesse algum desfecho, um novo projeto 

com proposta de alteração à Lei nº 7.716/1989 (“lei antirracismo”) veio à tona, mas dessa vez 

a fim de defender anseios religiosos. 

Trata-se do PL nº 1.411/2011, apresentado pouquíssimo tempo depois do 

reconhecimento da união homoafetiva pelo STF, PL este que propunha a introdução de um 

parágrafo ao art. 20 da Lei nº 7.716/1989, a fim de excluir a aplicação de seu caput a 

determinadas situações.  

O caput do art. 20 da lei antirracismo prevê pena de reclusão de um a três anos e multa 

à conduta de “Praticar, induzir ou incitar a discriminação ou preconceito de raça, cor, etnia, 

religião ou procedência nacional.” (Brasil, 1989). 

O art. 1º do projeto mencionado pretendia acrescer ao referido artigo o parágrafo 5º, o 

qual previa que o caput do art. 20 não se aplicaria: 

 

I – à manifestação do pensamento decorrente de ato de fé, que em razão da liberdade 

religiosa não obriga qualquer organização religiosa a efetuar casamento religioso em 

desacordo com suas crenças; 

II – à prática do exercício de culto religioso, sendo livre e opcional, não configurando 

discriminação a recusa de organizações religiosas na permanência de cidadãos que 

violem seus valores, doutrinas, crenças e liturgias.” (Reis, 2011). 

 

Embora isoladamente a proposta pareça não ter ligação expressa com a busca de 

reconhecimento de direitos pela comunidade LGBTQIAPN+ e com o PL nº 122/2006, o 

contexto deixava clara essa relação.  

Tanto é verdade, que mesmo o projeto se referindo à alteração da lei antirracismo e 

ainda não havendo qualquer lei ou decisão sobre a criminalização da homofobia (mas tão 

169



 
 

somente projetos de lei a esse respeito), o seu autor, Washington Reis, apontava como 

justificação para o PL nº 1.411/2011 o fato de a “prática homossexual ser descrita em muitas 

doutrinas religiosas como uma conduta em desacordo com suas crenças”, sendo necessário 

assegurar às organizações religiosas o direito de liberdade de manifestação (Reis, 2011). 

Em 2013, na Comissão de Direitos Humanos e Minorias, o relator Jair Bolsonaro, 

então Deputado, deixou cristalina a conexão antes mencionada, manifestando que o alcance da 

Lei nº 7.716/1989, “antes voltado mais à questão racial, tem sido ampliado, tendendo a estender 

proteção também à prática homossexual”, o que explicaria os fundamentos do autor do projeto 

(Comissão de Direitos Humanos e Minorias, 2011). 

Sem adentrar no mérito dos referidos projetos, para esse momento cabe apenas 

consignar que tanto o PL nº 122/2006 quanto o PL nº 1.411/2011 acabaram sendo arquivados. 

O primeiro em 2014 e o segundo em 2019. 

 

4 Da criminalização da homofobia e transfobia e da (im)possibilidade de objeção religiosa 

para não celebração religiosa de casamentos LGBTQIAPN+ 

 

A temática da criminalização da homofobia não ficou restrita à esfera legislativa, 

desaguando no STF por meio da Ação Direita de Inconstitucionalidade por Omissão (ADO) 26 

e do Mandado de Injunção (MI) 4733. 

Considerando a inércia do Congresso Nacional em editar lei para criminalizar todas as 

formas de homofobia e transfobia, o Supremo decidiu no julgamento da ADO 26 que, até que 

sobrevenha legislação editada pelo Congresso Nacional, as condutas homofóbicas e 

transfóbicas, quaisquer que sejam as suas formas de manifestação, enquadram-se nos tipos 

penais previstos na Lei nº 7.716/1989, qualificando-se como espécies do gênero racismo. 

Com a criminalização da homofobia, surgem, então, algumas questões relacionadas à 

liberdade religiosa. Pode uma organização religiosa se negar a celebrar casamento entre pessoas 

da comunidade LGBTQIAPN+? Pode essa negativa constar de seu estatuto social? Ou esse 

modo de comportamento se enquadra em algum tipo penal, como aquele disposto no art. 14 da 

lei antirracismo, o qual prevê pena de dois a quatro anos para quem “Impedir ou obstar, por 

qualquer meio ou forma, o casamento ou convivência familiar e social”?  

O receio antes manifestado no PL nº 1.411/2011, o qual pretendia dispor 

expressamente que as organizações religiosas não são obrigadas a efetuar casamento religioso 

em desacordo com suas crenças, é desarrazoado ou se reacende com a criminalização da 

170



 
 

homotransfobia? Organizações religiosas podem vedar em seus templos a permanência de 

cidadãos que violem seus valores, doutrinas, crenças e liturgias? Ou isso importa crime? 

Para responder as questões formuladas, deve-se observar que, ao criminalizar as 

condutas de homofobia e transfobia, o STF se manifestou pela salvaguarda da liberdade 

religiosa, desde que não se converta em discurso de ódio. Conforme decidido: 

 

A repressão penal à prática da homotransfobia não alcança nem restringe ou 

limita o exercício da liberdade religiosa, qualquer que seja a denominação 

confessional professada, a cujos fiéis e ministros (sacerdotes, pastores, rabinos, mulás 

ou clérigos muçulmanos e líderes ou celebrantes das religiões afro-brasileiras, entre 

outros) é assegurado o direito de pregar e de divulgar, livremente, pela palavra, 

pela imagem ou por qualquer outro meio, o seu pensamento e de externar suas 

convicções de acordo com o que se contiver em seus livros e códigos sagrados, 

bem assim o de ensinar segundo sua orientação doutrinária e/ou teológica, 

podendo buscar e conquistar prosélitos e praticar os atos de culto e respectiva 

liturgia, independentemente do espaço, público ou privado, de sua atuação individual 

ou coletiva, desde que tais manifestações não configurem discurso de ódio, assim 

entendidas aquelas exteriorizações que incitem a discriminação, a hostilidade ou a 

violência contra pessoas em razão de sua orientação sexual ou de sua identidade de 

gênero; (Brasil, 2019, grifo nosso). 

 

Nesse sentido, vale dizer que, segundo o STF, as pregações e demais manifestações 

religiosas devem ser livres, ainda que “que causem discordância ou que provoquem [...] o 

repúdio por parte da maioria existente em uma dada coletividade”, uma vez que representam 

uma forma de exteriorização da liberdade de expressão (Brasil, 2019, p. 8). 

Fala-se, então, em um direito ao dissenso: um direito de circular ideias diferentes das 

prevalecentes na sociedade ou das defendidas por determinados grupos, o qual a criminalização 

da homotransfobia, por si só, não tem o condão de limitar. Mas se exteriorizações religiosas 

legítimas, centradas na própria crença, não podem ser sufocadas ou reprimidas simplesmente 

por serem incômodas ou desagradáveis sob a ótica certas pessoas, não se pode dizer o mesmo 

daquelas que, sob o escudo da religião, visam apenas incitar o ódio.  

Exteriorizações que violam de forma inaceitável valores constitucionais e se traduzem 

em atos hostis, violentos e discriminatórios contra a comunidade LGBTQIAPN+ deixam de ser 

verdadeiras manifestações da liberdade religiosa, merecedoras de proteção pelo ordenamento 

jurídico, para se transformar em atos abusivos passíveis de responsabilização, inclusive 

criminal (Brasil, 2019, p. 113-119). 

Feitas essas considerações, destaca-se que o entendimento do STF se aplica a toda e 

qualquer dimensão protegida pela liberdade religiosa. Assim, abarca não apenas a liberdade de 

professar ou proclamar a fé, mas também a de viver segundo seus princípios, de celebrar o culto 

e de promover e participar dos ritos litúrgicos, por exemplo (Brasil, 2019, p. 108) 

171



 
 

Nessa direção, conclui-se que abrange a liberdade de estruturação das organizações 

religiosas, de modo que, interna corporis, essas instituições podem funcionar e se organizar, 

pelo menos em princípio, de maneira livre, sem que se considerem discriminatórias suas 

condutas e disposições estatutárias embasadas em preceitos religiosos amplamente conhecidos 

e que se dirigem igualmente a todos que professam a mesma religião. 

Tendo isso em vista, defende-se, neste artigo, que a negativa de celebrar casamentos 

religiosos entre pessoas pertencentes à comunidade LGBTQIAPN+, pode constar dos estatutos 

sociais ou de outros regulamentos das igrejas, pois se cuida de mandamento largamente 

difundido e aplicável a algumas religiões. Assim, também se considera não ser crime nem 

conduta discriminatória a recusa à celebração religiosa de casamento homoafetivo por parte de 

ministro religioso quando sua doutrina de fé o proíbe da prática desse ato, desde que sua 

negativa seja externalizada de maneira respeitosa, sem incitação a qualquer forma de violência. 

No precedente Reference re Same-Sex Marriage, a Suprema Corte do Canadá se 

pronunciou nesse sentido ao ser consultada pelo governo: 

 

Nesse precedente, antes de legalizar o casamento homoafetivo através do Civil 

Marriage Act de 2005, o governo canadense submeteu à Suprema Corte do Canadá, 

entre outras, a seguinte questão: a section 2 da Canadian Charter of Rights and 

Freedoms, que garante a liberdade de religião, protege oficiais religiosos que não 

acreditam no casamento homoafetivo da obrigação de solenizá-lo? A Corte respondeu 

que se oficiais religiosos ou “locais sagrados” (“sacred places”) fossem obrigados a 

solenizar ou sediar casamentos homoafetivos, haveria uma violação da Charter. 

Estabeleceu que a garantia da liberdade religiosa é ampla o suficiente para proteger 

oficiais religiosos de serem compelidos pelo Estado a celebrar casamentos 

homoafetivos civis ou religiosos que são contrários a suas crenças religiosas. 

(Limeira, 2018, p. 107)5 

 

Situação diversa, no entanto, ocorreu no caso “Nichols v. M.J., Saskatchewan Human 

Rights Commission – Canadá”. Nesse episódio, um comissário de casamento civil recusou-se 

a celebrar casamento entre dois homens em razão de suas crenças religiosas, tendo sido 

condenado a indenizá-los por danos morais (Limeira, 2018, p. 107). 

Para fins deste estudo, cabe mencionar que, entre outras coisas, Nichols recorreu ao 

precedente anteriormente citado em sua defesa. O Tribunal, entretanto, não acatou a sua 

argumentação, arguindo que o precedente dizia respeito a ministros que solenizavam 

cerimônias religiosas com efeitos civis e não a comissários que celebram casamentos civis. 

Estes últimos, afirmou a Corte, são designados para exercer uma função pública referente a um 

serviço que o governo tem o dever de oferecer e que pode não estar disponível em outro lugar, 

 
5 Link da decisão para consulta: https://scc-csc.lexum.com/scc-csc/scc-csc/fr/item/2196/index.do 

172

https://scc-csc.lexum.com/scc-csc/scc-csc/fr/item/2196/index.do


 
 

sendo a cerimônia civil destinada àqueles que não querem ou não conseguem se casar em 

cerimônia religiosa (Limeira, 2018, p. 107).  

Como se pode perceber, a Judiciário canadense entendeu que aquele que celebra 

casamento civil não pode recusar a celebração de casamentos LGBTQIAPN+ com base em suas 

crenças religiosas, pois se trata de um serviço público, que nem sempre será acessível de outra 

forma, não podendo o cidadão ser prejudicado e discriminado por esse fundamento. 

A mesma lógica pode ser trazida para realidade brasileira. Como mencionado, a 

Resolução nº 175 do CNJ, de 14 de maio de 2013, proibiu que os cartórios se recusem a praticar 

os atos necessários à realização do casamento ou à conversão da união estável em casamento 

entre pessoas do mesmo sexo, de modo que, se houver tal recusa, estará tipificado o crime 

previsto no art. 14 da Lei 7.716/1989.6 

No Brasil, a habilitação para todo e qualquer casamento deve ocorrer perante o 

Registro Civil de Pessoas Naturais. Não tendo os nubentes escolha de fazê-lo em outra 

repartição, não pode o Estado ser agente de discriminações ilegítimas. Se o casamento e a união 

estável entre pessoas LGBTQIAPN+ são juridicamente possíveis, não pode o ente estatal 

recusar a sua formalização se estiverem cumpridos os requisitos legais.  

Para as organizações e ministros religiosos, a lógica se inverte. Se a adesão a uma 

religião é facultativa e se as pessoas LGBTQIAPN+ podem viver em união estável e se casar 

no âmbito civil com a garantia de todos os direitos disso decorrentes, não seria aceitável que se 

imponha a grupos religiosos a celebração de cerimônias contrárias as suas doutrinas de fé, 

especialmente sob pena de estarem cometendo um crime. Tal imposição corresponderia a uma 

violação à liberdade religiosa em várias de suas dimensões. 

A  conclusão é válida inclusive para situações que não têm como objeto os direitos 

LGBTQIAPN+. O caso narrado na Apelação Cível nº 58752-10.2005.8.09.0051, do Tribunal 

de Justiça de Goiás, é bastante ilustrativo. Sinteticamente, o processo narra a história de um 

casal que ajuizou ação contra a Primeira Igreja Batista em Goiânia pelo fato de ela ter se negado 

a celebrar o seu casamento no templo religioso em razão de a mulher encontrar-se grávida.  

Em primeiro grau, julgou-se procedente o pedido contraposto da Igreja, condenando 

os autores a pagá-la indenização por danos morais em virtude de arrombamento do templo. Em 

 

6 Art. 14. Impedir ou obstar, por qualquer meio ou forma, o casamento ou convivência familiar e social. Pena: 

reclusão de dois a quatro anos. 

 

173



 
 

sede de apelação, o casal alegou que o estatuto da Igreja não proibia a celebração de casamento 

de mulher grávida; que não arrombaram o templo, pois a celebração do casamento teria ocorrido 

na sede da Igreja apelada com o amparo de ordem judicial; e que a Igreja praticou ato ilícito em 

negar a celebração do casamento. Ao julgar o caso, o Tribunal de Goiás entendeu que não 

assistia razão aos apelantes, pois o Calendário Eclesiástico da Igreja continha normas sobre o 

uso do templo em cerimônias religiosas, as quais não foram por eles observadas (Goiás, 2016). 

Além disso, os próprios autores reconheceram que a mulher estava em período de 

gestação, consistindo tal fato na primeira violação às regras de uso do templo, uma vez que o 

regulamento da referida organização religiosa exigia que os membros estivessem em comunhão 

com a Igreja para que ele fosse usado para fins de casamento, sendo sabido e notório que a 

religião evangélica não aceita relações sexuais antes do casamento. A segunda afronta ao 

regulamento da Igreja dizia respeito ao fato de o cônjuge varão não professar nenhuma fé à 

época do requerimento do casamento, recusando-se a fornecer à Igreja documentos que 

demonstrassem as suas origens religiosas (Goiás, 2016). 

Na decisão, o Tribunal colacionou trechos da decisão da juíza de primeira instância, a 

qual concluiu que a Igreja “agiu no exercício regular de um direito, seguiu seus dogmas e 

respaldou suas decisões no calendário eclesiástico e condutas conhecidas mundialmente e de 

forma pública e notória.”. Ademais, a juíza entendeu que a Igreja não teria cometido ato 

discriminatório, porque sua atitude não consistiu em “uma questão pessoal em relação a pessoa 

dos autores, mas de uma regra comum de conduta dirigida a todos aqueles que professam a 

mesma religião”, pontuando ainda que ninguém é obrigado a aderir a uma religião (Goiás, 

2016). 

Ainda na decisão, o Tribunal afirmou que a liberdade de organização religiosa é uma 

decorrência lógica do Estado laico, o qual não pode “interferir em assuntos internos das igrejas”. 

Por isso, havendo colisão entre os direitos fundamentais de membro, “que se insurge contra a 

doutrina eclesiástica e suas sanções”, e a liberdade de auto-organização, esta última deve 

prevalecer. Nesse sentido, negou provimento ao recurso, mantendo a sentença por seus próprios 

fundamentos (Goiás, 2016). 

Ante o exposto, nota-se que a discussão sobre a possibilidade de negar celebração de 

casamento religioso contrário aos preceitos de determinada religião vai além das questões 

relativas aos direitos da comunidade LGBTQIAPN+, embora o receio quanto a estes últimos 

tenha se acentuado com a possibilidade de tal recusa vir a ser considerada crime. Contudo, a 

174



 
 

partir da ressalva feita pelo próprio STF e de fundamentos como os dos casos colacionados, 

esse temor parece não ter motivo para prosperar. 

Aliás, com base nos casos relatados, é possível inclusive concluir que os estatutos 

sociais e demais regulamentos das entidades religiosas podem estabelecer restrições de direitos 

aos seus membros com base em sua doutrina de fé, principalmente quando tais restrições 

decorrem de preceitos bastante difundidos. 

Assim sendo, cita-se o parecer da 2ª Promotoria de Justiça de Crato, Estado do Ceará 

(Protocolo nº 233/2011 - registro geral das Promotorias de Crato), para apresentar discordância 

com suas conclusões. Resumidamente, em 2011, o Cartório do 4º ofício de Crato remeteu ofício 

de consulta ao Ministério Público sobre o pedido de registro do estatuto social da Igreja Cristã 

Gileade do Crato, questionando a possibilidade de seu registro em razão do seguinte dispositivo: 

“Art. 51 – A Igreja Gileade só concede cargos, funções, títulos, bem como reconhece como 

membros, pessoas de opção heterossexual. (Lv. 18:22; 1Co. 6.9; Mt. 19.4).” (Ceará, 2011). 

Após análise do estatuto social da referida Igreja, o Ministério Público manifestou, 

entre outras coisas que: 

 

[...] a) não poderá ser realizado registro formal de Estatuto de Organização Religiosa 

que contenha qualquer preceito contrário às normas legais positivas ou aos Princípios 

Constitucionais, mormente ao da afirmação da dignidade da pessoa humana e da 

isonomia, prevalecendo estes sobre o das liberdades de culto e de associação – no caso 

concreto, exclusivamente as referências às vedações à participação de homossexuais 

como membros (fiéis) da Organização (parte final do art. 51 na minuta de Estatuto 

posta a exame); b)  a vedação à concessão de “cargos, funções e títulos”, contida no 

mesmo artigo supra, pode ser mantida, por ser inerente à organização interna e 

litúrgica da referida Organização, a qual é alheia ao exame estatal, pelo mesmo 

raciocínio supra, prevalecendo neste ponto o princípio da liberdade religiosa; [...] 

(Ceará, 2011). 

 

Conforme se observa, no parecer do Ministério Público, entendeu-se que o estatuto de 

uma igreja não poderia vedar a “participação de homossexuais como membros (fiéis) da 

Organização”. Quanto a isso, discorda-se e chama-se atenção para o seguinte ponto: “membros” 

não se confundem com “frequentadores”.  

Membros são aqueles que aderem às normas da organização religiosa e fazem parte de 

sua estrutura com participação efetiva em suas atividades, tendo direitos e obrigações 

decorrentes dessa posição. Pessoas que apenas frequentam a entidade enquanto ela se encontra 

aberta ao público não necessariamente são membros. Membros, aliás, costumam ter acesso a 

dependências da instituição que pessoas comuns não têm. 

175



 
 

Feita essa distinção, defende-se, porém, que uma entidade religiosa não pode 

simplesmente negar a presença de determinadas pessoas em seu templo quando ele estiver 

aberto ao público. Ainda que o indivíduo em questão não se adeque totalmente às crenças 

proferidas, se ele não estiver violando frontalmente os preceitos religiosos de forma 

desrespeitosa, não é razoável que a sua permanência seja recusada.7 

Por outro lado, acredita-se que as instituições religiosas podem sim limitar a admissão 

de membros efetivos em seu quadro social, bem como limitar o acesso a determinados direitos 

e cargos a seus membros, com base em seus preceitos doutrinários, principalmente aqueles que 

são notoriamente conhecidos pela sociedade, como ocorre com pessoas que pertencem à 

comunidade LGBTQIAPN+ ou que cometeram adultério, por exemplo. 

Restrições a direitos fundamentais poderão ser consideradas discriminatórias, todavia, 

quando forem estabelecidas sem critérios razoáveis ou com critérios desiguais. Se o casamento 

homoafetivo for aceito por uma organização, por exemplo, ela não pode se negar a celebrar o 

casamento de um casal com base nesse fundamento, pois não é regra aplicável a todos os 

membros de forma abstrata e genérica. 

Com isso, arremata-se este tópico afirmando-se que o exercício regular do direito à 

liberdade religiosa é garantido, seja em espaço público ou privado, não se constituindo, em 

regra, como crime. Religiosos, de qualquer denominação, devem poder viver publicamente a 

sua fé e a sua identidade religiosa em todos os âmbitos de suas vidas, não ficando submetidos 

ao âmbito interno dos templos. Numa sociedade plural, no entanto, em que diferentes visões de 

mundo estão em constante conflito, a realização plena da liberdade religiosa, assim como a de 

qualquer direito, nem sempre é possível. 

Diante disso, não sendo factível que a experiência religiosa seja plena e integral no 

âmbito público, deve-se prezar, ao menos, para que o cumprimento e o exercício dos deveres 

religiosos no âmbito dos templos e locais de culto seja garantido de forma ampla. Se a adesão 

a uma organização religiosa e a sujeição a todas as obrigações que esta impõe é uma faculdade 

 
7 O caput do art. 20 da Lei 7.716/1989 prevê o crime de “Praticar, induzir ou incitar a discriminação ou preconceito 

de raça, cor, etnia, religião ou procedência nacional.”, aplicando-se agora às situações que envolvem homofobia e 

transfobia. O PL nº 1.411/2011 (arquivado) tinha como proposta a inclusão de um parágrafo quinto nesse art. 20 

a fim de prever situações em que o caput não se aplicaria. Nessa direção, não seria aplicável “I – à manifestação 

do pensamento decorrente de ato de fé, que em razão da liberdade religiosa não obriga qualquer organização 

religiosa a efetuar casamento religioso em desacordo com suas crenças; II – à prática do exercício de culto 

religioso, sendo livre e opcional, não configurando discriminação a recusa de organizações religiosas na 

permanência de cidadãos que violem seus valores, doutrinas, crenças e liturgias.”. Pelos motivos elencados neste 

trabalho, a proposta de redação do inciso II não se mostra razoável, pelo menos em regra, nas situações em que a 

igreja esteja aberta ao público em geral. 

 

176



 
 

de cada um, deve-se evitar impor às entidades religiosas e aos seus membros a absorção de 

valores que eles não professam ou que não se coadunam com sua crença.  

Como estudado, a laicidade do Estado não significa postura hostil frente à religião, 

nem desconhecimento do fato religioso como fato social. Por isso, não se pode exigir de forma 

irrazoável que uma pessoa comprometa as suas crenças religiosas em âmbito religioso, nem que 

uma organização religiosa se estruture com base em regras que não lhe dizem respeito, não 

sendo lícito pedir que alguém professe algo contrário à sua fé dentro de sua própria igreja, 

principalmente quando se trata de preceitos conhecidos e já estabelecidos.  

 

5 Considerações finais 

 

Como estudado, tanto a religião quanto a orientação sexual / identidade gênero 

constituem aspectos fundamentais da identidade de uma pessoa. Por isso mesmo, são atributos 

que merecem ser vividos de maneira púbica, socialmente aparente e reconhecida, e livres de 

interferências do Estado ou de terceiros. 

O direito à liberdade religiosa e os direitos que vêm sendo reconhecidos à comunidade 

LGBTQIAPN+ visam proporcionar esse tipo de vivência, permitindo que cada qual viva de 

acordo com o seu projeto de vida e se realize pessoalmente na esfera pública e privada. 

Tal possibilidade de coexistência de múltiplas visões de mundo é condizente com um 

ordenamento jurídico que apregoa uma sociedade plural e um Estado laico, em que se reconhece 

o fato religioso como fato social, mas que não admite a imposição de um sistema de crença 

religiosa à toda sociedade, prevalecendo, ao contrário, a tolerância com que é diferente. 

Ao ser reconhecida a possibilidade de união estável e casamento entre pessoas do 

mesmo sexo e ser criminalizada a homofobia e a transfobia, o ordenamento jurídico brasileiro 

caminhou no sentido de garantir à comunidade LGBTQIAPN+ a possibilidade de viver sua 

identidade publicamente e ter direitos garantidos independentemente do que preconiza qualquer 

denominação religiosa. 

Ao julgar pela criminalização da homofobia e transfobia, entretanto, o STF registrou 

que a liberdade religiosa permanece assegurada, desde que não implique discurso de ódio nem 

incite atos de violência, discriminação e hostilidade, pois não há direitos absolutos e ilimitados 

em nosso sistema jurídico. 

Diante disso, defendeu-se neste artigo que, em regra, a referida criminalização não 

atingiu o direito de as organizações religiosas (e de seus ministros) se recusarem a celebrar 

177



 
 

cerimônias religiosas de casamento entre pessoas LGBTQIAPN+, podendo, inclusive, essa e 

outras restrições baseadas em seus preceitos doutrinários constarem de seus regulamentos e 

estatutos sociais, sem que se configure crime. 

Em suma, se plano público deve-se evitar impor convicções religiosas como visão de 

mundo a ser seguida por todos os membros da sociedade, nos ambientes religiosos, por outro 

lado, deve-se evitar a imposição de convicções que sejam incompatíveis com a doutrina de fé 

professada, sob pena de haver intromissão indevida do Estado em matéria interna corporis, 

manifestando-se como postura hostil frente à religião e às pessoas que a professam. 

  

 

REFERÊNCIAS 

 

AZEVDO, Damião Alves. Partidos políticos, organizações religiosas e instituições 

confessionais: sua adequação ao novo Código Civil e a continuidade de convênios públicos. 

Revista CEJ, Brasília, n. 32, p. 101-107, jan./mar. 2006. Disponível em: 

<https://revistacej.cjf.jus.br/cej/index.php/revcej/article/view/705/885>. Acesso em: 20 set. 

2025. 

 

BAHIA, Alexandre Gustavo Melo Franco. A não-discriminação como direito fundamental e as 

redes municipais de proteção a minorias sexuais – LGBT. Brasília, a. 47, n. 186 abr./jun. 2010. 

 

BAHIA, Alexandre Gustavo Melo Franco; SANTOS, Daniel Moraes de. O longo caminho 

contra a discriminação por orientação sexual no Brasil no constitucionalismo pís-88: igualdade 

e liberdade religiosa. Revista Libertas, UFOP, v. 1, n. 1, jan./jun. 2013. 

 

BERG, Thomas C. What Same-Sex-Marriage and Religious-Liberty Claims Have in Common. 

Northwestern Journal of Law & Social Policy, Vol. 5, Issue 2, Article 1, Fall 2010. 

Disponível em: < 

https://scholarlycommons.law.northwestern.edu/cgi/viewcontent.cgi?referer=&httpsredir=1&

article=1052&context=njlsp>. Acesso em: 20 ago. 2025. 

 

BERNARDI, Iara. Projeto de Lei nº 122, de 2006. Brasília: Câmara, 12 dez. 2006. Disponível 

em: https://www25.senado.leg.br/web/atividade/materias/-/materia/79604. Acesso em: 04 

maio 2025. 

 

BRASIL. [Constituição (1824)]. Constituição Política do Império do Brasil, elaborada por 

um Conselho de Estado e outorgada pelo Imperador D. Pedro I, em 25.03.1824. Disponível 

em: http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/Constituicao/Constituicao24.htm. Acesso em 21 abr. 

2025. 

 

BRASIL. [Constituição (1988)]. Constituição da República Federativa do Brasil de 1988. 

Brasília, DF: Presidência da República, [2020]. Disponível em: 

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicaocompilado.htm. Acesso em: 01 

mai. 2025. 

178

https://www25.senado.leg.br/web/atividade/materias/-/materia/79604
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/Constituicao/Constituicao24.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicaocompilado.htm


 
 

BRASIL. Decreto nº 119-A, de 7 de janeiro de 1890. Proíbe a intervenção da autoridade 

federal e dos Estados federados em matéria religiosa, consagra a plena liberdade de cultos, 

extingue o padroado e estabelece outras providencias. Disponível em: 

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto/1851-1899/D119-A.htm. Acesso em: 02 de maio 

de 2025. 

BRASIL. Decreto nº 592, de 6 de julho de 1992. Atos Internacionais. Pacto Internacional 

sobre Direitos Civis e Políticos. Brasília, DF: Presidência da República, [1992]. Disponível em: 

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto/1990-1994/d0592.htm. Acesso em: 20 abr. 2025. 

 

BRASIL. Lei nº 3.071, de 1º de janeiro de 1916. Código Civil dos Estados Unidos do Brasil. 

Disponível em: http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/LEIS/L3071.htm. Acesso em: 03 maio 

2025. 

 

BRASIL. Lei nº 7.716, de 5 de janeiro de 1989. Define os crimes resultantes de preconceito 

de raça ou de cor. Brasília, DF: Presidência da República [2012]. Disponível em: 

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l7716.htm. Acesso em: 04 maio 2025. 

 

BRASIL. Lei n o 10.406, de 10 de janeiro de 2002. Institui o Código Civil. Brasília, DF: 

Presidência da República [2020]. Disponível em: 

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/2002/l10406.htm. Acesso em: 03 maio 2025. 

 

BRASIL. Supremo Tribunal Federal. Ação Direta de Inconstitucionalidade por Omissão - 26. 

Requerente: Partido Popular Socialista. Requerido: Congresso Nacional. Relator: Ministro 

Celso de Mello, 13 jun. 2019. DJE nº 142, divulgado em 28/06/2019 Disponível em: 

http://www.stf.jus.br/portal/peticaoInicial/verPeticaoInicial.asp?base=ADOM&s1=26&proces

so=26. Acesso em: 04 abr. 2025. 

 

CEARÁ. 2ª Promotoria de Justiça de Crato. Parecer da Procuradoria Geral de Justiça – 

Protocolo nº 233/2011 (registro geral das Promotorias de Crato). Promotor de Justiça Elder 

Ximenes Filho, Crato: 07 out. 2011. Disponível em: 

http://www.mpgo.mp.br/portalweb/hp/41/docs/parecer_-_procedimento_de_duvida_-

_estatuto_de_igreja_e_vedacao_a_homossexual.pdf. Acesso em: 10 maio 2025. 

 

COMISSÃO DE CONSTITUIÇÃO E JUSTIÇA E DE CIDADANIA (CCJC). Parecer do 

Relator ao Projeto de Lei nº 634, de 2003. Autor: Deputado Paulo Gouvêa. Relator: Deputado 

João Alfredo. 

Brasília: Câmara, 04 nov. 2011. Disponível em: 

https://www.camara.leg.br/proposicoesWeb/prop_mostrarintegra?codteor=177347&filename

=PRL+1+CCJC+%3D%3E+PL+634/2003. Acesso em: 06 abr. 2025. 

 

COMISSÃO DE DIREITOS HUMANOS E MINORIAS. Parecer do Relator ao Projeto de 

Lei nº 1.411, de 2011. Autor: Deputado Washington Reis. Relator: Deputado Jair Bolsonaro. 

Brasília: Câmara, 04 jul. 2003. Disponível em: 

https://www.camara.leg.br/proposicoesWeb/prop_mostrarintegra?codteor=1106845&filenam

e=PRL+1+CDHM+%3D%3E+PL+1411/2011. Acesso em: 06 abr. 2025. 

 

CONSELHO NACIONAL DE JUSTIÇA. Resolução nº 175 de 14 de maio de 2013. Dispõe 

sobre a habilitação, celebração de casamento civil, ou de conversão de união estável em 

179

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto/1851-1899/D119-A.htm
http://legislacao.planalto.gov.br/legisla/legislacao.nsf/Viw_Identificacao/DEC%20592-1992?OpenDocument
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto/1990-1994/d0592.htm
http://legislacao.planalto.gov.br/legisla/legislacao.nsf/Viw_Identificacao/lei%203.071-1916?OpenDocument
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/LEIS/L3071.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l7716.htm
http://legislacao.planalto.gov.br/legisla/legislacao.nsf/Viw_Identificacao/lei%2010.406-2002?OpenDocument
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/2002/l10406.htm
http://www.stf.jus.br/portal/peticaoInicial/verPeticaoInicial.asp?base=ADOM&s1=26&processo=26
http://www.stf.jus.br/portal/peticaoInicial/verPeticaoInicial.asp?base=ADOM&s1=26&processo=26
http://www.mpgo.mp.br/portalweb/hp/41/docs/parecer_-_procedimento_de_duvida_-_estatuto_de_igreja_e_vedacao_a_homossexual.pdf
http://www.mpgo.mp.br/portalweb/hp/41/docs/parecer_-_procedimento_de_duvida_-_estatuto_de_igreja_e_vedacao_a_homossexual.pdf
https://www.camara.leg.br/proposicoesWeb/prop_mostrarintegra?codteor=177347&filename=PRL+1+CCJC+%3D%3E+PL+634/2003
https://www.camara.leg.br/proposicoesWeb/prop_mostrarintegra?codteor=177347&filename=PRL+1+CCJC+%3D%3E+PL+634/2003
https://www.camara.leg.br/proposicoesWeb/prop_mostrarintegra?codteor=1106845&filename=PRL+1+CDHM+%3D%3E+PL+1411/2011
https://www.camara.leg.br/proposicoesWeb/prop_mostrarintegra?codteor=1106845&filename=PRL+1+CDHM+%3D%3E+PL+1411/2011


 
 

casamento, entre pessoas de mesmo sexo. DJE/CNJ nº 89/2013, de 15/05/2013, p.2. Disponível 

em: https://atos.cnj.jus.br/atos/detalhar/1754. Acesso em 03 maio 2025. 

 

DAMASCENO, Elimar Máximo. Projeto de Lei nº 5.816, de 2005. Apoio psicológico às 

pessoas que desejarem deixar a homossexualidade. Brasília: Câmara, 25 ago. 2005. Disponível 

em: 

https://www.camara.leg.br/proposicoesWeb/prop_mostrarintegra?codteor=336416&filename

=Despacho-PL+5816/2005-31/08/2005. Acesso em: 04 maio 2025. 

 

EAST, Erin N. I object: The RLUIPA as a model for protecting the conscience rights of 

religious objectors to same-sex relationships. Emory Law Journal, vol. 59, 2009. 

 

ESTADOS UNIDOS DA AMÉRICA. [Constituição (1787)]. Constituição dos Estados 

Unidos da América. Disponível em: 

http://www.direitoshumanos.usp.br/index.php/Documentos-anteriores-%C3%A0-

cria%C3%A7%C3%A3o-da-Sociedade-das-Na%C3%A7%C3%B5es-at%C3%A9-

1919/constituicao-dos-estados-unidos-da-america-1787.html. Acesso em: 21 abr. 2025. 

 

FLEURY, Flávio Malta. Estado, direito, transfobia e cissexismo no Brasil. Revista Videre. 

Dourados–MS, V.13, n. 28, Set.–Dez., 2021, p. 413-436. Disponível em: 

https://ojs.ufgd.edu.br/index.php/videre/article/view/14916/8425. Acesso em: 16 abr. 2025. 

 

GOIÁS.  Tribunal de Justiça (5ª Câmara Cível). Apelação Cível nº 58752-10.2005.8.09.0051. 

Recurso não provido. Relator: Dr. Delintro Belo de Almeida Filho, Juiz de Direito Substituto 

em 2º Grau. 18 ago. 2016. Disponível em: https://www.conjur.com.br/dl/igreja-indenizada-

casamento-noiva.pdf. Acesso em: 04 abr. 2025. 

 

GOUVÊA, Paulo. Projeto de Lei nº 634, de 2003.  Dá nova redação aos artigos 44 e 2031 da 

Lei nº 10.406, de 10 de janeiro de 2002, que institui o Código Civil. Brasília: Câmara, 02 abr. 

2003. Disponível em: 

https://www.camara.leg.br/proposicoesWeb/fichadetramitacao?idProposicao=109540. Acesso 

em: 04 abr. 2025. 

 

LIMEIRA, Marcela de Azevedo. Liberdade de consciência religiosa e direito à não 

discriminação LGBT: uma análise de direitos em conflito. 2018. Dissertação (Mestrado em 

Direito) - Pontifícia Universidade Católica do Rio de Janeiro, Departamento de Direito, 2018.  

 

LOPES, José Reinaldo de Lima. O direito ao reconhecimento para gays e lésbicas. Revista 

Internacional de Direitos Humanos, Ano 2, nº 2, p. 64-95, 2005. 

 

MARIANO, Ricardo. A reação dos evangélicos ao novo Código Civil. Civitas, Porto Alegre, 

v. 6, n. 2, p. 77-99, jul./dez.2006. Disponível em: 

<https://revistaseletronicas.pucrs.br/civitas/article/view/57/57>. Acesso em: 19 ago. 2025. 

 

MIRANDA, Jorge. Estado, Liberdade Religiosa e Laicidade. Observatório da Jurisdição 

Constitucional. Ano 7, nº 1, p.1-22, jan./jun. 2014. Disponível em: 

<https://www.portaldeperiodicos.idp.edu.br/observatorio/article/view/956/647>. Acesso em: 

20 ago. 2025. 

 

180

https://atos.cnj.jus.br/atos/detalhar/1754
https://www.camara.leg.br/proposicoesWeb/prop_mostrarintegra?codteor=336416&filename=Despacho-PL+5816/2005-31/08/2005
https://www.camara.leg.br/proposicoesWeb/prop_mostrarintegra?codteor=336416&filename=Despacho-PL+5816/2005-31/08/2005
http://www.direitoshumanos.usp.br/index.php/Documentos-anteriores-%C3%A0-cria%C3%A7%C3%A3o-da-Sociedade-das-Na%C3%A7%C3%B5es-at%C3%A9-1919/constituicao-dos-estados-unidos-da-america-1787.html
http://www.direitoshumanos.usp.br/index.php/Documentos-anteriores-%C3%A0-cria%C3%A7%C3%A3o-da-Sociedade-das-Na%C3%A7%C3%B5es-at%C3%A9-1919/constituicao-dos-estados-unidos-da-america-1787.html
http://www.direitoshumanos.usp.br/index.php/Documentos-anteriores-%C3%A0-cria%C3%A7%C3%A3o-da-Sociedade-das-Na%C3%A7%C3%B5es-at%C3%A9-1919/constituicao-dos-estados-unidos-da-america-1787.html
https://ojs.ufgd.edu.br/index.php/videre/article/view/14916/8425
https://www.conjur.com.br/dl/igreja-indenizada-casamento-noiva.pdf
https://www.conjur.com.br/dl/igreja-indenizada-casamento-noiva.pdf
https://www.camara.leg.br/proposicoesWeb/fichadetramitacao?idProposicao=109540


 
 

MORAIS, Márcio Eduardo Pedrosa. Religião e direitos fundamentais: o princípio da liberdade 

religiosa no estado constitucional democrático brasileiro. Revista Brasileira de Direito 

Constitucional – RBDC, n. 18, p. 225-242, jul./dez. 2011. Disponível em: 

<https://www.esdc.com.br/seer/index.php/rbdc/article/view/267/260>. Acesso em: 15 set. 

2025. 

 

MUSSKOPF, André S. A relação entre diversidade religiosa e diversidade sexual: um desafio 

para os direitos humanos e o Estado Laico. Estudos de religião, v. 27, n. 1, p. 157-176, jan.-

jun. 2013. 

 

ORGANIZAÇÃO DAS NAÇÕES UNIDAS. Declaração das Nações Unidas sobre a 

Eliminação de Todas as Formas de Intolerância e de Discriminação Baseadas em Religião 

ou Crença. Proclamada pela Assembleia Geral das Nações Unidas a 25 de novembro de 1981 

- Resolução 36/55. Disponível em:  https://www2.camara.leg.br/atividade-

legislativa/comissoes/comissoes-permanentes/cdhm/comite-brasileiro-de-direitos-humanos-e-

politica-externa/DecElimFormIntDisc.html. Acesso em: 20 abr. 2025. 

 

ORGANIZAÇÃO DAS NAÇÕES UNIDAS. Declaração universal dos direitos humanos 

(1948). Rio de Janeiro: UNICRIO, 2009. Disponível em: https://nacoesunidas.org/wp-

content/uploads/2018/10/DUDH.pdf. Acesso em: 14 abr. 2025. 

 

QUEIROZ, Larissa Maria de. Bancada parlamentar evangélica: uma moral religiosa que limita 

a aplicação dos direitos humanos. Brazilian Journal of Development, Curitiba, v. 5, n. 9, p. 

15317-15330, sep. 2019. Disponível em: 

<https://ojs.brazilianjournals.com.br/ojs/index.php/BRJD/article/view/3257/3127>. Acesso 

em: 14 de set. 2025. 

 

REIS, Washington. Projeto de Lei nº 1.411, de 2011. Acrescenta parágrafo ao art. 20 da Lei 

nº 7.716 de 5 de janeiro de 1989. Brasília: Câmara, 24 maio 2011. Disponível em: 

https://www.camara.leg.br/proposicoesWeb/fichadetramitacao?idProposicao=503350Acesso 

em 04 maio 2025. 

 

RIO DE JANEIRO. Lei nº 7.041, de 15 de julho de 2015. Estabelece penalidades 

administrativas aos estabelecimentos e agentes públicos que discriminem as pessoas por 

preconceito de sexo e orientação sexual e dá outras providências. Rio de Janeiro: Assembleia 

Legislativa do Estado do Rio de Janeiro, em 15 de julho de 2015. Disponível em: 

http://alerjln1.alerj.rj.gov.br/CONTLEI.NSF/b24a2da5a077847c032564f4005d4bf2/0e48c858

ff67abf883257e89006b504b?OpenDocument. Acesso em 09 maio 2025. 

 

RIOS, Roger Raupp. O conceito de homofobia na perspectiva dos direitos humanos e contexto 

dos estudos sobre preconceito e discriminação. In: POCAHY, Fernando (org). Rompendo o 

silêncio: homofobia e heterosseximo na sociedade contemporânea. Porto Alegre: Nuances, 

2007. p. 27-47. 

 

SÃO PAULO. Lei nº 17.301, de 24 de janeiro de 2020. Dispõe sobre as sanções 

administrativas a serem aplicadas às práticas de discriminação em razão de orientação sexual e 

identidade de gênero. PREFEITURA DO MUNICÍPIO DE SÃO PAULO, aos 24 de janeiro de 

2020. Disponível em: http://legislacao.prefeitura.sp.gov.br/leis/lei-17301-de-24-de-janeiro-de-

2020. Acesso em: 09 maio 2025. 

 

181

https://www2.camara.leg.br/atividade-legislativa/comissoes/comissoes-permanentes/cdhm/comite-brasileiro-de-direitos-humanos-e-politica-externa/DecElimFormIntDisc.html
https://www2.camara.leg.br/atividade-legislativa/comissoes/comissoes-permanentes/cdhm/comite-brasileiro-de-direitos-humanos-e-politica-externa/DecElimFormIntDisc.html
https://www2.camara.leg.br/atividade-legislativa/comissoes/comissoes-permanentes/cdhm/comite-brasileiro-de-direitos-humanos-e-politica-externa/DecElimFormIntDisc.html
https://nacoesunidas.org/wp-content/uploads/2018/10/DUDH.pdf
https://nacoesunidas.org/wp-content/uploads/2018/10/DUDH.pdf
https://www.camara.leg.br/proposicoesWeb/fichadetramitacao?idProposicao=503350
http://alerjln1.alerj.rj.gov.br/CONTLEI.NSF/b24a2da5a077847c032564f4005d4bf2/0e48c858ff67abf883257e89006b504b?OpenDocument
http://alerjln1.alerj.rj.gov.br/CONTLEI.NSF/b24a2da5a077847c032564f4005d4bf2/0e48c858ff67abf883257e89006b504b?OpenDocument
http://legislacao.prefeitura.sp.gov.br/leis/lei-17301-de-24-de-janeiro-de-2020
http://legislacao.prefeitura.sp.gov.br/leis/lei-17301-de-24-de-janeiro-de-2020


 
 

SARLET, Ingo Wolfgang. Algumas notas sobre a liberdade religiosa na constituição federal de 

1988. Doutrinas Essenciais de Direito Constitucional, vol. 8/2015, p. 829-845, Ago. 

/2015.Disponível em: <https://periodicos.ufms.br/index.php/revdir/article/view/1234>. Acesso 

em: 10 out. 2025 

 

SUPLICY, Marta. Projeto de Lei nº 1.151, de 1995. Disciplina a união civil entre pessoas do 

mesmo sexo e dá outras providências. 26 out. 1995. Brasília: Câmara, 26 out. 1995. Disponível 

em: https://www25.senado.leg.br/web/atividade/materias/-/materia/79604. Acesso em: 04 

maio 2025. 

 

TEPEDINO, Gustavo; TEIXEIRA, Ana Carolina Brochado. Fundamentos do direito civil: 

direito de família. 2 ed. Rio de Janeiro: Forense, 2021, recurso online. 

 
 
 

182

https://www25.senado.leg.br/web/atividade/materias/-/materia/79604

