
XXXII CONGRESSO NACIONAL DO 
CONPEDI SÃO PAULO - SP

HISTÓRIA DO DIREITO

PAULO CEZAR DIAS

GUSTAVO SILVEIRA SIQUEIRA

ROSANE TERESINHA PORTO



Copyright © 2025 Conselho Nacional de Pesquisa e Pós-Graduação em Direito 

Todos os direitos reservados e protegidos. Nenhuma parte destes anais poderá ser reproduzida ou transmitida 
sejam quais forem os meios empregados sem prévia autorização dos editores. 

Diretoria – CONPEDI 
Presidente - Profa. Dra. Samyra Haydêe Dal Farra Naspolini - FMU – São Paulo 
Diretor Executivo - Prof. Dr. Orides Mezzaroba - UFSC – Santa Catarina 
Vice-presidente Norte - Prof. Dr. Jean Carlos Dias - Cesupa – Pará 
Vice-presidente Centro-Oeste - Prof. Dr. José Querino Tavares Neto - UFG – Goiás 
Vice-presidente Sul - Prof. Dr. Leonel Severo Rocha - Unisinos – Rio Grande do Sul 
Vice-presidente Sudeste - Profa. Dra. Rosângela Lunardelli Cavallazzi - UFRJ/PUCRio – Rio de Janeiro 
Vice-presidente Nordeste - Prof. Dr. Raymundo Juliano Feitosa - UNICAP - Pernambuco 
 
Representante Discente: Prof. Dr. Abner da Silva Jaques - UPM/UNIGRAN - Mato Grosso do Sul 

Conselho Fiscal: 
Prof. Dr. José Filomeno de Moraes Filho - UFMA - Maranhão 
Prof. Dr. Caio Augusto Souza Lara - SKEMA/ESDHC/UFMG - Minas Gerais  
Prof. Dr. Valter Moura do Carmo - UFERSA - Rio Grande do Norte 
Prof. Dr. Fernando Passos – UNIARA - São Paulo 
Prof. Dr. Edinilson Donisete Machado - UNIVEM/UENP - São Paulo 
Secretarias 
Relações Institucionais: 
Prof. Dra. Claudia Maria Barbosa - PUCPR - Paraná 
Prof. Dr. Heron José de Santana Gordilho - UFBA - Bahia 
Profa. Dra. Daniela Marques de Moraes - UNB - Distrito Federal 
Comunicação: 
Prof. Dr. Robison Tramontina - UNOESC - Santa Catarina 
Prof. Dr. Liton Lanes Pilau Sobrinho - UPF/Univali - Rio Grande do Sul 
Prof. Dr. Lucas Gonçalves da Silva - UFS - Sergipe 
Relações Internacionais para o Continente Americano: 
Prof. Dr. Jerônimo Siqueira Tybusch - UFSM - Rio Grande do Sul 
Prof. Dr. Paulo Roberto Barbosa Ramos - UFMA - Maranhão 
Prof. Dr. Felipe Chiarello de Souza Pinto - UPM – São Paulo 
Relações Internacionais para os demais Continentes: 
Profa. Dra. Gina Vidal Marcilio Pompeu - UNIFOR - Ceará 
Profa. Dra. Sandra Regina Martini - UNIRITTER / UFRGS - Rio Grande do Sul 
Profa. Dra. Maria Claudia da Silva Antunes de Souza - UNIVALI – Santa Catarina 
Educação Jurídica 
Profa. Dra. Viviane Coêlho de Séllos Knoerr - Unicuritiba - PR 
Prof. Dr. Rubens Beçak - USP - SP 
Profa. Dra. Livia Gaigher Bosio Campello – UFMS – MS 
Eventos: 
Prof. Dr. Yuri Nathan da Costa Lannes - FDF - São Paulo 
Profa. Dra. Norma Sueli Padilha - UFSC - Santa Catarina 
Prof. Dr. Juraci Mourão Lopes Filho - UNICHRISTUS - Ceará 

Comissão Especial 
Prof. Dr. João Marcelo de Lima Assafim - UFRJ - RJ 
Profa. Dra. Maria Creusa De Araújo Borges - UFPB - PB 
Prof. Dr. Antônio Carlos Diniz Murta - Fumec - MG 
Prof. Dr. Rogério Borba - UNIFACVEST - SC 

   H673 
          História do direito[Recurso eletrônico on-line] organização CONPEDI 
             Coordenadores: Paulo Cezar Dias, Gustavo Silveira Siqueira, Rosane Teresinha Porto – Florianópolis: CONPEDI, 2025. 

                Inclui bibliografia 
ISBN: 978-65-5274-284-1 
Modo de acesso: www.conpedi.org.br em publicações 
Tema: Os Caminhos Da Internacionalização E O Futuro Do Direito 

     1. Direito – Estudo e ensino (Pós-graduação) – Encontros Nacionais. 2. 2. História. 3. Direito. XXXII Congresso Nacional do 
CONPEDI São Paulo - SP (4: 2025: Florianópolis, Brasil).  

CDU: 34 

          Conselho Nacional de Pesquisa 
           e Pós-Graduação em Direito Florianópolis 

Santa Catarina – Brasil 
www.conpedi.org.br 



XXXII CONGRESSO NACIONAL DO CONPEDI SÃO PAULO - SP

HISTÓRIA DO DIREITO

Apresentação

Os trabalhos apresentados no Grupo de Trabalhos História do Direito I versam sobre diversos 

elementos com inegável interdisciplinaridade. Há fundamentos de atualidade e relevância 

crítica. Assim, a disposição das apresentações revela posturas de alta profundidade nas 

pesquisas. Outro aspecto importante é relacionado à conduta de discussões holísticas, 

trazendo força, valores expostos entre autores e autoras e evidências de elementos 

comparados que saem de qualquer previsibilidade. Nesse sentido, a abordagem antropológica 

entrelaça-se com o embasamento histórico e cria solidez aos artigos apresentados. Os 

aspectos formais estão respeitados em cada um dos trabalhos. A metodologia foi usada com 

respeitos aos elementos temáticos. Mister abordar outro aspecto importante, no tocante à 

atualidade das bibliografias, pois são vastas e condizentes com a objetividade das pesquisas. 

Por todos os elementos que apresentamos aqui, entende-se que a força de pesquisas 

equilibradas e fundamentadas está alicerçada em seriedade e esmero dos pesquisadores 

envolvidos. Concluímos que, houve nexo entre os trabalhos e eles espelham a produção 

acadêmica responsável e com fulcro nas especificidades acentuadas por cada um dos 

pesquisadores e pesquisadoras. O evento ganha em qualidade e conhecimento valorizado 

pelo discernimento. Fica o convite à leitura!

PAULO CEZAR DIAS Centro Universitário Eurípides de Marília-SP

GUSTAVO SILVEIRA SIQUEIRA Mackenzie e UERJ

ROSANE TERESINHA PORTO Universidade Regional do Noroeste do Estado do Rio 

Grande do Sul

ARTIGOS:

A DOUTRINA DE SEGURANÇA NACIONAL E A CONSOLIDAÇÃO DO REGIME 

AUTORITÁRIO BRASILEIRO (1964-1985)

Carlos Eduardo Ferreira Dantas, Werna Karenina Marques de Sousa



A EVOLUÇÃO DO TRATAMENTO JURÍDICO-PENAL DA VIOLÊNCIA DOMÉSTICA 

E A PROTEÇÃO AOS DIREITOS DA PERSONALIDADE DA MULHER: DA 

IMPUNIDADE HISTÓRICA À LEI MARIA DA PENHA

Alexander Rodrigues de Castro, Pedro Henrique Facco, João Marcos Mariani Junior

A TRAJETÓRIA HISTÓRICA DOS JOGOS DE AZAR E O CENÁRIO ATUAL DAS 

BETS NO BRASIL

Daniela Ramos Marinho Gomes, Felipe Alves Dos Santos, Amanda Domingos Fenille

AS REVELAÇÕES ATRAVÉS DA HISTÓRIA DO NOTARIADO

Antônio Carlos Diniz Murta, Silvia Mara Linhares de Almeida

BRASIL IMPÉRIO: FIM DAS SESMARIAS, PERÍODO DE POSSE DE TERRA (1822-

1850) E A LEI Nº 601 DE 1850

Marco Roberto Serra Lyrio

BREVE HISTÓRIA DAS FUNÇÕES ESSENCIAIS À JUSTIÇA: ATUAÇÃO 

EXTRAJUDICIAL E DEFESA DOS DIREITOS HUMANOS

RAUL Sousa Silva JUNIOR

CASAMENTO E CONCUBINATO NO BRASIL NO LIMIAR DO SÉCULO XX: 

MOTIVAÇÕES, ARRANJOS E POSSIBILIDADES JURÍDICAS

Maria Cristina Cardoso Pereira, Maria Leonor Leiko Aguena, Maria Paula Costa Bertran 

Munoz

DIREITO E PODER DURANTE O REINADO DOS REIS CATÓLICOS: O 

ORDENAMENTO JURÍDICO COMO INSTRUMENTO DE CENTRALIZAÇÃO DO 

PODER RÉGIO

Fernanda de Paula Ferreira Moi, José Querino Tavares Neto



DISCUSSÃO SOBRE A TESE DO BOM GOVERNO E A MEMÓRIA DE 

CONSTITUIÇÃO MISTA

Maren Guimarães Taborda, Timotheu Garcia Pessoa

ESTADO, MERCADO E TRANSIÇÃO ENERGÉTICA NOS PAÍSES 

ECONOMICAMENTE SUBDESENVOLVIDOS: UMA BREVE ANÁLISE DO CASO 

BRASILEIRO

Wladmir Tadeu Silveira Coelho, Marcia Sant Ana Lima Barreto

MOVIMENTOS SOCIAIS E TERRITÓRIO: A LUTA PELO DIREITO À MORADIA E À 

TERRA

Iara Roque Duarte, Luana Caroline Nascimento Damasceno, Iandra Roque Duarte

O ESTADO DEPENDENTE E A NATUREZA SUBORDINADA (1500–1930): 

CAPITALISMO, COLONIZAÇÃO E A EXPLORAÇÃO AMBIENTAL NO BRASIL

Wladmir Tadeu Silveira Coelho, Lyssandro Norton Siqueira

RAÍZES HISTÓRICAS DAS PRISÕES E A FUNÇÃO EXCLUDENTE DO SISTEMA 

PENAL BRASILEIRO

Letícia Rezner, Osmar Veronese

RELAÇÕES ENTRE ESTADO E IGREJA(S) CRISTÃ(S) NA HISTÓRIA BRASILEIRA

Alana Taíse Castro Sartori, Noli Bernardo Hahn



1 Doutoranda e Mestre em Direito pelo PPGDireito URI. Bolsista PROSUC/CAPES, modalidade II (Taxa). 
Professora do curso de graduação em Direito da URI. Advogada.

2 Pós-doutor pelas Faculdades EST. Doutor em Ciências Da Religião, pela UMESP. Docente permanente do 
PPGDireito URI, Campus de Santo Ângelo.

1

2

RELAÇÕES ENTRE ESTADO E IGREJA(S) CRISTÃ(S) NA HISTÓRIA 
BRASILEIRA

RELATIONS BETWEEN THE STATE AND CHRISTIAN CHURCH(ES) IN 
BRAZILIAN HISTORY

Alana Taíse Castro Sartori 1
Noli Bernardo Hahn 2

Resumo

Este trabalho possui como tema as relações entre Estado e Igreja(s) Cristã(s) na história 

brasileira. O questionamento que orienta o estudo é: quais foram as relações entre o Estado e 

a(s) Igreja(s) Cristã(s) durante os períodos da história brasileira? O estudo é importante 

porque, a partir do conhecimento dessas relações historicamente firmadas, é possível 

compreender fenômenos contemporâneos envolvendo o direito e a religião no Brasil, 

especialmente, o atual modelo de laicidade colaborativa do país. A metodologia utilizada é de 

abordagem analítico-interpretativa, com procedimento bibliográfico. Para fins 

organizacionais, optou-se por subdividir a história brasileira em cinco momentos diferentes: 

o período colonial (1530-1822), o período imperial (1822-1889), o período da República 

Velha (1889-1930), a Era Vargas (1930-1945) e o período da República Contemporânea 

(1946 até a contemporaneidade). Ao final do estudo, observa-se que as relações entre Estado 

e Igreja(s) Cristã(s) no Brasil são diversificadas e seguem dinâmicas específicas na 

experiência histórica e cultural, ora atuando em colaboração com os poderes governamentais, 

ora representado espaços de resistência frente a esses mesmos poderes.

Palavras-chave: Estado, Igreja(s) cristã(s), história brasileira, Relações

Abstract/Resumen/Résumé

This work focuses on the relationship between the State and the Christian Church(ies) in 

Brazilian history. The guiding question is: What were the relationships between the State and 

the Christian Church(ies) during various periods of Brazilian history? This study is important 

because, based on knowledge of these historically established relationships, it is possible to 

understand contemporary phenomena involving law and religion in Brazil, especially the 

country's current model of collaborative secularism. The methodology used is an analytical-

interpretative approach, with a bibliographical procedure. For organizational purposes, it was 

decided to subdivide Brazilian history into five distinct periods: the colonial period (1530-

1

2

6



1822), the imperial period (1822-1889), the period of the Old Republic (1889-1930), the 

Vargas Era (1930-1945), and the period of the Contemporary Republic (1946 to the present 

day). At the end of the study, it is observed that the relations between the State and Christian 

Church(ies) in Brazil are diverse and follow specific dynamics in the historical and cultural 

experience, sometimes acting in collaboration with governmental powers, sometimes 

representing spaces of resistance against these same powers.

Keywords/Palabras-claves/Mots-clés: State, Christian church(ies), brazilian history, 
Relations

7



INTRODUÇÃO 

O contexto latino-americano no qual o Brasil se situa é marcado por sucessivos 

processos de dominação hegemônica que, na contemporaneidade, adquirem nova roupagem 

para voltar ao espaço da tomada de decisão pública e retirar a autonomia do povo no processo 

de superação das desigualdades sociais existentes. Nesse sentido, as relações entre o Estado e 

a(s) Igreja(s) Cristã(s) traduzem essa dinâmica de esquemas intelectuais de dominação que 

marcam o imaginário latino-americano e coordenam a política, a democracia e o direito no 

Brasil. 

Tendo em vista este contexto, o presente estudo objetiva demonstrar algumas relações 

firmadas entre o Estado Brasileiro e a(s) Igreja(s) Cristã(s) no decorrer da história. O 

questionamento que orienta o estudo é: quais foram as relações entre o Estado e a(s) Igreja(s) 

Cristã(s) durante os períodos da história brasileira? O estudo é importante porque, a partir do 

conhecimento dessas relações historicamente firmadas, é possível compreender fenômenos 

contemporâneos envolvendo o direito e a religião no Brasil, especialmente, o atual modelo de 

laicidade colaborativa do país. 

Em aspecto metodológico, ressalta-se que este texto se origina das atividades 

desenvolvidas no projeto de pesquisa ‘Interlocuções Teóricas e Metodológicas entre Direito, 

Cultura e Religião’, vinculado à Linha de Pesquisa I, Direito e Multiculturalismo, do Programa 

de Pós-graduação Stricto Sensu em Direito – Mestrado e Doutorado da URI, campus de Santo 

Ângelo/RS. A metodologia utilizada é de abordagem analítico-interpretativa, com 

procedimento bibliográfico. Para fins organizacionais, optou-se por subdividir a história 

brasileira em cinco momentos diferentes: o período colonial (1530-1822), o período imperial 

(1822-1889), o período da República Velha (1889-1930), a Era Vargas (1930-1945) e o período 

da República Contemporânea (1946 até a contemporaneidade). 

 

 RELAÇÕES ENTRE ESTADO E IGREJA NO PERÍODO COLONIAL (1530-1822) 

 

Enquanto país latino-americano, o Brasil sofreu sucessivos processos de dominação, 

inaugurados com a chegada dos países europeus a suas terras. No que se refere as relações entre 

Estado e Igreja – em especial a Igreja Católica Apostólica Romana -, cabe destacar que estas 

são diversificadas e seguem dinâmicas específicas na experiência histórica e cultural de cada 

país da América Latina. Contudo, essas relações traçam entre si alguns paralelos em comum: 

 

8



Entende-se teologicamente a história da Igreja na América Latina como a história da 

instituição sacramental de comunhão, de missão, de conversão como palavra profética 

que julga e salva, como Igreja dos pobres. (…). Pois na América Latina a Igreja 

sempre se encontrou diante da tarefa de evangelizar os pobres (o índio, o negro, o 

mestiço, o crioulo, os operários, os trabalhadores rurais e o povo). (Dussel, 1977, p. 

5). 

 

As denominações religiosas de matriz cristã estão presentes na realidade brasileira desde 

o início do processo colonizatório de 1.500 d.C. No século XVI, o catolicismo não era apenas 

uma religião oficial do Reino de Portugal: a Igreja Católica Portuguesa era uma instituição 

oficial do Estado. Não obstante, neste período histórico, a coroa Portuguesa era uma das aliadas 

mais fortes do Papa, aceitando incondicionalmente as decisões do Concílio de Trento1 (1545-

1563) (Del Priori, 1994). Portanto, a Igreja Católica desempenhou um papel crucial no processo 

de colonização do Brasil pela metrópole portuguesa, uma vez que ela ofereceu tanto recursos 

materiais quanto imateriais para subjugar os povos originários das novas colônias.  

No Brasil, durante seu período colonial (séculos XVI, XVII e XVIII), a Igreja Católica 

foi responsável por campanhas de catequização dos povos originários e, em um momento mais 

avançado do processo colonizatório, exerceu funções de órgãos públicos estatais, 

principalmente relacionados à função de registros públicos da população (Dussel, 1980). Cabe 

salientar que durante o período colonial do Brasil houve um movimento missionário muito 

acentuado, cujo objetivo de profetizar o ‘Reino de Deus’ às Américas recém ‘descobertas’ 

obscurecia as reais intenções imperialistas das metrópoles europeias. Apesar dos escassos 

registros históricos, estima-se que em cerca de 37 anos de colonização no Brasil, os portugueses 

dizimaram cerca de 2 milhões de pessoas indígenas, por doenças, guerras ‘justas’, torturas e 

fome (Hoornaert, 1977). 

Durante o período colonial, o Brasil (‘Terra de Santa Cruz’) submetia-se à autoridade 

de Portugal. Contudo, é interessante ressaltar que, neste período, a coroa portuguesa era 

‘submissa’ à Igreja Católica. Isso porque o Estado Português firmara uma forte aliança com a 

 
1 Entre 1519 e 1712 a Igreja Católica sofreu mais um fracionamento em sua estrutura de poder: a Reforma 

Protestante. É importante relembrar que a Igreja Cristã, fundada sob a égide do Império Romano, possuía ideais 

imperialistas e universalistas. Nesse sentido, ela objetivava constituir um único reino sobre a Terra, o ‘Reino de 

Deus’. Após o desmantelamento do Império Romano, a Igreja Cristã sofreu um grande processo em sua estrutura 

interna que fracionou seu poder: o Cima do Oriente (1053 a 1054). Após o Cisma do Oriente, a Igreja Católica 

Apostólica Romana ainda representava uma instituição de poder político e social importante na Europa ocidental, 

contudo, a emergência da Reforma Protestante ameaçava novamente a enfraquecimento desse poder. Nesse 

sentido, de 1545 a 1563 a Igreja Católica realizou o Concílio de Trento, com a finalidade de realizar acordos com 

os reinados da época a fim de reafirmar e fortalecer os dogmas católicos diante da Reforma Protestante (Del Priore, 

1994). Portanto, a participação da Igreja Católica na colonização latino-americana representava um duplo viés: ao 

mesmo tempo em que a Igreja oferecia recursos materiais e imateriais para subjugar os povos das novas colônias 

europeias, ela iniciava uma empreitada de catequização dos povos originários, a fim de expandir seu poder e resistir 

ao êxodo de fiéis iniciado pela Reforma Protestante. 

9



instituição eclesiástica, o que ficou conhecido historicamente como padroado. O resultado dessa 

aliança, em terras brasileiras, foi a ‘indiferenciação’ entre o poder político do Estado Português 

e poder moral e religioso da Igreja Católica. Os governadores enviados por Portugal 

desempenhavam papéis meramente exploratórios: organizavam a exploração de riquezas da 

nova terra ou cobravam taxas e impostos para posteriormente enviá-las à coroa. Os 

representantes do clero, por outro lado, organizaram verdadeiras cidades, com sistema 

educacional, burocrático e punitivo no intuito de ‘civilizar’ os povos originários (Del Priori, 

1994).  

Um aspecto importante de se destacar no período colonial brasileiro diz respeito à 

inquisição. O processo de perseguição e extinção de crenças não-católicas não ficou restrito ao 

continente europeu: ele chegou às Américas junto da colonização. Apesar de poucos registros 

históricos sobre o assunto, sabe-se que, no período da consolidação colonial (após 1580), não 

se admitiam crenças diversas do catolicismo no Brasil (Zylbersztajn, 2012).  

Para compreender o período inquisitorial do Brasil é preciso destacar que foi a coroa 

espanhola que iniciou o estabelecimento de Tribunais da Inquisição nas Américas. Em meados 

de 1493, com a segunda armada de Cristóvão Colombo no ‘Novo Mundo’, chegou em terras 

americanas a ordem de São Domingos2, representada por frei Bernardo Buil, que exigiu o 

estabelecimento de imediato de um Santo Ofício3 na região. Foram instaurados três Tribunais 

da Inquisição no modelo espanhol das américas: um no atual território do Peru, em 1570, um 

no México, em 1571 e um na atual Colômbia, em 1610. Tais tribunais empreenderam fortes 

campanhas inquisitoriais nas américas. Em apenas 25 anos, estima-se que mais de 879 pessoas 

foram penitenciadas pelos autos-de-fé4 da Santa Inquisição espanhola (Novinsky, 1992).  

Até meados de 1580, contudo, o Brasil permaneceu alheio aos efeitos da Inquisição. 

Isso porque as dificuldades de acesso às terras brasileiras pelos colonizadores, devido 

principalmente ao clima, à vegetação e às doenças tropicais fez com que a exploração das terras 

brasileiras ocorresse de forma mais tardia que em outros locais, como o México ou o Peru, por 

exemplo. Outro aspecto importante foi que, neste período, a coroa portuguesa agiu de forma 

mais tolerante, pois eram necessários imigrantes europeus que estivessem dispostos a povoar a 

 
2 A Ordem de São Domingos é uma ordem religiosa da Igreja Católica Apostólica Romana, cuja principal função 

é professar a religião católica e incentivar a conversão ao cristianismo. 
3 Santo Ofício é sinônimo de Inquisição ou Santa Inquisição. Em termos estruturais e burocráticos, o Santo Ofício 

foi um tribunal penal instaurado dentro da Igreja Católica, responsável pelos julgamentos de crimes de heresia.  
4 Os autos-de-fé podiam ser públicos ou particulares. Quando públicos, representavam verdadeiros eventos sociais, 

nos quais haviam missas e procissões, bem como a leitura pública das sentenças aos hereges. Após os sermões, os 

sentenciados à morte na fogueira eram escoltados até o local de execução da sentença, onde eram queimados 

publicamente (Novinsky, 1992). 

10



nova colônia. Assim, até 1580, houve muita tolerância religiosa por parte de Portugal, 

admitindo-se a vinda de cristãos-novos5 para o Brasil. No regimento trazido por Tomé de Souza 

(1548), por exemplo, a vida na colônia não sofreu interferência das autoridades em termos de 

comportamentos ou crenças, registrando-se, inclusive, práticas da religião judaica no período 

(Novinsky, 1992). 

Foi também entre 1549 a 1580 que as missões jesuítas tiveram seu auge. Em 1549 

chegaram na Bahia os primeiros representantes da Companhia de Jesus6, os jesuítas.   Apesar 

de iniciadas pelo processo de colonização, as Missões Jesuítas no Brasil desempenharam um 

papel tolerante e, em determinados momentos, de resistência junto aos povos nativos contra as 

investidas escravagistas portuguesas. Até 1580, fundaram-se escolas, oficinas e aldeias cristãs, 

que foram muitos importantes para o processo de resistência diante dos embates com piratas 

franceses. Outra contribuição importante das aldeias cristãs jesuítas foi que atuaram como 

refúgio e resistência dos povos indígenas contra as tentativas de escravização dos colonos 

europeus (Del Priori, 1992).  

Em 1580 deu-se início às União Ibérica, que perdurou até 1640. Na União Ibérica, a 

coroa portuguesa e espanhola foram unificadas a partir de uma crise sucessória. Na época, o 

espanhol Filipe II tornou-se rei tanto da Espanha quanto de Portugal. Quando Filipe II assumiu 

a coroa portuguesa, intensificou, por razões principalmente políticas, os Tribunais de 

Inquisição, ocasionando, em 1580, a delegação dos poderes do Santo Ofício para o bispo da 

Bahia. A Inquisição, no Brasil, funcionou por meio de Visitações, nunca sendo instaurado de 

fato um Tribunal de Inquisição. Os autos-de-fé eram aplicados por representantes inquisitoriais 

vindos da Europa (Novinsky, 1992). 

A primeira Visitação do Santo Ofício ao Brasil ocorreu entre 1591 e 1595, com a vinda 

do inquisidor nomeado Heitor Furtado de Mendonça. Nesse período, a Visitação ficou restrita 

a Bahia e Pernambuco. O auge da inquisição brasileira ocorreu apenas no século XVIII, no 

período de exploração do ouro. Muitos cristãos-novos acumularam riquezas advindas das 

primeiras explorações dos recursos naturais do território brasileiro, o que causou ressentimento 

tanto da Igreja Católica quanto da própria coroa portuguesa. Portanto, as Visitações foram 

utilizadas como instrumento de repressão econômica aos não-católicos, principalmente aos 

povos de origem judia: “Dos denunciados nessas visitações e inquirições, muitos foram presos. 

 
5 Cristãos-novos foi a alcunha dada aos judeus e muçulmanos que imigraram para Portugal no século XV.  
6 A Companhia de Jesus é uma ordem religiosa da Igreja Católica Apostólica Romana, cujos membros são 

reconhecidos como jesuítas. Essa ordem foi fundada em 1534 por Inácio de Loiola, com o objetivo de expandir a 

fé católica pelo mundo a fim de impedir o avanço da Reforma Protestante. 

11



Alguns foram queimados, os judaizantes receberam principalmente a sentença de cárcere e 

hábito penitencial perpétuo, e os restantes, penas mais leves” (Novinsky, 1992, p. 78).  

Concomitantemente às Visitações do Santo Ofício no Brasil, houveram também 

diversos conflitos armados entre a população das aldeias jesuítas e os donatários das terras 

brasileiras. Isso porque a Igreja, exercendo pressão diante da coroa, conseguiu, no século XVII, 

que o governo português proibisse a escravatura dos povos indígenas no Brasil. A Igreja 

Católica compreendia a escravidão dos povos nativos das américas como um obstáculo ao 

processo de cristianização. Devido a essa proibição, os donatários das terras brasileiras ficaram 

descontentes. Em 1640, já sob o reinado de dom João IV, Portugal decretou que apenas os 

missionários jesuítas poderiam contatar os povos indígenas, o que ocasionou a multiplicação 

das aldeias cristãs por todo território, principalmente, na Bahia, Maranhão, Santos, São Paulo, 

Paraná e Rio Grande do Sul. Contudo, muitos donatários das terras brasileiras não respeitaram 

o decreto português que proibia a escravidão dos povos nativos, de forma que houveram 

diversos conflitos armados (Del Priori, 1992). 

O período colonial brasileiro perdurou por mais de três séculos, evidenciando uma 

dinâmica paradoxal das relações entre Estado e Igreja. O poder governamental português da 

época era constantemente reforçado pela ideologia católica, quando não exercido pela própria 

Igreja. Por outro lado, ao invés de a Igreja apenas auxiliar no processo de exploração do governo 

português sobre os povos originários da época, ela atuou como importante instituição de 

resistência desses povos contra a escravidão. O que se pode observar, nesse sentido, é uma 

verdadeira união do poder monárquico com o poder atemporal, em uma relação de 

interdependência que moldou significativamente as bases da cultura brasileira no sentido de 

internalizar regras de ordem moral e religiosa como normas jurídicas do Estado. 

Em 1822, com a proclamação da independência, o Brasil deixa de ser uma colônia 

portuguesa para assumir sua autonomia político-administrativa. Contudo, a nação emergente 

carecia de recursos intelectuais e materiais para estruturar um Estado soberano, razão pela qual 

recorreu-se à Igreja Católica, conforme se observa a seguir. 

 

RELAÇÕES ENTRE ESTADO E IGREJA NO PERÍODO IMPERIAL (1822-1889) 

 

Após o período colonial, em 1822, emerge o Império do Brasil. A primeira constituição 

brasileira data de 1824 e “caracterizava-se pela união entre o Estado e a Igreja Católica, 

proclamando o catolicismo como a religião oficial do país, ainda que concedesse a outros credos 

12



certa liberdade no âmbito estritamente privado”7 (Zylbersztajn, 2012, p. 19). Esses resquícios 

de ‘liberdade religiosa’ em cultos privados eram destinados às crenças de matriz cristã, 

principalmente em razão da vinda de novos colonos europeus para o país, em especial, os 

holandeses durante o século XVII. 

É interessante destacar que, no período imperial, as relações entre Estado e Igreja no 

Brasil eram consistentes. Conforme Santirocchi (2013, p.1), “O Império do Brasil era um 

Estado Confessional, existindo a união entre os poderes secular e espiritual”. Enquanto que boa 

parte da Europa perpassava por um processo de secularização e laicização, no Brasil, a parceria 

entre Estado e Igreja perdurava e se fortalecia, inclusive, com autorizações legais. Pode-se citar 

como exemplo dessa relação mútua o disposto no artigo 958 da Constituição Imperial de 1824, 

que previa a limitação dos direitos políticos de acordo com a crença, pois só católicos poderiam 

ser eleitores ou eleitos.  

Contudo, o Império brasileiro também exercia poder de regulamentação sobre a 

estrutura eclesiástica, prevendo, por exemplo, a autoridade do imperador em conceder ou negar 

o Beneplacito9 para normas instituídas pela Igreja que contrariavam a constituição do Estado 

(Zylbersztajn, 2012). Mesmo diante de tal limitação, não é possível excluir a importante 

participação da Igreja no processo de construção e legitimação do Império, o que outorgou à 

Igreja Católica grande autoridade diante do poder político-administrativo do Estado. 

O primeiro aspecto da importância da Igreja Católica para a construção do Império do 

Brasil foi ocorreu no âmbito estrutural e burocrático. Após a independência, o novo Estado não 

possuía qualquer aparato administrativo, carecendo de órgãos e agentes públicos, o que 

representava sérios problemas para o governo autônomo que se consolidava. Nesse sentido, em 

primeiro momento, a Igreja Católica atuou como órgão público do Império, pois ela possuía 

toda estrutura burocrática e de pessoal que tornava possível as funções político-administrativas. 

Como exemplo, pode-se citar que as Igrejas foram os primeiros órgãos de registros públicos do 

Brasil, ficando responsáveis pela identificação de nascimentos, casamentos e óbitos. Da mesma 

forma, sua organização burocrática interna serviu de inspiração para a própria construção da 

 
7Nos termos do artigo 5º da Constituição Imperial Brasileira, “A Religião Catholica Apostolica Romana continuará 

a ser a Religião do Imperio. Todas as outras Religiões serão permitidas com seu culto domestico, ou particular em 

casas para isso destinadas, sem fórma alguma exterior do Templo” (Brasil, 1824, s.p. Revogado). 
8 Nos termos do artigo 95 da Constituição Imperial Brasileira, “Art. 95. Todos os que podem ser Eleitores, abeis 

para serem nomeados Deputados. Exceptuam-se: I. Os que não tiverem quatrocentos mil réis de renda liquida, na 

fórma dos Arts. 92 e 94; II. Os Estrangeiros naturalizados; III. Os que não professarem a Religião do Estado.” 

(Brasil, 1824, s.p. Revogado). 
9 Denomina-se beneplácito o instituto da aprovação, por autoridade superior, de alguma determinação. 

13



organização administrativa do Império (Santirocchi, 2013). O Brasil, portanto, se constitui 

enquanto Estado, sob os moldes da Igreja Católica. 

O segundo aspecto de relevância das relações entre Estado e Igreja no Brasil Imperial é 

a questão do funcionalismo público. No Império, poucas eram as pessoas que possuíam 

conhecimento suficiente para exercer funções públicas. Nesse sentido, é importante mencionar 

que a Igreja Cristã sempre foi um centro de produção de conhecimento, tanto durante a Idade 

Medieval, quanto durante a Modernidade. Não obstante, historicamente, os membros do clero 

sempre passaram por um processo educacional consistente para exercer suas funções 

episcopais. Assim sendo, as pessoas mais aptas a realizarem as funções de governo no Império 

do Brasil eram os próprios membros do clero. Diante de tantas relações entre Império brasileiro 

e Igreja Católica, entende-se que a Constituição de 1824 instaurou um verdadeiro ‘padroado 

civil’ no país: 

 

foi delegada aos párocos uma série de funções civis que praticamente os integraram 

ao funcionalismo público, ao mesmo tempo em que lhes dava uma considerável 

influência política sobre as comunidades em que atuavam, devido, principalmente, à 

importante função que passaram a desempenhar no processo eleitoral. (Santirocchi, 

2013, p. 1).  

 

Todavia, a manutenção de tantos privilégios ao poder clerical ofereceu, em muitos 

momentos históricos, uma forte ameaça ao próprio poder governamental do imperador. O clero 

recebeu forte influência da educação revolucionária de matriz francesa e participou, de forma 

ativa, em muitos movimentos revolucionários pré e pós-independência1011, inclusive, 

 
10 Em 1817, por exemplo, ocorreu o movimento que ficou reconhecimento como ‘Levante dos Padres’ ou 

‘Revolução dos Padres’. Tratou-se de um movimento originado do contato do clero brasileiro com os ideais 

iluministas, que culminou na ‘Revolução Pernambucana’ de 1817, iniciando o processo separatista do Brasil em 

relação à Portugal. 
11 Da mesma forma, é importante destacar o papel do clero na ‘Revolução Farroupilha’ (1835-1845), do Rio 

Grande do Sul. Essa revolução, também denominada ‘Guerra dos Farrapos’, teve como estopim o aumento dos 

impostos sobre o charque, afetando drasticamente a economia local. Em 1835, sob a presidência provincial de 

Antônio Rodrigues Fernandes Braga, proclamou-se a ‘República Rio-grandense’, posteriormente denominada 

‘República Piratini’. Após diversas revoltas armadas, a revolução foi suprimida, e o território sul-rio-grandense 

voltou ao domínio do Império. Contudo, durante esse processo, é importante mencionar que os padres tiveram um 

papel fundamental, porém, diversificado. Alguns, fiéis à coroa, abandonaram suas paróquias e se afastaram da 

revolução. Outros atuaram de forma ativa, procedendo, inclusive, a um cisma na própria estrutura da Igreja 

Católica no Brasil (as paróquias sul-rio-grandenses se submetiam à hierarquia do bispado do Rio de Janeiro, sendo 

que, durante a revolta, os padres locais fundaram uma espécie de bispado próprio). Dentre os padres que atuaram 

de forma mais acentuada na ‘Guerra dos Farrapos’ destacam-se: Juliano de Faria Lobato, primo-irmão de Bento 

Gonçalves, Hildebrando de Freitas Pedrosa e Francisco das Chagas Martins Ávila e Sousa, que se tornou vigário 

apostólico da República do Piratini. Destaca-se também o fato de que houve a redação de uma Constituição da 

República Rio Grandense em 1843, que previa a forma republicana e confessional do Estado, tendo como religião 

oficial a Católica (Santirocchi, 2013).   

14



disputando o poder político-governamental durante a época da regência (1831-1840) 

(Santirocchi, 2013).  

Gradualmente, o Império instituiu de forma autônoma um regime estrutural e 

burocrático, o que desencadeou um processo de afastamento do clero das funções públicos, 

porém, sem tirar-lhes os privilégios que a Constituição de 1824 lhes concedeu. Apesar de 

representar uma relação perigosa para a manutenção do próprio Estado, as relações entre o 

Império e a Igreja Católica ainda eram benéficas para o próprio governo, no sentido de que o 

poder ideológico que a religião exercia sobre a população era muito importante para manter a 

legitimidade e a autoridade do poder do imperador. Ainda, de forma estratégica, o governo 

buscou dentro da própria igreja combater a politização religiosa no país, na medida em que o 

imperador passou a nomear bispos antirrevolucionários e defensores da ordem imperial, o que 

desencadeou um processo de ‘secularização’ no próprio Estado (Santirocchi, 2013).  

Diante do descontentamento da população brasileira, em 1889 ocorre um golpe civil e 

militar que destituiu a monarquia e fundou a forma republicana do Estado brasileiro. Na época 

da proclamação da república, algumas autoridades episcopais importantes mostraram-se 

apoiadoras do movimento, como, por exemplo, o bispo D. Antônio Macedo Costa, da diocese 

do Pará, que compreendia as estratégias graduais do Império em destituir a Igreja da sua 

participação política (Sousa Junior, 2015). Sem dúvidas, esse foi um acontecimento crucial na 

histórica do país e representou drásticas mudanças na relação entre Estado e Igreja Católica.  

 

RELAÇÕES ENTRE ESTADO E IGREJA NO PERÍODO DA REPÚBLICA VELHA 

(1889-1930) 

 

1889 o Brasil deixa de ser uma monarquia para se tornar uma república. A primeira 

constituição republicana no Estado foi publicada apenas em 1891, dois anos após a proclamação 

da república brasileira. Antes de sua publicação, o jurista e político braseiro Ruy Barbosa de 

Oliveira redigiu o texto do Decreto n. 119-A12, que entraria então em vigor em 1890. O 

documento legal foi um marco na histórica brasileira, pois instituiu a proibição da intervenção 

estatal na autoridade religiosa ao mesmo tempo em que instaurou a completa liberdade de cultos 

no país e extingui os regimes de padroado (Brasil, 1890). O documento é considerado 

 
12 Cumpre ressaltar que o Decreto n. 119-A de Ruy Barbosa ainda se encontra em vigência no Brasil. 

15



paradigma da separação entre Estado e Igreja Católica e serviu como base para a Constituição 

Republicana de 189113 em matéria religiosa. Nas palavras de Joana Zylbersztajn (2012, p. 20): 

 

A constituição federal de 1891 delineou as linhas de separação entre Estado e Igreja 

e norteou toda evolução constitucional desde então, bem como os aspectos da 

liberdade religiosa. Isoladamente na evolução constitucional republicana, previu a 

exclusão religiosa absoluta em questões públicas antes protagonizadas pela Igreja 

Católica e reconheceu as demais confissões existentes. Foi a única constituição 

republicana democrática que não mencionou deus em seu preâmbulo. (Grifo próprio). 

 

 Diz-se, portanto, que o princípio da Laicidade foi inaugurado, no Brasil, em 1890, e 

constitucionalizado em 1891. Uma das inovações mais significativas trazidas pela Constituição 

republicana de 1891 foi a proibição de representantes do clero em cargos políticos, impondo 

uma limitação de fato no poder e na influência da Igreja sobre o Estado14. Cabe ressaltar que 

essa vedação legal nunca foi replicada nas constituições que a sucederam. Outro ponto de 

destaque do documento constitucional foi a apostasia dos documentos públicos: a partir da 

Constituição de 1891 os documentos públicos estatais não necessitavam mais fazer menção ao 

nome de ‘Deus’, o que, para o clero da época, foi visto como abominação (Sousa Junior, 2015). 

Essa entre Estado e Igreja não foi bem recepcionada pelo clero brasileiro. Isso porque, 

para os seus membros, os privilégios adquiridos pela Igreja na época imperial “constituía um 

verdadeiro direito adquirido pela Igreja em decorrência do papel significativo por ela 

representada na formação da sociedade brasileira” (Sousa Junior, 2015, p. 80). Como forma de 

manter seu controle sob a sociedade, a Igreja empenhou-se no fortalecimento das crenças 

católicas da população, especialmente demonizando a laicidade do Estado e sua forma 

republicana. Inclusive, D. Antônio Macedo Costa, que em seguida foi elevado a condição de 

arcebispo da Bahia, manifestou o descontentamento da Igreja com o Estado laico brasileiro por 

 
13 Nos termos do artigo 11 da Constituição Republicana Brasileira, “Art 11 - É vedado aos Estados, como à União: 

(...) 2º) estabelecer, subvencionar ou embaraçar o exercício de cultos religiosos” (Brasil, 1891, s.p. Revogado). 

Ainda, conforme o artigo 72 do referido diploma legal, com redação dada pela Emenda Constitucional n. 3 de 

1926: “Art.72 - A Constituição assegura a brasileiros e a estrangeiros residentes no paiz a inviolabilidade dos 

direitos concernentes á liberdade, á segurança individual e á propriedade, nos termos seguintes: (...)    § 3º Todos 

os individuos e confissões religiosas podem exercer publica e livremente o seu culto, associando-se para esse fim 

e adquirindo bens, observadas as disposições do direito commum. (...) § 7º Nenhum culto ou igreja gosará de 

subvenção official, nem terá relações de dependencia ou alliança com o Governo da União, ou o dos Estados. A 

representação diplomatica do Brasil junto á Santa Sé não implica violação deste principio” (Brasil, 1891, s.p. 

Revogado). 
14 Nos termos do artigo 70 da Constituição Republicana Brasileira, “§ 1º - Não podem alistar-se eleitores para as 

eleições federais ou para as dos Estados: (...) 4º) os religiosos de ordens monásticas, companhias, congregações 

ou comunidades de qualquer denominação, sujeitas a voto de obediência, regra ou estatuto que importe a renúncia 

da liberdade Individual.” (Brasil, 1891, s.p. Revogado). 

16



meio da Carta Episcopal de 189015. De acordo com a carta, o clero compreendia que sua atuação 

era fundamental para garantir a unidade do Estado, por meio da coesão do corpo social. A 

inexistência de uma interdependência entre Estado e Igreja seria um ato perigoso para a 

manutenção da própria ordem social e da soberania do Estado (Sousa Junior, 2015). 

 A partir das limitações legais à sua representatividade junto à instituição Estatal, durante 

o período da primeira república brasileira a Igreja Católica buscou manter seu prestígio social 

e poder político a partir de esforços para atrair fiéis que pertencessem a famílias com grande 

poder financeiro e participação ativa na política estatal (Santos, 2021).  Essa foi uma mudança 

significativa de paradigmas da Igreja Católica, pois, em seu histórico de estruturação no Brasil, 

sempre voltou seu processo de cristianização para as classes menos favorecidas. Não obstante, 

Enrique Dussel (1980) caracteriza o catolicismo na América Latina como a ‘religião dos 

pobres’, isto é, como uma religião que viu nas classes vulnerabilizadas os maiores potenciais 

para a conversão. Aos voltar-se para as classes mais favorecidas, tanto social quanto 

economicamente, a Igreja garantia sua participação no seio político ao mesmo tempo em que 

constituía as bases para, posteriormente, firmar-se como a religião das elites brasileiras. 

  Assim,  

 

Diante deste cenário a Igreja católica brasileira promoveu transformações internas 

entre 1891 e 1920, com o objetivo de acentuar sua presença na sociedade. Sua débil 

situação no país em termos financeiros, de recursos humanos e influência 

(especialmente se comparada com a força política e social da Igreja na América 

hispânica), ampliava o tamanho de seus desafios na época. Agora como instituição 

autônoma, já que os investimentos e o sustento da Igreja até então eram providos (por 

diretivas da Santa Sé) pelo Estado. (Silva, 2017, p. 226). 

  

 Outra questão que merece destaque, neste aspecto, é que, durante as duas primeiras 

décadas do século XX, fortificaram-se, no Brasil, as comunidades evangélicas e luteranas. Após 

a Reforma Protestante, a Igreja Católica foi fragmentada, dando origem ao luteranismo, o que 

abriu margem para a emergência de uma série de novas vertentes religiosas de matriz cristã no 

ocidente. Nesse período, dentro de comunidades evangélicas, observam-se os primeiros 

indícios da vertente pentecostal da Igreja. Durante a República Velha, a Igreja Católica ainda 

mantinha determinada hegemonia em relação às influências religiosas na política e no Estado, 

 
15 Conforme trecho extraído da Carta Episcopal de 1890, percebe-se que, na concepção da Igreja Católica, todo 

progresso social alcançado no país havia sido fruto da fé católica, e a laicidade e o republicanismo não ameaçam, 

portanto, apenas a Igreja, mas também ameaçam o progresso social: “Melindrosa, cheia de perigos, de imensas 

consequências para o futuro, dignos cooperadores e filhos muito amados, é a crise, que neste revolto período de 

sua história, vai atravessando nossa pátria. Crise para a vida ou para a morte. Para a vida, se todo o nosso progresso 

social for baseado na Religião; para a morte se o não for” (COSTA, 1890, p. 03). 

17



porém, após 1970, essa hegemonia será fortemente afetada pelo protagonismo pentecostalismo 

no espaço público. Cumpre destacar, neste momento, que durante as décadas de 1910 e 1920, 

o grande impacto das vertentes pentecostais e neopentecostais ocorreu na cultura religiosa 

popular, pois foram essas vertentes que instauraram novas crenças e práticas religiosas, 

principalmente, nas comunidades periféricas (Silva, 2017). 

 Nesse sentido, pode-se compreender, portanto, que este período da histórica brasileira 

foi muito complexo no que se refere às relações entre direito e religião e, consequentemente, 

entre Estado e Igreja. Isso porque, se em um primeiro momento uma parte do episcopado apoiou 

a república, em um segundo momento apresentou forte resistência e desaprovação, 

principalmente após a Constituição de 1891 firmar o princípio da Laicidade no país. 

Concomitantemente a esses processos de fragmentação da hegemonia política da Igreja 

Católica a partir da institucionalização de um Estado Laico, insurgem, nas comunidades 

periféricas, novas práticas religiosas pentecostais, que ameaçam ainda mais o poder social do 

catolicismo. Não há dúvidas que, nesse período, a Igreja exerceu um papel muito influente na 

formação de opinião da população, principalmente em oposição à política e ao governo.  

 

RELAÇÕES ENTRE ESTADO E IGREJA NA ERA VARGAS (1930-1945) 

 

 O período histórico entre 1930 e 1945 ficou reconhecido no Brasil como Era Vargas, e 

foi caracterizado pelo governo contínuo de Getúlio Vargas como Presidente da República. Para 

compreender o quão significativo foi esse período para a história brasileira, é preciso observar 

que, durante a República Velha, a economia do país encontrava-se fortemente baseada nos 

setores primários, principalmente na atividade cafeeira, que, no final do século XIX já declinava 

em detrimento do início de desenvolvimento industrial do país. Com a industrialização, a 

organização do trabalho foi fortemente afetada, causando o surgimento de uma nova classe 

média urbana, composta predominantemente de trabalhadores das fábricas. Nesse sentido, o 

governo Vargas foi marcante porque promoveu uma verdadeira revolução política e cultural, 

necessária para a promoção da incorporação das novas classes sociais emergentes no 

funcionamento da máquina estatal (Luna; Klein, 2016). 

 O período da Era Vargas é reconhecido pelo intervencionismo e autoritarismo estatal. 

Durante a República Velha, o poder político era exercido pelas oligarquias regionais, 

principalmente formada pelas grandes famílias de cafeicultores. Com a gradual industrialização 

do país, novos polos de poder econômico e social iniciaram disputas com o poder político das 

oligarquias. Inclusive, em 1926, profissionais liberais e representantes da burguesia do café́ 

18



fundaram o Partido Democrático de São Paulo, que apresentava oposição ao tradicional 

governo oligárquico (Luna; Klein, 2016).  

 Durante o período Vargas, a própria Igreja Católica contou com uma Liga Eleitoral 

(LEC) que apoiou a candidatura de representantes políticos que defendessem, no âmbito 

público, a regulamentação da moralidade cristã (Santos, 2021). É importante salientar que 

durante esse longo processo de reestruturação estatal brasileira, houveram também 

significativas mudanças culturais na sociedade, instauradas pela emergência de novas vertentes 

religiosas. A partir de 1930, fortificou-se no Brasil a vertente pentecostal da Igreja, que, em um 

primeiro momento se populariza enquanto doutrina de fé e resistência nas comunidades menos 

favorecidas, oferecendo forte ameaça ao domínio do catolicismo na sociedade (Santos, 2021). 

Deve-se lembrar que, neste período, no intuito de manter as relações entre Estado e Igreja, o 

catolicismo voltou-se à população economicamente privilegiada e que detinha cargos políticos. 

Contudo, tratava-se de uma população quantitativamente inferior se em relação às comunidades 

periféricas envolvidas pelo pentecostalismo. 

 Diante do apoio recebido pela Igreja para promoção política, em 1934, a nova 

Constituição, apesar de manter o princípio da laicidade, retrocedeu em matéria de secularização, 

reconhecendo a participação religiosa na esfera política e garantindo relações de ‘cooperação’ 

entre Estado e Igreja, vedando, contudo, a relação de interdependência entre ambas as 

instituições16. Nesta constituição, garantiu-se os efeitos jurídicos do casamento religioso (artigo 

146) bem como admitia-se o ensino religioso em escolas públicas (artigo 153). (Brasil, 1934).  

 Em termos de liberdade religiosa, a Constituição brasileira de 1934 garantia a liberdade 

de crença e consciência, bem como a liberdade de culto, porém, condicionando-os à ordem 

pública e à moral e bons costumes (artigo 113) (Brasil, 1934). Tal restrição evidencia o processo 

de repressão enfrentado pelas tradições espirituais não-cristãs, em especial, as tradições de 

matriz africanas, cujas práticas foram historicamente perseguidas no Brasil17 (Prandi, 1996).  

 Com do crescimento dos adeptos ao pentecostalismo, a Igreja Católica empreendeu  

 
16 Nos termos do artigo 17 da Constituição Brasileira de 1934, “Art. 17. É vedado á União, aos Estados, ao Districto 

Federal e aos Municipios: (...)   II, estabelecer, subvencionar ou embaraçar o exercicio de cultos religiosos; III, ter 

relação de alliança ou dependencia com qualquer culto ou igreja, sem prejuizo da collaboração reciproca em prol 

do interesse collectiv;” (Brasil, 1934, s.p. Revogado). 
17 A organização das religiões de matriz africana, no Brasil, ocorreu de forma tardia, principalmente em razão do 

contexto escravagista pelo qual os africanos foram trazidos para o país. As práticas das religiões de matriz africana, 

assim como das práticas da religiosidade indígena, foram marginalizadas, estigmatizadas e objeto de repressão 

policial (Prandi, 1996). Cita-se, como exemplo, o delito de vadiagem, tipificado no artigo 59 do Decreto-Lei n. 

3.688/1941, ou Lei das Contravenções Penais (assinado por Getúlio Vargas). Enquadrava-se em tal delito práticas 

culturais e religiosas características dos descendentes de pessoas escravizadas ou indígenas, o que remonta à um 

contexto de racismo institucional e violação da liberdade de crença e consciência. 

19



novas estratégias para fortalecer suas crenças e manter sua hegemonia sobre a cultura religiosa 

social. O catolicismo passou a professar um discurso dualista, de combate entre o ‘bem’ e o 

‘mal’, “onde o mundo moderno, representado por novas concepções de organização social, era 

tratado como nocivo e contrário a deus, aos valores morais, a família e a autoridade” (Silva, 

2017, p. 227). O discurso dualista ocasionou fortes impactos sociais, na medida em que 

ultrapassava a seara das práticas religiosas e se integrava a questões de ordem política, 

econômica e social. Não obstante, é neste mesmo período que, no Brasil, emergem focos do 

Movimento Comunista, no intuito de promover o reconhecimento dos direitos da nova classe 

dos trabalhadores fabris. Esse movimento social logo foi relacionado com o ‘mal’ do discurso 

dualista cristão, a partir das campanhas promovidas pela Igreja Católica de ‘demonização’ dessa 

orientação política e social (Silva, 2017).  

 Na sequência, em 1937, uma nova Constituição foi promulgada a partir do golpe que 

inaugurou o Estado Novo da Era Vargas. Essa constituição, assim como a de 1891, não fazia 

menção ao nome de Deus, o que representava uma tentativa de desvencilhar o poder político 

das influências religiosas (Zylbersztajn, 2012). Não obstante, a partir desta constituição a 

separação entre Estado e Igreja tornou-se mais rígida, pois, a partir do artigo 32 do texto 

constitucional de 1937, apesar da garantia de liberdade de culto, extinguiu-se a disposição 

acerca das colaborações entre Estado e Igreja. No que tange ao ensino religioso, manteve-se a 

previsão de sua oferta facultativa (artigo133) (Brasil, 1937). 

 Apesar se de tratar de um período relativamente curto na história brasileira, a Era Vargas 

foi marcante pela turbulência política e social causada pela reestruturação das classes sociais 

no país. Em um primeiro momento, a constituinte de 1934 reforçou os laços de colaboração 

entre o Estado e a Igreja Católica, em uma relação de interesses recíprocos: enquanto a Igreja 

buscava manter a hegemonia social e sua intervenção na esfera política estatal, o governo 

buscava utilizar-se do discurso cristão para suprimir quaisquer emergências de movimentos 

sociais que ameaçassem significativamente o poder econômico e político das oligarquias 

tradicionais. Contudo, essas relações foram fragilizadas a partir de 1937. Na sequência, o poder 

da Igreja Católica no Brasil seria ainda mais abalado, após o final do período Vargas, com o 

advento de um breve período de redemocratização do Brasil entre os anos de 1946 e 1964. 

 

 

 

 

20



RELAÇÕES ENTRE ESTADO E IGREJA NO PERÍODO DA REPÚBLICA 

CONTEMPORÂNEA (1946 ATÉ A ATUALIDADE) 

  

 A República Contemporânea brasileira, longe de ser um período histórico homogêneo 

e linear, é marcada por sucessivos processos de derrocada do poder político e econômico das 

elites, em períodos de instabilidades, avanços e retrocessos democráticos e de direitos. 

Historicamente, este período compreende o final da Era Vargas, em 1946, até a atualidade. 

Nesse sentido, parece interessante realizar uma subdivisão do período com base nos processos 

de mudança político-social que atravessaram o país em menos de um século.  

 A primeira fase da República Contemporânea do Brasil foi marcada pela 

redemocratização do país após os quinze anos das iniciativas autoritárias do governo de Getúlio 

Vargas. Trata-se de uma fase inaugurada pela Constituição de 1946, que compreende o período 

entre 1946 a 1964.  “No contexto do reestabelecimento democrático, a constituição federal de 

1946 retomou diversos aspectos da normatização religiosa – e voltou a invocar deus no 

preâmbulo, o que se repetiu nas constituições subsequentes” (Zylbersztajn, 2012, p. 24). Houve 

uma retomada das disposições constitucionais de 1934, exceto pela inovação trazida pelo artigo 

31, V, b da Constituição de 1946, que previu a imunidade tributária aos templos religiosos 

(Brasil, 1946).  

 O que se evidencia é que, nesta época, houveram investidas políticas, tanto da Igreja 

Católica quanto das denominações evangélicas para promover a regulamentação da vida 

pública com base na moral religiosa (Santos, 2021). Em termos históricos, a década de 50 é 

paradigmática, no sentido de que as denominações religiosas passam a participar ativamente da 

tomada de decisão pública no Brasil, a partir da representação de seus fiéis em cargos políticos. 

Frisa-se que, em 1952, foi criada a Conferência Nacional dos Bispos do Brasil (CNBB), 

instituição que congrega bispos de todo o país para o exercício de funções pastorais18. A CNBB 

é reconhecida por ainda apresentar forte atuação política no Brasil19. 

  Uma segunda fase da República Contemporânea brasileira diz respeito ao período de 

1964 a 1985, momento histórico marcado pela ditadura militar. A Constituição de 1967 

manteve a separação entre Estado e Igreja, porém, reforçou a colaboração entre ambas as 

instituições, especialmente na seara educacional (artigo 9º). Em termos de liberdade religiosa, 

 
18 Informações sobre a CNBB podem ser acessadas em https://www.cnbb.org.br/cnbb/ 
19 Observe-se a Cartilha de Orientação Política 2022 (disponível em 

https://www.pucsp.br/sites/default/files/download/cnbb/20220905-

CARTILHAPOLITICA2022PDFDISPONIVEL.pdf), publicada pela CNBB, na qual constam orientações sobre 

o papel do catolicismo na política, bem como orientações para a escolha de candidatos.  

21



esta permaneceu garantida, porém, condicionada à ordem pública e aos bons costumes (artigo 

150) (Brasil, 1967). Não houveram significativas mudanças do texto constitucional de 1967 

para o texto de 196920 em matéria religiosa (Brasil, 1969). 

 Em contexto social, nesta época, a história das relações entre Estado e Igreja(s) Cristã(s) 

no Brasil foi complexa e multifacetada. Ora houveram relações de colaboração entre 

denominações cristãs e regime ditatorial. Porém, as interações mais marcantes foram de 

resistência: padres, freiras, pastores e demais militantes religiosos atuaram como atores sociais 

na luta contra a repressão política, em prol de direitos individuais, sociais e pela 

redemocratização do país (Cancian, 2016). Ressalta-se, neste sentido, a atuação da CNBB que, 

em um primeiro momento, apoiou o golpe militar de 1964 diante da instabilidade social causada 

pelo temos à ameaça Comunista. Contudo, posteriormente a CNBB passou a se manifestar 

contrária ao regime ditatorial, principalmente em razão das violações aos direitos humanos, 

notadamente, pela censura, perseguição e tortura à oposição21 (Morel, 1965). 

 Finalmente, na terceira fase da República Contemporânea, é possível citar, dentre as 

importantes influências que as instituições eclesiásticas tiveram na estruturação do Brasil, a 

participação de denominações religiosas junto ao processo da constituinte cidadã de 1987, 

especialmente, dos evangélicos pentecostais. O processo constituinte de 1987 foi marcante na 

história brasileira pois, a partir dele, há a promulgação da Constituição da República Federativa 

do Brasil de 1988, que pôs fim ao período ditatorial e instaurou uma democracia representativa 

no país. Durante as eleições de 1986, 33 deputados evangélicos foram eleitos, um número muito 

expressivo para a época. Durante a Assembleia Constituinte de 1987, tais deputados 

concentraram-se em diversas comissões, defendendo a legislação sobre seus valores cristãos, 

principalmente no que se refere à organização da família e da sexualidade (Santos, 2021). 

Unidos também com deputados católicos, durante o processo constituinte  

 

os evangélicos defenderam uma visão de família nuclear, formada por pai, mãe e 

filhos, desconsiderando a possibilidade de famílias formadas por casais 

homossexuais, se opuseram ao divórcio e ao aborto, e se mostraram favoráveis à 

censura nos meios de comunicação. (Santos, 2021, p. 12). 

  

   Apesar das expressivas manifestações religiosas diante da Assembleia Nacional 

Constituinte de 1987, a Constituição dela oriunda garantiu o princípio da laicidade para o 

 
20 Em 1969 foi publicada a Emenda Constitucional n. 1/1969 que divide posicionamentos de juristas brasileiros, 

entre aqueles que a consideram uma nova constituição e aqueles que consideram apenas uma emenda ao texto 

constitucional de 1967. 
21 Devido à complexidade do tema, as relações entre Igreja e Estado no período ditatorial brasileiro será objeto 

específico de futura publicações. 

22



Estado Brasileiro, assim como elevou, no rol de seu artigo 5º, a liberdade de crença e de 

consciência ao status de direito fundamental (Brasil, 1988). Desde então, houve participação 

expressiva de deputados e senadores filiados a uma denominação religiosa nas eleições 

brasileiras, o que culminou na massiva campanha de cunho religioso para as eleições 

presidenciais de 2018 (CUNHA, 2020).  

 Atualmente, o poder legislativo a nível federal – Congresso Nacional -, no Brasil, opera 

partir de um sistema bicameral, subdividido entre Câmara de Deputados e Senado. O Brasil 

encontra-se em sua 57ª legislatura (2023-2026), contando com um número de 81 senadores, 

representantes das 27 unidades federativas, e 513 deputados que representam o povo. Conforme 

o Ato da Mesa n. 69/2005, fica facultado aos deputados e senadores constituírem Frentes 

Parlamentares, que são definidas legalmente como “associação suprapartidária de pelo menos 

um terço de membros do Poder Legislativo Federal, destinada a promover o aprimoramento da 

legislação federal sobre determinado setor da sociedade” (Brasil, 2005, s.p.).  

 As Frentes Parlamentares, portanto, são a união de legisladores, representantes de 

partidos políticos diversos, que se reúnem para adquirir maior força de expressividade diante 

das demandas dos setores da sociedade que representam. Na atual legislatura, existem cerca de 

301 Frentes Parlamentares registradas no Congresso Nacional e, destas, 4 são Frentes 

Parlamentares Religiosas: Frente Parlamentar Católica Apostólica Romana (FPCAR), Frente 

Parlamentar Evangélica do Congresso Nacional (FPE), Frente Parlamentar Mista Cristã e em 

Defesa da Religião e Frente Parlamentar em Defesa do Estado Laico e da Liberdade Religiosa 

(Congresso Nacional, 2025). 

  A Frente Parlamentar Católica Apostólica Romana (FPCAR) foi instituída em 2023 e, 

de acordo com seu ato constitutivo, sua principal finalidade é “Defender os princípios éticos, 

morais e doutrinários defendidos pela Igreja Católica Apostólica Romana” (Câmara dos 

Deputados a, 2023, s.p.). Na sequência, a FPCAR também institui como objetivo o 

acompanhamento dos “projetos que venham de encontro aos princípios defendidos pela Igreja 

Católica Apostólica Romana” (Câmara dos Deputados a, 2023, s.p.). De forma subsidiária, a 

FPCAR também se compromete a participar, no mínimo uma vez por mês, da Santa Missa na 

Conferência Nacional dos Bispos do Brasil (CNBB), e realizar retiros espirituais para seus 

membros. 

 A Frente Parlamentar Evangélica do Congresso Nacional (FPE), diferentemente da 

Frente Parlamentar Católica Apostólica Romana, expressa em seu ato constitutivo 

preocupações de cunho social, destacando como finalidade da Frente em aperfeiçoar a 

legislação no sentido de promover políticas públicas e cunho social e econômico. Contudo, 

23



destaca-se de texto a finalidade de promoção da defesa da articulação polícia das bandeiras 

evangélicas no Congresso Nacional, bem como a articulação e atuação de mesas temáticas 

segundo os objetivos da Frente e dos propósitos de Deus (Câmara dos Deputados b, 2023). 

 Por sua vez, a Frente Parlamentar Mista Cristã e em Defesa da Religião traz já na 

primeira finalidade descrita em seu ato constitutivo um paradoxo: “Inserir o Brasil no contexto 

internacional de defesa da liberdade religiosa, do direito ao livre exercício da religião, do estado 

laico, dos valores cristãos e da paz social” (Câmara dos Deputados c, 2023, s.p. Grifo nosso). 

Na redação das demais finalidades da Frente, destaca-se sua preocupação com a proteção das 

vítimas de preconceito por razões de crença, bem como com a efetivação da garantia de 

liberdade religiosa, ao mesmo tempo em que destaca a finalidade de atuação em campanhas 

políticas de disseminação de valores cristãos (Câmara dos Deputados c, 2023).   

 Notadamente, a última frente parlamentar religiosa instituída foi a Frente Parlamentar 

em Defesa do Estado Laico e da Liberdade Religiosa, registrada em 12 de agosto de 2025. 

Devido ao seu registro recente, poucas são as informações a respeito desta frente parlamentar, 

sendo que, até o momento, conta com 201 deputados de partidos diversos e nenhum senador22 

(Câmara dos Deputados d, 2025). 

 Diante desse cenário, em que, constitucionalmente, o Brasil é um Estado laico, porém, 

mantém a participação ativa de denominações religiosas de matriz Cristã no debate da 

regulamentação da vida pública da sociedade brasileira, evidencia-se a necessidade de refletir 

sobre os contornos da separação entre Estado e Igreja (princípio da laicidade) no país. Denota-

se que, apesar de formalmente laico, o Brasil é constituído por uma sociedade que careceu, 

historicamente, perpassar pelo processo de secularização23, o que cria um cenário propício para 

reivindicações religiosas no espaço político.  

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Pensar as relações entre Igreja e Estado levando em consideração a laicidade no Brasil 

contemporâneo é uma tarefa complexa, multifacetada, que evidencia a necessidade da 

observação sociológica de fenômenos únicos da realidade brasileira. Compreende-se que a 

constituição do Brasil enquanto Estado soberano possuiu forte influência da Igreja Católica, 

 
22 O ato constitutivo da Frente Parlamentar em Defesa do Estado Laico e da Liberdade Religiosa encontra-se, até 

o momento da realização desta pesquisa, indisponível no site do Congresso Nacional. 
23 É interessante a perspectiva de Marcela Tanaka (2020) sobre secularização como um processo de múltiplas 

dimensões e níveis (social, cultural, institucional, jurídica etc) que representa o gradual declínio da presença 

religiosa nos espaços públicos de poder e, por consequência, a sua marginalização para a esfera privada. 

24



principalmente. As denominações religiosas estiveram presentes em todos os períodos 

históricos do país, ora atuando em parceria com o poder estatal, ora atuando como centro de 

resistência frente a esse mesmo poder. 

Atualmente, a participação das ideologias religiosas na esfera pública traduz uma 

realidade brasileira em que o Estado laico se desvanece diante da cultura não-secularizada do 

povo. Com um Congresso Nacional constituído por Frentes Parlamentares que reivindicam a 

regulamentação moral da vida privada com base nos dogmas cristãos, o princípio da laicidade 

carece de materialidade. Diante das limitações do diálogo democrático entre as diferenças 

culturais no Brasil, as instituições democráticas estatais, a partir do princípio da laicidade, 

buscam ponderar os efeitos das manifestações de cunho religioso no Congresso Nacional, de 

forma que a moral religiosa não prejudique as garantias fundamentais.   

Em sede de considerações finais, cabe ressaltar que existem profundos problemas 

relacionados ao exercício da cidadania, da democracia e à cultura dos direitos humanos por 

parte da sociedade brasileira. Evidencia-se uma problemática inerente à cultura nacional, 

relacionada à esquemas intelectuais de subalternidade e autoritarismo, herança dos processos 

de dominação que marcaram a fundação do país. Devido a essa realidade, existem barreiras 

culturais e ideológicas relacionadas à litigância e ao dissenso que o povo brasileiro enfrenta no 

caminho para a construção de pontes de diálogo democrático entre as diferenças sociais. Nesse 

diapasão, apenas um longo processo de educação para a cidadania e para os direitos humanos 

pode lançar feixes de esperança para um futuro onde as relações entre Estado e Igreja não 

representem obstáculos para a realização de direitos fundamentais. 

   

REFERÊNCIAS 

 

BRASIL. Constituição Da República Dos Estados Unidos Do Brasil ( De 24 De Fevereiro 

De 1891. Revogada. Disponível em: 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao91.htm Acesso em 17 se. 

2025. 

BRASIL. Constituição Da Republica Dos Estados Unidos Do Brasil (De 16 De Julho De 

1934). Revogada. Disponível em: 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao34.htm Acesso em 17 se. 

2025. 

 

BRASIL. Constituição Da República Federativa Do Brasil De 1967. Revogada. Disponível 

em: https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/Constituicao67EMC69.htm Acesso 

em 17 se. 2025. 

 

25

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao91.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao34.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/Constituicao67EMC69.htm


BRASIL. Constituição Da República Federativa Do Brasil De 1988. Disponível em: 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicaocompilado.htm  Acesso em 17 

se. 2025. 

 

BRASIL. Constituição Dos Estados Unidos Do Brasil (De 18 De Setembro De 1946. 

Revogada. Disponível em: 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao46.htm  Acesso em 17 se. 

2025. 

 

BRASIL. Constituição Dos Estados Unidos Do Brasil, De 10 De Novembro De 1937. 

Revogada. Disponível em: 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao37.htm Acesso em 17 se. 

2025. 

 

BRASIL. Constituição Politica Do Imperio Do Brazil (De 25 De Março De 1824). 

Revogada. Disponível em: 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao24.htm Acesso em 17 se. 

2025. 

 

BRASIL. Decreto Nº 119-A, De 7 De Janeiro De 1890. Prohibe a intervenção da autoridade 

federal e dos Estados federados em materia religiosa, consagra a plena liberdade de cultos, 

extingue o padroado e estabelece outras providencias. Disponível em: 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto/1851-1899/d119-a.htm  Acesso em 17 se. 

2025. 

 

BRASIL. Emenda Constitucional nº 1, de 17.10.1969. Revogada. Disponível em: 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/Constituicao67EMC69.htm Acesso em 17 

se. 2025. 

 

CÂMARA DOS DEPUTADOS a. Requerimento n. 551/2023. Requer a instituição da Frente 

Parlamentar Católica Apostólica Romana. Disponível em:< 

https://www.camara.leg.br/internet/deputado/Frente_Parlamentar/54326-integra.pdf> Acesso 

em 20 mai 2025. 

 

CÂMARA DOS DEPUTADOS b. Requerimento n. 1.346/2023. Requer registro da criação 

da Frente Parlamentar Evangélica do Congresso Nacional. Disponível em:< 

https://www.camara.leg.br/internet/deputado/Frente_Parlamentar/54477-integra.pdf> Acesso 

em 20 mai 2025. 

 

CÂMARA DOS DEPUTADOS c. Requerimento n. 929/2023. Requer a instituição da Frente 

Parlamentar Cristã e em Defesa da Religião. Disponível em:< 

https://www.camara.leg.br/internet/deputado/Frente_Parlamentar/54402-integra.pdf> Acesso 

em 20 mai 2025. 

 

CONGRESSO NACIONAL. Frentes Parlamentares da 57ª Legislatura. Disponível em:< 

https://www.camara.leg.br/internet/deputado/frentes.asp> Acesso em 17 set. 2025. 

CUNHA, Magali do Nascimento. Fundamentalismos, crise da democracia e ameaça aos 

direitos humanos na América do Sul: tendências e desafios para a ação. Salvador: 

KOINONIA Presença Ecumênica e Serviço, 2020. 

 

26

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao46.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/Constituicao67EMC69.htm


DEL PRIORI. Religião e Religiosidade no Brasil colonial. São Paulo: Ática, 1992. 

 

DUSSEL, Enrique. Palavras Preliminares. In: Hoornaert, Eduardo et al. História da Igreja 

no Brasil. São Paulo: Vozes, 1977. P. 5-6. 

 

HOORNAERT, Eduardo. Primeiro Período: a evangelização do Brasil durante a primeira 

época colonial. In: Hoornaert, Eduardo et al. História da Igreja no Brasil. São Paulo: Vozes, 

1977. P. 19-142. 

 

LUNA, Francisco V.; KLEIN, Herbert S. História Econômica e Social do Brasil. Rio de 

Janeiro: Grupo GEN, 2016. 

 

MOREL, Edmar. O golpe começou em Washington. Rio de Janeiro: Editora Civilização 

Brasileira, 1965. 

 

NOVINSKY, Anitta. A inquisição. São Paulo: Editora Brasiliense, 1992. 

PRANDI, Reginaldo. As religiões negras do Brasil. Revista USP, São Paulo, dez/fev 95-96, 

pp. 64-83. 

 

SANTIROCCHI, Ítalo Domingos. A Igreja a e construção do Estado no Brasil imperial. 

ANPUH-Brasil - 31º Simpósio Nacional de História, 2015, p. 1-17. Disponível em: 

https://snh2013.anpuh.org/resources/anais/27/1370381911_ARQUIVO_AIgrejaaeConstrucao

doEstadonoBrasilimperialANPUH-REV.pdf Acesso em 17 jul 2025. 

 

SANTOS, Carolina Bertassoni dos. OS EVANGÉLICOS E A CONSTITUINTE DE 1987. 

SILVA, Luis Gustavo Teixeira da. Religião e Política no Brasil. Revista de Estudios 

Latinoamericanos, México (2017/1). Disponível em: 

http://latinoamerica.unam.mx/index.php/latino/article/view/56799/50611 Acesso em 17 set. 

2025. 

 

SOUSA JUNIOR, José Pereira de.  O processo de restauração católica no Brasil na primeira 

república. In: Fato & Versões - Revista de História, v. 7 n. 14 (2015). Disponível em: 

https://periodicos.ufms.br/index.php/fatver/article/view/1604 Acesso em 19 jul 2025. 

 

ZYLBERSZTAJN, Joana. O princípio da Laicidade na Constituição Federal de 1988. 

Tese de doutorado. Disponível em: https://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/2/2134/tde-

11102012-111708/publico/Joana_Zylbersztajn_TESE_Corrigido.pdfAcesso em 17 jul 2025. 

 

 

 

 

27


