
XXXII CONGRESSO NACIONAL DO 
CONPEDI SÃO PAULO - SP

FILOSOFIA DO DIREITO, HERMENÊUTICA 
JURÍDICA E CÁTEDRA LUÍS ALBERTO WARAT

ROBISON TRAMONTINA



Copyright © 2025 Conselho Nacional de Pesquisa e Pós-Graduação em Direito 

Todos os direitos reservados e protegidos. Nenhuma parte destes anais poderá ser reproduzida ou transmitida 
sejam quais forem os meios empregados sem prévia autorização dos editores. 

Diretoria – CONPEDI 
Presidente - Profa. Dra. Samyra Haydêe Dal Farra Naspolini - FMU – São Paulo 
Diretor Executivo - Prof. Dr. Orides Mezzaroba - UFSC – Santa Catarina 
Vice-presidente Norte - Prof. Dr. Jean Carlos Dias - Cesupa – Pará 
Vice-presidente Centro-Oeste - Prof. Dr. José Querino Tavares Neto - UFG – Goiás 
Vice-presidente Sul - Prof. Dr. Leonel Severo Rocha - Unisinos – Rio Grande do Sul 
Vice-presidente Sudeste - Profa. Dra. Rosângela Lunardelli Cavallazzi - UFRJ/PUCRio – Rio de Janeiro 
Vice-presidente Nordeste - Prof. Dr. Raymundo Juliano Feitosa - UNICAP - Pernambuco 
 
Representante Discente: Prof. Dr. Abner da Silva Jaques - UPM/UNIGRAN - Mato Grosso do Sul 

Conselho Fiscal: 
Prof. Dr. José Filomeno de Moraes Filho - UFMA - Maranhão 
Prof. Dr. Caio Augusto Souza Lara - SKEMA/ESDHC/UFMG - Minas Gerais  
Prof. Dr. Valter Moura do Carmo - UFERSA - Rio Grande do Norte 
Prof. Dr. Fernando Passos – UNIARA - São Paulo 
Prof. Dr. Edinilson Donisete Machado - UNIVEM/UENP - São Paulo 
Secretarias 
Relações Institucionais: 
Prof. Dra. Claudia Maria Barbosa - PUCPR - Paraná 
Prof. Dr. Heron José de Santana Gordilho - UFBA - Bahia 
Profa. Dra. Daniela Marques de Moraes - UNB - Distrito Federal 
Comunicação: 
Prof. Dr. Robison Tramontina - UNOESC - Santa Catarina 
Prof. Dr. Liton Lanes Pilau Sobrinho - UPF/Univali - Rio Grande do Sul 
Prof. Dr. Lucas Gonçalves da Silva - UFS - Sergipe 
Relações Internacionais para o Continente Americano: 
Prof. Dr. Jerônimo Siqueira Tybusch - UFSM - Rio Grande do Sul 
Prof. Dr. Paulo Roberto Barbosa Ramos - UFMA - Maranhão 
Prof. Dr. Felipe Chiarello de Souza Pinto - UPM – São Paulo 
Relações Internacionais para os demais Continentes: 
Profa. Dra. Gina Vidal Marcilio Pompeu - UNIFOR - Ceará 
Profa. Dra. Sandra Regina Martini - UNIRITTER / UFRGS - Rio Grande do Sul 
Profa. Dra. Maria Claudia da Silva Antunes de Souza - UNIVALI – Santa Catarina 
Educação Jurídica 
Profa. Dra. Viviane Coêlho de Séllos Knoerr - Unicuritiba - PR 
Prof. Dr. Rubens Beçak - USP - SP 
Profa. Dra. Livia Gaigher Bosio Campello – UFMS – MS 
Eventos: 
Prof. Dr. Yuri Nathan da Costa Lannes - FDF - São Paulo 
Profa. Dra. Norma Sueli Padilha - UFSC - Santa Catarina 
Prof. Dr. Juraci Mourão Lopes Filho - UNICHRISTUS - Ceará 

Comissão Especial 
Prof. Dr. João Marcelo de Lima Assafim - UFRJ - RJ 
Profa. Dra. Maria Creusa De Araújo Borges - UFPB - PB 
Prof. Dr. Antônio Carlos Diniz Murta - Fumec - MG 
Prof. Dr. Rogério Borba - UNIFACVEST - SC 

   D597 
          Filosofia do direito, Hermenêutica jurídica e Cátedra Luís Alberto Warat[Recurso eletrônico on-line] organização CONPEDI 
             Coordenadores: Robison Tramontina – Florianópolis: CONPEDI, 2025. 

                Inclui bibliografia 
ISBN: 978-65-5274-290-2 
Modo de acesso: www.conpedi.org.br em publicações 
Tema: Os Caminhos Da Internacionalização E O Futuro Do Direito 

     1. Direito – Estudo e ensino (Pós-graduação) – Encontros Nacionais. 2. Filosofia do direito. 3. Hermenêutica jurídica e Cátedra Luís 
Alberto Warat. XXXII Congresso Nacional do CONPEDI São Paulo - SP (4: 2025: Florianópolis, Brasil).  

CDU: 34 

          Conselho Nacional de Pesquisa 
           e Pós-Graduação em Direito Florianópolis 

Santa Catarina – Brasil 
www.conpedi.org.br 



XXXII CONGRESSO NACIONAL DO CONPEDI SÃO PAULO - SP

FILOSOFIA DO DIREITO, HERMENÊUTICA JURÍDICA E CÁTEDRA LUÍS 
ALBERTO WARAT

Apresentação

O Grupo de Trabalho Filosofia do Direito, Hermenêutica Jurídica e Cátedra Luís Alberto 

Warat I consolidou-se, ao longo das diversas edições do CONPEDI, como um espaço 

privilegiado de reflexão crítica, diálogo interdisciplinar e reconstrução teórica dos 

fundamentos do direito contemporâneo. A diversidade temática dos trabalhos apresentados 

— que transitaram da hermenêutica filosófica à tópica jurídica, passando por debates sobre 

moralidade, reconhecimento, inteligência artificial, mutação constitucional, teoria crítica, 

práxis comunicativa e transformações sociopolíticas — evidencia a vitalidade intelectual que 

caracteriza este campo de pesquisa e reafirma a centralidade da reflexão jurídica para 

compreender as tensões que atravessam as democracias do século XXI.

Em um ambiente acadêmico cada vez mais marcado pela fragmentação metodológica e pela 

difusão de discursos simplificadores, o GT reafirmou a necessidade de uma abordagem 

sofisticada, plural e hermeneuticamente sensível. Os estudos aqui reunidos demonstram que o 

direito não pode ser reduzido a técnica, procedimento ou normatividade abstrata: trata-se de 

um fenômeno interpretativo atravessado por historicidade, linguagem, estruturas de poder, 

experiências sociais e disputas de sentido. Nesse horizonte, autores como Gadamer, Warat, 

Dworkin, Viehweg, Marcuse, Han e Waluchow, entre tantos outros mobilizados nos 

trabalhos submetidos, tornaram-se interlocutores fundamentais para a reconstrução dos 

limites, possibilidades e responsabilidades da práxis jurídica.

Um primeiro eixo de discussões concentrou-se nos desafios hermenêuticos emergentes nas 

democracias contemporâneas, especialmente no tocante à legitimidade da jurisdição 

constitucional, à crise da verdade, à mutação constitucional e ao papel das cortes em 

contextos de tensão institucional. As pesquisas, apresentadas sob perspectivas diversas, 

destacaram a necessidade de reconectar hermenêutica, moralidade pública e responsabilidade 

institucional na era da hiperpolarização e da erosão das esferas de consenso.

Outro conjunto de investigações voltou-se às mediações entre identidade pessoal, linguagem, 

dogmática jurídica e direitos fundamentais, examinando como fenômenos subjetivos e 

comunicacionais desafiam categorias tradicionais da teoria do direito. Destacam-se, nesse 

sentido, estudos que revelam a urgência de incorporar abordagens interdisciplinares e 

sensíveis às complexidades da experiência humana nas práticas interpretativas e decisórias.



Também merecem atenção as reflexões sobre racionalidade jurídica, método e epistemologia 

do direito, que se valem da tradição tópica, da hermenêutica filosófica e da crítica waratiana 

para problematizar o ensino jurídico e a produção acadêmica. Os trabalhos expostos 

evidenciam que formar juristas implica muito mais do que transmitir conteúdos: exige 

cultivar sensibilidade hermenêutica, consciência histórica, capacidade crítica e 

responsabilidade ética.

O GT igualmente acolheu contribuições que articulam filosofia política, teoria crítica e 

sociologia do direito, com destaque para análises sobre movimentos sociais, desigualdades 

estruturais, propriedade, trabalho e emancipação humana. As investigações apresentadas 

demonstram como o direito permanece um campo de disputa simbólica e material, no qual se 

confrontam projetos de sociedade, promessas de reconhecimento e experiências de exclusão.

Por fim, emergiram debates inovadores sobre tecnologia, comunicação e os limites da 

inteligência artificial. Esses trabalhos revelam que a revolução tecnológica não elimina a 

centralidade da interpretação, da ética e da responsabilidade humana — ao contrário, 

intensifica as perguntas sobre como decidimos, quais valores mobilizamos e que formas de 

vida desejamos preservar.

Em conjunto, os textos apresentados oferecem um panorama plural e metodologicamente 

robusto da pesquisa jurídica crítica no Brasil, reafirmando a importância de espaços 

acadêmicos capazes de promover diálogo, reflexividade e abertura a novas tradições teóricas. 

Inspirado pelo legado de Luís Alberto Warat, este GT manteve viva a provocação waratiana 

de repensar o direito para além de sua superfície institucional, convidando pesquisadoras e 

pesquisadores a explorarem suas dimensões simbólicas, afetivas, comunicacionais e políticas.

O conjunto de reflexões aqui sistematizado evidencia que a crítica teórica e a investigação 

rigorosa permanecem indispensáveis para compreender e transformar o presente. Mais do 

que oferecer respostas prontas, essas abordagens fornecem instrumentos para formular 

perguntas mais fecundas e, sobretudo, para reconhecer que todo ato interpretativo envolve 

responsabilidade, compromisso democrático e abertura ao diálogo. É nesse espírito que este 

Grupo de Trabalho se consolidou de forma progressiva ao longo dos anos, tornando-se um 

espaço cada vez mais qualificado para a apresentação de questões essenciais, o 

aprofundamento de debates fundamentais e a construção de novas agendas de pesquisa 

jurídica crítica no país.



A VIRTUDE DA JUSTIÇA PARA O JULGAMENTO DA ADPF 442/DF: 
PARÂMETROS CLÁSSICOS DE LEGITIMAÇÃO DA HERMENÊUTICA 

CONSTITUCIONAL SOBRE O DIREITO À VIDA

THE VIRTUE OF JUSTICE FOR THE JUDGMENT OF ADPF 442/DF: CLASSICAL 
PARAMETERS OF LEGITIMATION OF CONSTITUTIONAL HERMENEUTICS 

ON THE RIGHT TO LIFE

Henzo Amorim Alves
Junio Cezar Da Rocha Souza

Kelly Karynne Costa Amorim

Resumo

A legitimidade das decisões proferidas por Cortes Constitucionais, como o Supremo Tribunal 

Federal (STF), em questões de profunda sensibilidade social e desacordo moral, como o 

direito à vida, constitui um pilar fundamental para a ordem jurídica e democrática. A 

complexidade e controvérsia dessas matérias exigem que a argumentação jurídica transcenda 

o mero formalismo legal, buscando um critério substancial e universalizável de legitimidade. 

Neste contexto, o artigo propõe investigar o conceito clássico de Justiça como critério de 

legitimidade da decisão judicial. O objetivo geral desta pesquisa é analisar, à luz da filosofia 

clássica sobre justiça, a legitimidade hermenêutica da argumentação jurídica nas decisões do 

STF sobre o direito à vida. Para isso, os objetivos específicos incluem: (1) examinar os 

conceitos de Justiça em Aristóteles, (2) cotejando-os ao julgamento da ADI 3510/DF pelo 

STF, e (3) avaliar a aplicabilidade deles como parâmetro hermenêutico legitimador para o 

futuro julgamento da ADPF 442/DF pelo STF. A metodologia empregada é de natureza 

qualitativa, realizada por meio de revisão bibliográfica abrangente, integrando Filosofia, 

Hermenêutica e Direito, bem como análise jurisprudencial (pesquisa documental) dos casos 

selecionados, partindo do método lógico-dedutivo. A conclusão demonstra que o conceito 

clássico de Justiça pode servir como parâmetro hermenêutico substantivo de legitimidade 

decisória quando a jurisdição constitucional apreciar casos envolvendo o direito à vida, num 

contexto de desacordo moral razoável, principalmente a partir dos critérios aristotélicos de 

Justiça Natural, de Bem Comum, de prudência e de equidade.

Palavras-chave: Legitimidade hermenêutica, Justiça aristotélica, Direito à vida, Revisão 
bibliográfica, Pesquisa jurisprudencial

Abstract/Resumen/Résumé

The legitimacy of decisions rendered by Constitutional Courts, such as the Brazilian 

Supreme Federal Court (STF), on matters of profound social sensitivity and moral 

disagreement, such as the right to life, constitutes a fundamental pillar of the legal and 

democratic order. The complexity and controversy of these issues demand that legal 

argumentation transcend mere formalism, seeking a substantial and universalizable criterion 

60



of legitimacy. In this context, the article proposes to investigate the classical concept of 

Justice as a criterion for judicial legitimacy. The general objective of this research is to 

analyze, in light of classical philosophy on justice, the hermeneutical legitimacy of legal 

argumentation in STF decisions concerning the right to life. To this end, the specific 

objectives include: (1) examining the concepts of Justice in Aristotle, (2) comparing them to 

the judgment of ADI 3510/DF by the STF, and (3) evaluating their applicability as a 

legitimizing hermeneutical parameter for the forthcoming judgment of ADPF 442/DF by the 

STF. The methodology employed is qualitative, carried out through a comprehensive 

bibliographic review integrating Philosophy, Hermeneutics, and Law, as well as 

jurisprudential analysis (documentary research) of selected cases, based on the logical-

deductive method. The conclusion demonstrates that the classical concept of Justice can 

serve as a substantive hermeneutical parameter of decisional legitimacy when constitutional 

courts address cases involving the right to life in a context of reasonable moral disagreement, 

particularly based on Aristotle’s criteria of Natural Justice, the Common Good, prudence, 

and equity.

Keywords/Palabras-claves/Mots-clés: Hermeneutical legitimacy, Aristotelian justice, Right 
to life, Bibliographic review, Jurisprudential research

61



 

 

1 INTRODUÇÃO  

 

A legitimidade das decisões judiciais, em especial aquelas proferidas por Cortes 

Constitucionais Supremas, como o Supremo Tribunal Federal (STF) no contexto brasileiro, 

constitui um pilar fundamental para a manutenção da ordem jurídica e democrática 

contemporânea, a constituir-se como um tema dotado de relevância teórica e prática. No Brasil, 

o STF tem sido frequentemente chamado a deliberar sobre questões de profunda sensibilidade 

social e moral. 

Especificamente, são notórios os casos de desacordo moral razoável a atrair grande 

atenção política, social e midiática, principalmente quando envolvem o direito à vida, como 

atesta, precipuamente, o emblemático julgamento da ADI 3510/DF. A complexidade e a 

controvérsia inerentes a essas matérias exigem que a argumentação jurídica e as razões de 

decidir transcendam a mera conformidade formal com o texto legal (formalidade procedimental 

positivista), a buscar um critério substancial de legitimidade capaz de fornecer fundamentos 

mais robustos e universalizáveis. 

Nesse contexto, este artigo propõe investigar o conceito aristotélico de Justiça como 

critério de legitimidade da decisão judicial, a partir do exame da argumentação jurídica 

contemporânea em decisões do STF sobre o direito à vida vis-à-vis a filosofia clássica sobre 

Justiça. 

A indagação central que guia este estudo e constitui a sua problemática diz respeito a 

saber: em que medida o conceito clássico de Justiça em Aristóteles pode servir como critério 

hermenêutico de legitimidade para a argumentação jurídica contemporânea em decisões do 

Supremo Tribunal Federal relativas ao direito à vida? 

Parte-se da hipótese de que o recurso ao parâmetro clássico de justiça – conforme 

desenvolvido por Aristóteles – pode fortalecer a legitimidade das decisões judiciais em matéria 

de direito à vida. Tal abordagem oferece um critério substancial e universalizável, capaz de 

dialogar acima dos desacordos morais razoáveis contingentes da sociedade brasileira 

contemporânea, especialmente no julgamento da ADPF 442/DF, em que a tensão entre a justiça 

formal (positivista) e a justiça substancial (clássica) é latente. 

Para tanto, o objetivo geral desta pesquisa é analisar, à luz da filosofia clássica sobre 

justiça, a legitimidade hermenêutica da argumentação jurídica nas decisões do STF sobre o 

direito à vida, identificando a relação entre as razões de decidir, o dispositivo e os parâmetros 

substanciais de Justiça. Para alcançar esse propósito, foram traçados os seguintes objetivos 

específicos: (1) examinar os conceitos de Justiça em Aristóteles; (2) analisar 

62



 

 

hermeneuticamente as razões de decidir e os dispositivos (conclusão) na decisão do STF 

relacionadas ao direito à vida em pesquisas com o uso de células troncos de embriões humanos, 

bem como o uso da filosofia aristotélica nelas (ADI 3510/DF); e, por fim, (3) avaliar em que 

medida a noção clássica de Justiça pode servir como parâmetro de legitimidade hermenêutica 

para as decisões do STF em matéria de direito à vida, quando do futuro julgamento da ADPF 

442/DF. 

A pesquisa é relevante porque enfrenta um dos maiores dilemas da jurisdição 

constitucional contemporânea: a legitimidade das decisões judiciais em contextos de profundo 

desacordo moral, como ocorre no tratamento jurídico do direito à vida. As decisões da Suprema 

Corte sobre esse tema indiscutivelmente envolvem a técnica jurídica, porém também parecem 

adentrar o terreno da filosofia moral e da política. Nesse contexto, a filosofia clássica 

aristotélica sobre justiça oferece parâmetros substantivos que podem servir de critério crítico e 

legitimador da decisão judicial, a evitar a sua redução a um formalismo procedimental ou a um 

mero decisionismo judicial.  

A escolha do tema justifica-se, em primeiro lugar, pela presença na sociedade política 

e na comunidade jurídica de alegações relevantes de déficit de legitimidade, frequentemente 

atribuídas ao Supremo Tribunal Federal, acusado de atuar, por vezes, como “legislador 

positivo” em matérias de alta complexidade moral. Em segundo lugar, pelo fato de a sociedade 

brasileira apresentar razoável desacordo moral acerca do alcance e da tutela do direito à vida, 

circunstância que torna ainda mais delicada a atuação judicial em tais casos. 

Para esses fins, emprega-se metodologia de natureza qualitativa, desempenhada por 

meio de revisão teórico-bibliográfica abrangente, que integra Filosofia, Hermenêutica e Direito, 

e análise documental (jurisprudencial) dos casos selecionados, que parte do método lógico-

dedutivo para a estruturação da análise e do raciocínio desta pesquisa. 

A estrutura do presente artigo está organizada em seis partes. Além desta introdução, 

o subtítulo 2 dedica-se ao primeiro objetivo específico, examinando os conceitos de Justiça em 

Aristóteles, situando-os no contexto da filosofia clássica da Justiça. O subtítulo 3 corresponde 

ao segundo objetivo específico, ao analisar hermeneuticamente as razões de decidir e os 

dispositivos das decisões do STF relativas ao direito à vida, em especial a ADI 3510/DF, bem 

como no que atine ao uso dos conceitos aristotélicos nessas decisões. No subtítulo 4, dedica-se 

ao terceiro objetivo específico, avaliando em que medida a noção clássica de Justiça pode ser 

aplicada em futuro julgamento da ADPF 442/DF, bem como em saber se essa noção pode ser 

utilizada como parâmetro de legitimidade hermenêutica para as decisões do STF em matéria de 

direito à vida. Finalmente, apresenta-se as conclusões, que sintetiza os achados, responde à 

63



 

 

problemática e aos objetivos, analisa a hipótese a partir dos resultados parciais, e aponta as 

perspectivas para pesquisas futuras. Após, informa-se as referências utilizadas. 

 

2 O JUSTO E/OU A LEI: FUNDAMENTOS FILOSÓFICOS CLÁSSICOS DE 

DEFINIÇÃO E DE APLICAÇÃO DA VIRTUDE DA JUSTIÇA 

 
A compreensão da Justiça como categoria filosófica é indispensável para se avaliar a 

legitimidade das decisões judiciais contemporâneas, sobretudo quando envolvem dilemas 

existenciais como o direito à vida. Antes de se analisar a argumentação do Supremo Tribunal 

Federal, faz-se necessário um retorno às fontes clássicas da filosofia, em que a noção de justiça 

foi pensada como fundamento da ordem política e do agir humano no convívio na pólis grega. 

 

2.1 As Raízes da Justiça: Thémis, Diké e (o problema d)a Relatividade Sofística 

 

Bittar e Almeida (2022) ensinam que a elaboração inicial, a evolução e a transição dos 

conceitos de Justiça no período pré-socrático inserem-se em três âmbitos epistemológicos, 

sendo eles: (1) thémis, (2) diké e (3) dikaiosýne. 

Na Grécia do século VIII a. C., o conceito de justiça já era apresentado na épica 

homérica, ora como thémis, ora como diké. A utilização do vocábulo thémis nesse contexto 

designa os usos e costumes, os hábitos, a tradição, aquilo que está estabelecido, carregado de 

uma forte pressão ancestral e moral, referindo-se a um bom conselho dado ou recebido dos 

deuses, legitimando o poder dos reis (que recebiam thémis de Zeus como um dom para 

governar), enquanto diké designa a justiça em seu caráter humano, oposta à força (bía), também 

compreendida como igualdade, bom julgamento e agir humano a fim de cumprir ou realizar a 

justiça em sentido estrito (Bittar; Almeida, 2022). 

Entre os sofistas, como Górgias, Protágoras, Hípias e Trasímaco, haverá a 

relativização do conceito de justiça pelo esvaziamento dos critérios de separação de justo e 

injusto. Bittar e Almeida (2022) informam que o conceito de justiça passa a ser “igualado ao 

conceito de lei”, “o que é o justo senão o que está na lei?” (Bittar; Almeida, 2022, p. 83). Logo, 

“se a lei é relativa, se se esvai com o tempo, se é modificada ou substituída por outra posterior, 

então com ela se encaminha também a justiça”, ou seja, uma vez revelada a “inconstância da 

legalidade (o que é lei hoje poderá não ser amanhã)”, sujeita-se a justiça também à inconstância 

segundo a qual “o que é justo hoje poderá não ser amanhã” (Bittar; Almeida, 2022, p. 83). 

64



 

 

Posteriormente, é a partir do período socrático que o conceito de justiça passará a ser 

definido como virtude, por meio do termo dikaiosýne, o qual traduz uma “vertiginosa mudança 

de concepções na sociedade grega” (Bittar; Almeida, 2022, p. 63, 77). 

 

2.2 Justiça como Virtude em Platão: a Dikaiosýne, a Alma e a Retribuição 

 

No tocante à Justiça para Platão, Shapiro (2019) ensina que “o sistema ético de Platão 

uniu a felicidade e a virtude: o homem verdadeiramente virtuoso será feliz. Platão também 

definiu várias virtudes: justiça, comedimento e análogos” (Shapiro, 2019, p. 84). Depreende-

se, portanto, que, para Platão, justiça seria uma espécie de virtude. 

Todavia, Shapiro (2019) adverte que “essas virtudes não são individuais; [...] elas só 

existem no contexto de uma comunidade [...] quando cada pessoa cumpre sua função em relação 

à polis [...] nas relações com os outros” (Shapiro, 2019, p. 84). Noutros termos, “a justiça, para 

Platão, é necessariamente justiça social” (Mascaro, 2024, p. 57), “a ideia de justiça na República 

[é compreendida] como o projeto de sociedade e de homem” (Novaes, 2006, p. 293). E mais do 

que isso: para Platão, “não se pode ser justo ou injusto somente para esta vida, pois se a alma 

preexiste ao corpo, é porque também subsiste à vida carnal, de modo que ao justo caberá o 

melhor e ao injusto o pior” (Bittar; Almeida, 2022, p. 103). 

Sobre o contexto em que se situa a definição de Justiça em Platão, Jaeger (1995) 

ensina: 
Para o discípulo de Sócrates, já não pode [a justiça] significar a mera obediência às 
leis do Estado, a legalidade que tinha sido outrora o baluarte protetor do Estado 
jurídico, perante um mundo de poderes feudais anárquicos ou revolucionários. O 
conceito platônico da justiça situa-se acima de todas as normas humanas e remonta 
até a sua origem na própria alma. É na mais íntima natureza desta que deve ter o seu 
fundamento aquilo que o filósofo denomina justo (Jaeger, 1995, p. 756). 
 

Logo, saber se algum comportamento humano é justo ou injusto dependerá do quanto 

ele se orienta conforme o bem ou o mal. Trata-se, sobretudo, de uma Justiça Retributiva, em 

que se pune o mal e se recompensa o bem (Bittar; Almeida, 2022). Isso se encontra tanto na 

obra “As Leis”, quanto em “República”: 
Nos textos do Górgias, das Leis, da República, a retribuição aparece como a forma 
providencial de justiça cósmica. Nas Leis, sobretudo, a ordem do mundo é dada pela 
justiça retributiva (Leis, 903). Esta é infalível. O melhor à alma que se separa do corpo 
é nada dever a ninguém, pois aquele que algo deve, ainda que se esconda (Leis, 905) 
sob a justiça encaminhada pela providência divina, haverá de sucumbir. De fato, a 
retribuição é o modo de justiça metafísica (República, 613), que ocorre desde o aqui 
e também no Além (Bittar; Almeida, 2022, p. 103). 
 

65



 

 

Por fim, cumpre destacar que, em “As Leis”, Platão (1999) afirma, na forma de 

diálogo, que toda lei deve - sempre e unicamente - objetivar a “virtude com absoluta 

propriedade” (Platão, 1999, p. 502). Na mesma obra, já se pode verificar a preocupação de 

Platão (1999) com a instrumentalização do Direito para uma argumentação que, ao invés de 

promover a verdade e a justiça, advogava pela mentira e pelo injusto, caso servisse à vitória 

num processo (Platão, 1999, p. 470). 

 

2.3 A Sistematização Aristotélica: A Virtude Prática, o Bem Comum e a Equidade 

 

Discípulo de Platão e mestre de Alexandre Magno, Aristóteles tornou-se um dos 

maiores sistematizadores da filosofia grega, estruturando metafísica, lógica, biologia, ética e 

política em uma síntese coerente. Na Filosofia do Direito, sua contribuição central encontra-se 

na “Ética a Nicômaco” (Livro V), complementada pela “Política” e pela “Retórica” (Bittar; 

Almeida, 2022, p. 106). Segundo Villey (2019), “Platão tem os olhos voltados para o céu, o 

pretenso céu das ideias, Aristóteles olha para a terra e reabilita a experiência sensível” (Villey, 

2019, p. 38). 

Assim, enquanto Platão visava um modelo ideal de justiça, Aristóteles partiu da 

experiência, propondo uma filosofia prática enraizada no contexto da pólis (Mascaro, 2024). 

Nessa direção, Aristóteles afirma a justiça como uma virtude essencialmente ética e política, 

orientada ao bem comum e à realização da felicidade (eudaimonía), em dimensão tanto 

individual, quanto coletiva (Bittar; Almeida, 2022, p. 132). Semelhante a Platão, Aristóteles 

afirmou o ser humano como sendo um “animal político” (zoon politikon), o qual, em razão desta 

sua própria natureza, só atinge sua plenitude em comunidade (koinonia), por meio da ordem 

justa. 

Nesse sentido, “para se qualificarem as leis de justas ou injustas, se estão a serviço do 

Bem Comum ou se estão à serviço da satisfação de interesses momentâneos e arbitrários 

próprios das formas de governo corrompidas” (Bittar; Almeida, 2022, p. 125). Sendo as 

constituições corrompidas de governo a tirania, a oligarquia e a democracia ou demagogia, em 

oposição, respectivamente, à monarquia, à aristocracia e à república, Bittar e Almeida (2022) 

explicam que, para Aristóteles, nestas “constituições, a lei segue a retidão da razão, [enquanto] 

naquelas, o arbítrio da paixão” (Bittar; Almeida, 2022, p. 125). 

Em suma, a justiça, em Aristóteles, tem fundamento político: a pólis é a condição da 

vida ética e da felicidade humana. A justiça sustenta as formas de governo, que podem ser 

virtuosas (monarquia, aristocracia, república) ou degeneradas (tirania, oligarquia, demagogia 

66



 

 

ou democracia em seu sentido pejorativo). O critério de distinção está na finalidade: se voltada 

ao bem comum ou ao interesse próprio do indivíduo, da classe ou do coletivo que governa 

naquele momento. 

A justiça (dikaiosýnē) é uma virtude (areté) ética universal, distinta das demais, como 

a coragem e a temperança, por ser voltada para o outro, para o Bem Comum (Bittar; Almeida, 

2022). É definida como “dar a cada um o que é seu” (Maman, 2003, p. 73) e se realiza pelo 

hábito - “o importante é a reiteração da prática virtuosa; nesse sentido, ser justo é praticar 

reiteradamente atos voluntários de justiça” (Bittar; Almeida, 2022, p. 109) -, conforme a 

vontade, e pela deliberação racional em concreto (Muñoz, 2002). Como todas as virtudes, a 

justiça manifesta-se como um “justo meio” (mesótes), evitando os extremos de excesso e 

deficiência, ou seja, uma situação ou comportamento “em meio a dois outros extremos 

equidistantes com relação à posição mediana, um primeiro por excesso, um segundo por 

defeito” (Bittar; Almeida, 2022, p. 108). 

De um modo mais específico, Aristóteles distingue a subcategoria da Justiça em 

Universal ou Total e em Particular. A Justiça Universal (díkaion nomimón) diz respeito à 

obediência à lei em vista do bem comum (Bittar; Almeida, 2022), enquanto a Justiça Particular 

refere-se às relações intersubjetivas, desdobrando-se em distributiva e corretiva (Bittar; 

Almeida, 2022). A justiça particular distributiva (díkaion dianemetikón) regula a partilha de 

bens, cargos e honrarias segundo o critério do mérito, conforme o regime político, utilizando 

proporção geométrica (Bittar; Almeida, 2022). Já a justiça particular corretiva (díkaion 

diorthotikón), por sua vez, busca restabelecer a igualdade aritmética em situações de dano ou 

prejuízo, seja em relações voluntárias (contratos) ou involuntárias (delitos; extracontratual) 

(Bittar; Almeida, 2022). 

Além disso, Aristóteles identifica, além da justiça distributiva e corretiva, uma terceira 

modalidade, que chama de reciprocidade. Ela se manifesta especialmente nas relações de 

produção e troca: para que o intercâmbio entre profissionais de ofícios distintos, como 

sapateiro, médico, pedreiro e agricultor, seja justo, é necessário que haja certa reciprocidade. 

Como não é possível equiparar diretamente bens e serviços tão diversos, surge o dinheiro como 

medida comum, funcionando como parâmetro universal de equivalência ou de 

proporcionalidade. Essa concepção vincula justiça às práticas concretas de produção e 

circulação, demonstrando novamente o caráter empírico ou da experiência prática na filosofia 

de Aristóteles sobre justiça (Mascaro, 2024). 

Vale recorrer também a outra definição e distinção que Aristóteles faz entre Justo 

Natural (díkaion physikón) e Justo Legal (díkaion nomikón), este oriundo das convenções 

67



 

 

humanas e das leis positivas, enquanto aquele deriva da natureza das coisas, mutável conforme 

o tempo e as circunstâncias (Bittar; Almeida, 2022). Em síntese, ambos são complementares: o 

direito natural orienta o legal, todavia não se opõe a ele. 

Ademais, Aristóteles apresenta o conceito de equidade (epieíkeia) em relação à justiça, 

o qual é concebido como uma espécie de corretivo da justiça legal (epanórthoma nomímou 

dikaíou) (Bittar; Almeida, 2022). Por ser geral e abstrata, a lei pode gerar injustiça quando 

aplicada de forma rígida (Bittar; Almeida, 2022). Assim, o critério da equidade tende a oferecer 

a possibilidade de se corrigir esse excesso, a ajustar o direito às particularidades do caso 

concreto, razão pela qual “é exatamente no julgamento dos mesmos que dela deve lançar mão 

o julgador (dikastés)” (Bittar; Almeida, 2022, p. 127). Aristóteles o descreve como “justiça 

animada” (díkaion émpsychon), cuja função é reconstituir a justa igualdade normativamente 

rompida. 

Também nesse contexto, Aristóteles ainda relaciona a justiça como o conceito de 

prudência (phrónesis). Marsiglia (2022) afirma ser a prudência, em Aristóteles, um critério 

moral de justiça (Marsiglia, 2022). Para isso, Aristóteles compara a atividade jurisdicional à 

“régua de Lesbos”, que se adapta às irregularidades da pedra, indicando a necessidade de 

flexibilidade equitativa no julgamento (Mascaro, 2024). 

Em síntese, a filosofia da justiça em Aristóteles articula metafísica, ética, política e 

direito em uma síntese prática. Ao distinguir formas de justiça, introduzir a noção de equidade 

e reconhecer a mutabilidade do direito natural, Aristóteles oferece um modelo flexível e realista, 

que permanece atual para a hermenêutica jurídica. Apesar de seus limites históricos, sua 

concepção de justiça como virtude prática, prudencial e orientada ao bem comum segue sendo 

uma das mais sólidas bases para a reflexão jusfilosófica. 

 

3 A JUSTIÇA E/OU O SUPREMO: A HERMENÊUTICA DO DIREITO 

FUNDAMENTAL À VIDA NA JURISDIÇÃO CONSTITUCIONAL BRASILEIRA 

 

O estudo da justiça pertence ao campo das ciências práticas, que cuida da conduta 

humana, buscando elucidar e tornar realizável a harmonia do comportamento humano 

individual e social. Nesse sentido, a noção de justiça foi pensada como fundamento da ordem 

política e do agir humano no convívio social na filosofia clássica. É a partir dessa situação que 

emerge a importância da concepção e da utilização de um conceito de justiça que transcenda os 

desacordos morais razoáveis da sociedade. 

 

68



 

 

3.1 O Fundamento Clássico da Justiça: Critério Filosófico para a Legitimidade 

Hermenêutica Judicial 

 

A filosofia do direito de Aristóteles destaca-se, dentre as demais, pela sua 

sistematização filosófica da justiça, abordando-a em sentido tanto universal (díkaion nomimón) 

quanto particular, ou ainda como Justo Natural (díkaion physikón), ou como Justo Legal 

(díkaion nomikón). A justiça é entendida por Aristóteles como uma virtude ética habitual que 

apela para a razão prática, para a capacidade humana de eleger comportamentos para a 

realização de fins. A justiça, como virtude, é a mediania, o justo meio (mesótes), a ponderação 

entre dois extremos, o da injustiça por carência e o da injustiça por excesso, e se manifesta de 

várias formas, sempre com vista a um meio-termo, seja proporcional ou aritmético, exigindo a 

atuação da prudência (phronesis) por parte do julgador, da “justiça animada” (díkaion 

émpsychon). 

A presente pesquisa sobre a justiça não se faz a partir de um procedimento formalista 

e fechado, muito menos abstrato e inaplicável, mas sim de uma mirada ao concreto, utilizando 

a realidade para a reflexão e comparação prática. Essa abordagem contextual é crucial para o 

Supremo Tribunal Federal (STF) ao lidar com dilemas existenciais e morais, como os que 

envolvem o direito à vida, que exigem uma prudente reflexão. Decisões do STF sobre o direito 

à vida, como a ADPF 54/DF, o HC 124.306/RJ e a ADI 3510/DF, refletem essa tensão entre a 

interpretação da lei constitucional e a busca por legitimidade social. 

Assim, a seguir, analisar-se-á o emblemático julgado da ADI 3510/DF, julgado pelo 

Supremo Tribunal Federal a fim de se investigar como a hermenêutica jurídica abordou o direito 

à vida em pesquisas com o uso de células troncos de embriões humanos.  

 

3.2 A ADI 3510 e o Conflito Bioético: A Dignidade, a Vida e o Status do Embrião In Vitro 

 

A Ação Direta de Inconstitucionalidade (ADI) 3510 questionou a constitucionalidade 

do artigo 5º e parágrafos da Lei nº 11.105/2005 (Lei de Biossegurança), que permite, para fins 

de pesquisa e terapia, a utilização de células-tronco embrionárias humanas obtidas de embriões 

produzidos por fertilização in vitro e não utilizados no respectivo procedimento. As condições 

para tal uso incluíam que os embriões fossem inviáveis ou estivessem congelados por três anos 

ou mais, além de exigir o consentimento dos genitores, aprovação dos projetos por comitês de 

ética em pesquisa, e a vedação de comercialização do material biológico. 

69



 

 

O voto do Relator da ação, o eminente Ministro Ayres Britto, enfatizou que as 

pesquisas com células-tronco embrionárias representavam uma promessa de “intenso brilho 

para os justos anseios de qualidade e duração da vida humana” (Brasil, 2008, p. 16), 

complementares às pesquisas com células-tronco adultas. Argumentou, ainda, que a vedação 

de tais pesquisas configuraria um “constrangimento constitucionalmente inadmissível ao direito 

à vida digna, à saúde, e à liberdade de pesquisar, de informar e de ser informado sobre as 

possibilidades que a vida pode vir a oferecer (Brasil, 2008, p. 231). Assim, a Lei de 

Biossegurança foi vista como um conjunto ou bloco normativo que, com suas cautelas e 

restrições (consentimento dos genitores, aprovação de comitês de ética, proibição de 

comercialização e clonagem humana), partiria do “pressuposto da intrínseca dignidade de toda 

forma de vida humana, ou que tenha potencialidade para tanto” (Brasil, 2006, p. 7 e 98).  

Um ponto central da argumentação favorável foi a distinção jurídica entre “embrião” 

(subdividindo-o em categorias como “pré-embrião (massa indiferenciada de células da qual um 

ser humano pode ou não emergir)”, e “embrião propriamente dito (unidade biológica detentora 

de vida humana individualizada)”) e “pessoa humana”. “O embrião in vitro foi considerado 

embrião de pessoa humana, mas não uma pessoa no sentido biográfico a que se refere a 

Constituição” (Brasil, 2006, p. 101). Não se tratava de aborto, pois não havia gravidez a ser 

interrompida, e os embriões em questão eram aqueles não utilizados no procedimento de 

fertilização in vitro, muitas vezes fadados ao descarte. 

Pesquisando sobre essa decisão, Pimenta Júnior (2025) defende que a conclusão do 

julgamento da ADI 3510 foi crucial para estabelecer um diálogo racional e equilibrado entre a 

ciência biomédica e os direitos fundamentais consagrados na Constituição Federal de 1988 

(Pimenta Júnior, 2025). Em sua análise, o autor destaca trecho do voto do Ministro Ayres Britto 

que sublinhou que a dignidade humana “possibilita o progresso biomédico sem desrespeitar 

valores fundamentais” (Pimenta Júnior, 2025, p. 26). 

Destarte, a utilização dos embriões in vitro para pesquisa e terapia seria uma forma de 

“dignificação da célula-tronco embrionária”, transformando-a em “matéria dada à vida” em vez 

de ser descartada (Brasil, 2006, p. 229). A permissão da pesquisa foi vista como um ato de 

“solidária, compassiva ou fraternal legalidade” (Brasil, 2006, p. 3 e 72), valorizando a vida de 

pessoas que sofrem. Em muitos continentes, como Europa (Reino Unido, Bélgica, Suécia e 

Espanha), Ásia (Japão, China, Coréia do Sul e Cingapura), Oceania (Austrália) e América do 

Norte (Canadá e alguns estados dos Estados Unidos da América (EUA), também se permitem 

pesquisas semelhantes (Brasil, 2006, p. 126-130). 

70



 

 

Pimenta Júnior (2025) explica isso a partir da ideia central do “constitucionalismo 

fraternal”, o qual, no bojo da ADI 3510, expandiu a compreensão da dignidade humana, 

transformando-a em um vetor de solidariedade intergeracional (Pimenta Júnior, 2025). Nesse 

contexto, o autor destaca a consequência da decisão em legitimar a pesquisa científica orientada 

para o alívio do sofrimento humano (Pimenta Júnior, 2025), ideal expressado no voto do 

Ministro Ayres Britto, para quem “a vida não se opõe à ciência; a vida se realiza na ciência, 

quando esta é movida pelo espírito fraterno de solidariedade com a dor alheia” (Pimenta Júnior, 

2025, p. 47). 

Por fim, enfatiza-se a posição de Pimenta Júnior (2025) quanto à aplicação do modelo 

de ponderação de princípios como crucial para a decisão da ADI 3510 (Pimenta Júnior, 2025). 

Ele recorre ao modelo de Alexy (2008), que considera a importância ex ante e a extensão ex 

post de cada princípio envolvido, a partir dos critérios de adequação, necessidade e 

proporcionalidade em sentido estrito, e consigna que, ao revés, “a aplicação indistinta de 

proteção integral ao embrião in vitro implicaria [...] ‘a necessidade de se reconhecer a ele o 

direito a um útero”, o que extrapolaria os limites da razoabilidade jurídica à qual deve se 

vincular o intérprete” (Pimenta Júnior, 2025, p. 43). 

 

3.3 A Resolução Aristotélica do Dilema: Ato e Potência, Equidade e o Bem Comum 

 

No tocante ao uso da obra aristotélica no acórdão do referido julgado, é possível 

verificar nada menos que 21 citações (diretas e indiretas) e referências a diversas partes de sua 

filosofia. Outrossim, a decisão recorre, inclusive, aos entendimentos de Santo Agostinho, de 

São Tomás de Aquino, de Julián Marías, de José Ferrater Mora, de Nicola Abbagnano, de Eliza 

Muto e de Leandro Narloch sobre as ideias, os conceitos e as definições presentes na filosofia 

aristotélica.  

Destaca-se, notoriamente, a análise feita a partir da distinção aristotélica entre ato e 

potência. Na decisão, afastou-se o entendimento segundo o qual “o embrião in vitro é algo 

valioso por si mesmo”, concluindo pela sua permanência inexoravelmente confinada em “algo 

que jamais será alguém”, afastando-lhe o reconhecimento ontológico tanto de ato, quanto de 

potência, porquanto “faltam-lhe todas as possibilidades de ganhar as primeiras terminações 

nervosas que são o anúncio biológico de um cérebro humano em gestação”, ou seja, “não há 

cérebro”, “nem concluído nem em formação”. Logo, no embrião in vitro “pessoa humana, por 

conseqüência [sic], não existe nem mesmo como potencialidade” (Brasil, 2006, p. 64). 

71



 

 

Além disso, a decisão recorre ao questionamento sobre a fluidez dos conceitos, 

provocado pelo “Paradoxo Sorites, atribuído ao filófoso [sic] de Mégara Eubulides de Mileto e 

popularizado pelos estóicos, talvez inspirado por Zenão de Eléia, também referido por 

Aristóteles”, em que se indaga a respeito do momento em que “a adição de um único grão de 

areia origina o monte” de areia (Brasil, 2006, p. 123). 

Não obstante, deve-se, ainda, trazer à baila a informação contida no estudo elaborado 

por Muto e Narloch (2005), em que informa que: 
[...] Aristóteles afirmava que o feto tinha, sim, vida. E estabelecia até a data do início: 
o primeiro movimento no útero materno. No feto do sexo masculino, essa 
manifestação aconteceria no 40º dia de gestação. No feminino; apenas no 90º dia - 
Aristóteles acreditava que as mulheres eram física e intelectualmente inferiores aos 
homens e, por isso, se desenvolviam mais lentamente. Como naquela época não era 
possível determinar o sexo do feto, o pensamento aristotélico defendia que o aborto 
deveria ser permitido apenas até o 40º dia da gestação (NARLOCH, Leandro; MUTO, 
Eliza, 2005). 
 

Verifica-se, ante o exposto, que a hermenêutica do STF, neste caso, tanto sob o prisma 

da teoria da interpretação constitucional, quanto da dogmática da argumentação jurídica, 

refletiu um exercício de razão prática e prudência. O Tribunal reconheceu a relevância de 

valores éticos e filosóficos, considerou as dimensões científicas e da bioética, mas buscou 

decidir prioritária e precipuamente sob o “ângulo jurídico”, a afastar definições meramente 

religiosas ou canônicas (Brasil, 2006, p. 104). 

O acórdão da ADI 3510, ao permitir o uso de embriões que, de outra forma, seriam 

descartados, para um propósito terapêutico que beneficia a sociedade, reflete uma ponderação 

de valores com o objetivo de maximizar o bem comum, o que se harmoniza com o ideal de 

Justiça Universal (díkaion nomimón) aristotélica. Outrossim, a discussão sobre o “status” do 

embrião in vitro, ou seja, se ele possui o mesmo valor de uma pessoa nascida, é fundamental 

nesse contexto, pois Aristóteles limitava a aplicação da justiça plena aos “iguais” (cidadãos). A 

lei de biossegurança e os argumentos na ADI 3510 implicitamente reconhecem que o embrião 

in vitro, especialmente inviável ou não implantado, não possui o mesmo status jurídico-moral 

de um ser humano nascido ou em gestação, justificando seu uso para um bem maior. A opção 

legislativa é dar uma “destinação mais nobre” a algo que seria “lixo biológico” (Brasil, 2006, 

p. 108) ou “lixo genético” (Brasil, 2006, p. 218). 

Um conceito aristotélico crucial para a análise é a equidade (epieíkeia), concebida 

como um corretivo à justiça legal, que adapta a lei geral e abstrata às particularidades do caso 

concreto para evitar injustiças decorrentes de uma aplicação rígida. A equidade atua a serviço 

da “justiça animada” (díkaion émpsychon), que ajusta o direito às especificidades. Na ADI 

3510, a insistência de vários ministros na necessidade de prudência (phrónesis), na cautela 

72



 

 

regulatória, e na busca por métodos de obtenção de células-tronco que não acarretem a 

destruição do embrião (como os métodos de Lanza e Landry-Zucker) demonstra um esforço 

para flexibilizar a aplicação da norma geral em face de dilemas éticos complexos. A referência 

à “régua de Lesbos”, sobre a qual fala Aristóteles, na medida em que se adapta às 

irregularidades da pedra, ilustra essa necessidade de flexibilidade no julgamento jurídico. A lei, 

ao exigir aprovação por comitês de ética e o consentimento informado dos genitores, busca um 

“meio-termo” ou um “justo meio” (mesótes), em termos de virtude aristotélica, entre o avanço 

científico irrestrito e a proibição total, alinhando-se com a virtude da prudência (phronesis) e 

com a equidade (epikeia) em termos aristotélicos. 

Ademais, Aristóteles enfatizava a voluntariedade e a intenção deliberada para que um 

ato fosse considerado justo ou injusto (Bittar; Almeida, 2022). A Lei de Biossegurança exige o 

consentimento expresso dos genitores para o uso dos embriões in vitro. Essa exigência reflete 

a importância da vontade e da deliberação na tomada de decisões que afetam o destino do 

material genético, conferindo legitimidade ao processo do ponto de vista da ética da ação. 

Nesse contexto, a decisão sublinhou a necessidade de compatibilizar o avanço 

científico com o respeito à dignidade humana e ao direito à saúde, interpretando a lei de forma 

a permitir a pesquisa sem violar preceitos constitucionais. Assim, a Lei de Biossegurança foi 

considerada um esforço para equilibrar o “avanço científico na área de biossegurança e 

biotecnologia” com a “proteção à vida e à saúde humana, animal, vegetal, e a observância do 

princípio da precaução para a proteção do meio ambiente” (Brasil, 2006, p. 241). 

Considerando os fundamentos aristotélicos e seu cotejo com a ADI 3510, pode-se 

concluir que o uso de células-tronco embrionárias humanas para pesquisa e terapia, sob as 

condições estabelecidas pela Lei de Biossegurança e as interpretações dadas pelo STF, é justo. 

A justiça, para Aristóteles, é uma virtude prática que busca o bem comum e a felicidade 

da pólis. A pesquisa e a terapia com células-tronco embrionárias têm o potencial de aliviar 

sofrimentos e curar doenças graves, promovendo um bem incomensurável para a humanidade. 

Além disso, a Lei de Biossegurança não permite a criação de embriões especificamente para 

pesquisa, focando em embriões que seriam descartados. Dignificar esse material, dando-lhe 

uma finalidade terapêutica, em vez de simplesmente descartá-lo, alinha-se com a busca por um 

propósito virtuoso. 

Essas cautelas e autorizações condicionadas demonstram um esforço em adaptar a lei 

às especificidades éticas e científicas, evitando a aplicação da justiça legal, cega e rígida, que 

Aristóteles criticaria, e buscando um equilíbrio razoável, por meio da ação da “justiça animada” 

73



 

 

(díkaion émpsychon), entre o avanço da ciência e a proteção da vida em suas diferentes 

manifestações diante dos casos concretos. 

Embora Aristóteles limitasse a justiça aos cidadãos iguais de sua pólis, a visão da ADI 

3510 se expande para a “dignidade de toda forma de vida humana, ou que tenha potencialidade 

para tanto”, buscando a “integração comunitária” e a “solidariedade intergeracional”. Essa 

perspectiva, ao priorizar o benefício coletivo da saúde sobre o destino de embriões que não 

possuem um futuro reprodutivo, e ao fazê-lo com deliberação e cautela, reflete uma adaptação 

dos princípios de justiça aristotélicos a um contexto moderno, global e bioeticamente complexo. 

O “meio-termo” ou a mediania que caracterizam a virtude é encontrada na permissão controlada 

e eticamente responsável, visando o maior bem para o maior número, sem cair no utilitarismo 

cego que sacrifica os meios pelos fins, mas antes valorizando e dignificando o material 

biológico para um propósito elevado, conforme considerado na referida decisão. 

 

4 LEGITIMIDADE DECISÓRIA DO STF: POSSÍVEIS CONTRIBUIÇÕES DE UMA 

“HERMENÊUTICA DA JUSTIÇA” PARA O JULGAMENTO DA ADPF 442/DF 

 

A legitimidade das decisões proferidas por Cortes Constitucionais Supremas, como o 

Supremo Tribunal Federal (STF) no Brasil, é um pilar essencial para a manutenção da ordem 

jurídica e democrática contemporânea. O STF tem sido frequentemente chamado a deliberar 

sobre questões de profunda sensibilidade social e moral, notadamente aquelas que envolvem o 

direito à vida, como atesta o emblemático julgamento da ADI 3510/DF. A complexidade e a 

controvérsia inerentes a essas matérias, que envolvem razoáveis dilemas existenciais e morais, 

exigem que a argumentação jurídica vá além da mera conformidade formal com o texto legal, 

buscando um critério substancial de legitimidade. 

 

4.1 A Necessidade de Legitimidade Hermenêutica no Contexto da ADPF 442/DF 

 

O julgamento futuro da Arguição de Descumprimento de Preceito Fundamental 

(ADPF) 442/DF, a qual questiona a constitucionalidade da criminalização da interrupção 

voluntária da gravidez nas primeiras doze semanas, representa um cenário de profundo 

desacordo moral. A controvérsia envolve o conflito significativo entre o valor da vida humana 

(do embrião ou feto) e os direitos fundamentais das mulheres (dignidade, liberdade, igualdade, 

saúde e planejamento familiar). 

74



 

 

Neste contexto, a filosofia clássica sobre Justiça é proposta como um critério 

hermenêutico de legitimidade. A indagação central reside em saber em que medida o conceito 

clássico de Justiça, conforme desenvolvido por Platão e Aristóteles, pode servir como um 

parâmetro para a argumentação jurídica contemporânea do STF. 

A hipótese levantada é que o recurso a este parâmetro clássico de justiça pode 

fortalecer a legitimidade das decisões judiciais em matéria de direito à vida, oferecendo um 

critério substancial e universalizável capaz de dialogar acima dos desacordos morais razoáveis 

contingentes da sociedade. A tensão entre a justiça formal (positivista) e a justiça substancial 

(clássica) é latente no julgamento da ADPF 442/DF. 

 

4.2 A Noção Clássica de Justiça como Parâmetro de Legitimidade Hermenêutica 

 

Como afirmado anteriormente, a compreensão da Justiça como categoria filosófica é 

indispensável para avaliar a legitimidade das decisões judiciais contemporâneas. O conceito de 

justiça, a partir do período socrático, passou a ser definido como virtude (dikaiosýne), e na 

filosofia clássica, foi pensado como o fundamento da ordem política e do agir humano. 

Aristóteles, em especial, destaca-se pela sistematização da justiça, concebendo-a como 

uma virtude ética universal distinta das demais, pois é voltada para o outro e para o Bem 

Comum. Para Aristóteles, a justiça é essencialmente ética e política, orientada à realização da 

felicidade (eudaimonía) em dimensão tanto individual quanto coletiva. O Justo Aristotélico 

manifesta-se como um “justo meio” (mesótes), evitando extremos. 

Como visto, dentre os conceitos aristotélicos, dois são cruciais para a legitimidade 

hermenêutica judicial em casos complexos: a prudência (phrónesis) e a equidade (epieíkeia). A 

prudência (phrónesis) é afirmada como um critério moral de justiça. A atividade jurisdicional 

é comparada à “régua de Lesbos”, que se adapta às irregularidades da pedra, indicando a 

necessidade de flexibilidade equitativa no julgamento. A prudência apela para a razão prática, 

para a capacidade humana de eleger comportamentos para a realização de fins. Já a equidade 

(epieíkeia) é concebida como um corretivo da justiça legal (epanórthoma nomímou dikaíou). 

Dado que a lei é geral e abstrata, sua aplicação rígida pode gerar injustiça. O critério da equidade 

oferece a possibilidade de corrigir esse excesso, ajustando o direito às particularidades do caso 

concreto. Assim, o julgador (dikastés) deve lançar mão da equidade, atuando como a “justiça 

animada” (díkaion émpsychon). 

A aplicação dessa noção clássica de Justiça (virtude prática, prudencial, equânime e 

orientada ao bem comum) oferece parâmetros substantivos que podem servir de critério crítico 

75



 

 

e legitimador da decisão judicial, evitando a sua redução a um formalismo procedimental ou a 

um mero decisionismo judicial. A filosofia clássica, portanto, proporciona bases sólidas para a 

reflexão jusfilosófica e a hermenêutica. 

 

4.3 Aplicação da Justiça Clássica no Julgamento da ADPF 442: Equidade e Justiça Social 

 

A noção clássica de Justiça pode e deve ser utilizada como parâmetro de legitimidade 

hermenêutica para as decisões do STF em matéria de direito à vida, especialmente no 

julgamento futuro da ADPF 442/DF. Aristóteles, conforme leciona Villey (2019), enfatiza que 

“não existe oposição entre o justo natural e as leis escritas pelo Estado, mas as leis do Estado 

exprimem e completam o justo natural” (Villey, 2019, p. 47). O próprio STF já utilizou 

explicitamente conceitos aristotélicos em decisões anteriores sobre o direito à vida, como a ADI 

3510/DF (pesquisa com células-tronco embrionárias). 

No caso da ADPF 442/DF, a aplicação do parâmetro clássico demanda que o STF 

exerça a prudência (phrónesis) e a equidade (epieíkeia) para lidar com a rigidez da lei penal de 

1940. A criminalização irrestrita da interrupção voluntária da gestação é vista como uma 

medida excessiva e desproporcional, que impõe um ônus excessivo baseado no gênero, afetando 

desproporcionalmente mulheres pobres e negras (o argumento da interseccionalidade). 

A justiça animada (díkaion émpsychon) exige que o julgador pondere a rigidez da lei 

penal frente ao impacto concreto e ineficácia da criminalização. A tutela penal (ultima ratio) 

não se mostrou adequada nem necessária para a proteção da vida humana intrauterina, nem para 

coibir a prática do aborto. Apesar de ela restringir a liberdade e a autodeterminação da mulher, 

ao mesmo tempo não parece oferecer resultados eficazes e impactos efetivos na tutela da vida 

humana intrauterina, igualmente digna de proteção. 

Alexandre de Moraes (2025) afirma que “o direito à vida é o mais fundamental de 

todos os direitos, já que se constitui em pré-requisito à existência e exercício de todos os demais 

direitos” (Moraes, 2025, p. 43). Norberto Bobbio declarava que “o direito do concebido apenas 

poderia ser satisfeito permitindo-se seu nascimento”. E Ives Gandra (1999) ressalta: “o direito 

à vida é o primeiro dos direitos naturais que o direito positivo pode simplesmente reconhecer, 

mas que não tem a condição de criar” (Gandra, 1999, p. 179). 

A hermenêutica da Justiça, orientada ao Bem Comum (koinonia), aponta para a Justiça 

Social, considerada tanto em dimensão universal (díkaion nomimón), quanto em dimensão 

particular corretiva (díkaion diorthotikón), enquanto resposta institucional adequada, suficiente 

e proporcional. Esse sistema de justiça, baseado na integralidade e complexidade do problema, 

76



 

 

exige o agir positivo do Estado em termos de políticas públicas (prevenção, educação, acesso 

igualitário a procedimentos seguros e planejamento familiar), para além da única e mera 

coerção e punição criminal contra a mulher. 

A proibição estatal do aborto pode ser justificada como um imperativo da Justiça 

Universal. O Bem Comum, nesta perspectiva, exige a proteção fundamental da vida humana 

em potencial, que é a base da sociedade. Argumentar-se-ia que a criminalização visa proteger 

o valor intrínseco da vida humana, um interesse que transcende a autonomia individual da 

mulher. Em sentido contrário, incorrer-se-ia no problema de se priorizar o interesse particular 

(a autonomia individual) em detrimento do Bem Comum (a proteção da vida em potencial, que 

é um valor intrínseco para o estado constitucional), violando a teleologia da lei, que só pode ser 

justa, se orientada para o Bem Comum, conforme a ética aristotélica. 

No tocante à prudência, definida por Aristóteles como um critério moral de justiça que 

apela à razão prática, este julgamento exige cautela e reflexão acurada. A atividade jurisdicional 

é comparada à “régua de Lesbos”, em que a “justiça animada”, pelo postulado da equidade 

(epieíkeia), promove adaptações em face das irregularidades, o que indica a necessidade de 

flexibilidade equitativa. No contexto da ADPF 442, que envolve um cenário de profundo 

desacordo moral e alta complexidade, a prudência pode ser invocada para sustentar que o STF 

deve evitar a atuação como “legislador positivo” e manter a criminalização, em deferência ao 

legislador (Poder Legislativo), o ator institucional tipicamente responsável pela edição de leis 

em sociedade que se constituem em Estado Democrático de Direito segundo o princípio 

majoritário da soberania popular. Em suma, a prudência, neste cenário de dissensos razoáveis, 

ditaria uma postura de contenção (conservação da lei penal existente, que tutela a vida), pois 

uma decisão de descriminalização - dada sua natureza contramajoritária, representativa e 

iluminista - poderia carecer de legitimidade se confrontada com o profundo desacordo moral 

da sociedade brasileira. 

A justiça, para Aristóteles, manifesta-se como um Justo Meio (mesótes), a evitar 

extremos de excesso e deficiência. No caso sob exame, isso já se encontra estabelecido na 

própria legislação penal, que, embora imponha a regra geral de proibição do aborto (Justiça 

Universal), prevê excludentes de ilicitude (aborto terapêutico e em caso de estupro, nos termos 

do art. 128, do Código Penal brasileiro). 

77



 

 

Essa abordagem, todavia, apresenta tensões na medida em que se mostra destoante da 

jurisprudência da Suprema Corte brasileira (ADI 35101, ADPF 542, HC 124.3063). No entanto, 

confere robustez e legitimidade à hermenêutica das futuras decisões ao redefinir o alcance da 

tutela penal no direito à vida quando do julgamento da ADPF 442/DF. 

 

5 CONCLUSÃO 

 

A presente pesquisa propôs-se a investigar a legitimidade das decisões judiciais 

proferidas pelo Supremo Tribunal Federal (STF) em matérias de profundo desacordo moral e 

social, como o direito à vida. Para tanto, analisou-se a aplicabilidade do conceito clássico de 

Justiça, conforme sistematizado por Aristóteles, como critério hermenêutico substantivo. 

O estudo demonstrou que a filosofia clássica da Justiça oferece parâmetros robustos 

para a argumentação jurídica, capazes de transcender a mera conformidade formal com o texto 

legal. Os achados centrais residem na articulação dos conceitos aristotélicos com a prática 

constitucional contemporânea. 

Em primeiro lugar, examinou-se a sistematização aristotélica da justiça (dikaiosýnē) 

como uma virtude ética universal e prática, orientada ao Bem Comum e à felicidade 

(eudaimonía) da pólis. Identificou-se que a justiça se manifesta como um justo meio (mesótes), 

exigindo a atuação da prudência (phrónesis) por parte do julgador. 

Em segundo lugar, a análise hermenêutica da decisão do STF na ADI 3510/DF 

(pesquisa com células-tronco embrionárias) revelou a utilização explícita e implícita de 

conceitos aristotélicos. O Tribunal utilizou a distinção entre ato e potência para afastar o status 

de pessoa humana do embrião in vitro não utilizado. Além disso, a decisão refletiu a busca pelo 

Bem Comum, ao permitir que material biológico que seria descartado tivesse uma “destinação 

mais nobre” com potencial terapêutico, alinhando-se ao ideal de Justiça Universal (díkaion 

nomimón). 

Em terceiro lugar, a decisão da ADI 3510/DF evidenciou a aplicação da equidade 

(epieíkeia) e da prudência. A permissão condicionada e regulamentada (com consentimento, 

 
1 O STF, na ADI 3510, decidiu que é constitucional o uso de células-tronco embrionárias em pesquisas científicas, 
nos termos da Lei de Biossegurança (Lei nº 11.105/2005), não reconhecendo proteção ao embrião in vitro no 
mesmo status constitucional do direito à vida à pessoa humana já nascida. 
2 O STF, na ADPF 54, decidiu que a interrupção da gravidez de feto anencéfalo não constitui crime, ou seja, não 
deve ser punida penalmente quando o feto é diagnosticado com anencefalia. 
3 No bojo do HC 124.306/RJ, o Ministro Luís Roberto Barroso, em voto-vista, reconheceu a inconstitucionalidade 
da criminalização da interrupção voluntária da gestação efetivada no primeiro trimestre, por violação a direitos 
fundamentais da mulher e ao princípio da proporcionalidade. 

78



 

 

comitês de ética, etc.) foi vista como um justo meio entre o avanço científico irrestrito e a 

proibição total, configurando a justiça animada (díkaion émpsychon) que adapta a lei geral e 

abstrata às complexidades bioéticas, evitando a aplicação rígida e injusta da lei legal. 

A problemática central da pesquisa questionava: “em que medida o conceito clássico 

de Justiça em Aristóteles pode servir como critério hermenêutico de legitimidade para a 

argumentação jurídica contemporânea em decisões do Supremo Tribunal Federal relativas ao 

direito à vida?”. 

Em resposta, o conceito clássico de Justiça em Aristóteles pode servir, e de fato serve, 

como um critério hermenêutico substantivo de legitimidade, ao fornecer bases universais 

(virtude, bem comum) e operacionais (prudência e equidade) para que as decisões judiciais em 

temas de direito à vida superem o mero formalismo positivista meramente procedimental. Ao 

exigir a ponderação e o justo meio, esse parâmetro contribui para a legitimação da atuação do 

STF em contextos de desacordo moral razoável, principalmente em casos que envolvem o 

direito à vida, como ocorre na ADPF 442/DF. 

Assim, os objetivos específicos foram alcançados: (1) os conceitos de Justiça em 

Aristóteles foram examinados; (2) as razões de decidir da ADI 3510/DF foram analisadas 

hermeneuticamente, identificando-se o uso da filosofia aristotélica; e (3) avaliou-se que a noção 

clássica de Justiça pode servir como parâmetro de legitimidade para o julgamento futuro da 

ADPF 442/DF. O objetivo geral de analisar a legitimidade hermenêutica da argumentação do 

STF à luz da filosofia clássica foi, portanto, cumprido com relativo êxito. 

Outrossim, no tocante à hipótese, segundo a qual o recurso ao parâmetro clássico de 

justiça fortalece a legitimidade das decisões judiciais em matéria de direito à vida, conclui-se, 

a partir dos resultados parciais, que ela foi confirmada. 

A análise da ADI 3510/DF demonstrou que a utilização de categorias aristotélicas (ato 

e potência, equidade e prudência) dotou o julgamento de uma fundamentação que não se limitou 

à técnica jurídica, mas adentrou o terreno da filosofia moral e política, oferecendo parâmetros 

substantivos e criticando o formalismo. Essa “hermenêutica da justiça” permite ao STF 

justificar o seu papel em equilibrar o avanço científico com o respeito à dignidade humana e ao 

direito à saúde. 

Ademais, a aplicação prospectiva à ADPF 442/DF sugere que a prudência (phrónesis) 

e a equidade (epieíkeia) são indispensáveis para se conferir eficácias aos resultados e 

efetividade aos impactos da tutela penal do direito à vida enquanto bem jurídico protegido em 

virtude de sua dignidade intrínseca. O recurso à justiça clássica, ao legitimar a busca pela Justiça 

Social (em dimensão universal e em dimensão particular corretiva), o Bem Comum, a prudência 

79



 

 

e a equidade, confirma o potencial desses critérios para robustecer a legitimidade decisória do 

STF, internamente à sua jurisprudência, bem como externamente em relação aos representantes 

populares e a comunidade social. Todavia, essa abordagem, conforme se verificou, apresenta 

tensões na medida em que se mostra destoante da jurisprudência consolidada da Suprema Corte 

brasileira, principalmente nos julgamentos da ADI 3510, da ADPF 54 e do HC 124.306. 

Diante dos resultados obtidos, as perspectivas de pesquisas futuras se concentram na 

expansão da aplicação da “hermenêutica da justiça” clássica para além do direito à vida. 

Destarte, sugere-se o aprofundamento da investigação sobre como os conceitos de prudência e 

equidade em Aristóteles podem ser utilizados para mitigar outros dilemas existenciais e morais 

que atraem grande atenção política e social e envolvem o direito constitucional, como o 

tratamento jurídico de questões de identidade de gênero, família e eutanásia, bem como em 

relação aos impactos dessas decisões. A filosofia clássica, ao evitar o formalismo procedimental 

e o decisionismo judicial ativista, oferece um campo fértil para consolidar a legitimidade 

substancial da jurisdição constitucional em um cenário de alta complexidade jurídica, moral, 

política e social. 

 
 
REFERÊNCIAS 

 
BITTAR, Eduardo Carlos B.; ALMEIDA, Guilherme Assis de. Curso de Filosofia do 
Direito. 16. ed. Rio de Janeiro: Atlas, 2022. 
 
BRASIL. Supremo Tribunal Federal (Plenário). Ação Direta de Inconstitucionalidade 
(ADI) 3510/DF. Relator: Ministro Ayres Britto. Julgamento em: 05 mar. 2005. Disponível 
em: https://redir.stf.jus.br/paginadorpub/paginador.jsp?docTP=AC&docID=611723. Acesso 
em: 20 ago. 2025. 
 
BRASIL. Supremo Tribunal Federal (Plenário). Arguição de Descumprimento de Preceito 
Fundamental (ADPF) 54/DF. Relator: Ministro Marco Aurélio. Julgamento em 12 abr. 
2012. Disponível em: 
https://redir.stf.jus.br/paginadorpub/paginador.jsp?docTP=TP&docID=3707334. Acesso em: 
20 ago. 2025. 
 
BRASIL. Supremo Tribunal Federal (Plenário). Habeas Corpus (HC) 124.306/RJ. Voto-
vista: Ministro Luís Roberto Barroso. Disponível: 
https://www.stf.jus.br/arquivo/cms/noticianoticiastf/anexo/hc124306lrb.pdf. Acesso em: 20 
ago. 2025.  
 
JAEGER, Werner. Paideia: A formação do homem grego. São Paulo: Martins Fontes, 1995. 
 
MAMAN, Jeannette Antonios. Fenomenologia existencial do direito. São Paulo: Quartier 
Latin, 2003. 

80



 

 

 
MARTINS, Ives Gandra da Silva. O Direito Constitucional Comparado e a Inviolabilidade do 
Direito à vida Humana. In: PENTEADO, Jaques de Camargo (Org.). A Vida dos Direitos 
Humanos: Bioética Médica e Jurídica. Editora Fabris, 1999. 
 
MASCARO, Alysson L. Filosofia do Direito.11. ed. Rio de Janeiro: Atlas, 2024. 
 
MORAES, Alexandre de. Direito Constitucional. 41. ed. Rio de Janeiro: Atlas, 2025. 
 
MUÑOZ, Alberto Alonso. Liberdade e causalidade: ação, responsabilidade e metafísica em 
Aristóteles. São Paulo: Discurso Editorial, 2002. 
 
NARLOCH, Leandro; MUTO, Eliza. Quando a vida começa?. Revista Super Interessante. 
Publicado em 31 de outubro de 2005. Disponível em: https://super.abril.com.br/ciencia/vida-
o-primeiro-instante/. Acesso em: 20 ago. 2025. 
 
NOVAES, Roberto Vasconcelos. O filósofo e o tirano: por uma teoria da justiça em Platão. 
Belo Horizonte, Del Rey, 2006. 
 
PLATÃO, As Leis. Bauru: Edipro, 1999. 
 
PIMENTA JÚNIOR, Élcio Cunha. A proteção constitucional do direito à vida digna e a 
utilização de células-tronco embrionárias para pesquisas e terapias. 2025. Trabalho de 
Conclusão de Curso (Graduação em Direito) – Faculdade Presbiteriana Mackenzie de 
Brasília, Brasília, 2025. 64 fl. Disponível em: 
https://dspace.mackenzie.br/handle/10899/41029 . Acesso em: 21 ago. 2025. 
 
SANTOS, André Marsiglia de Oliveira. A prudência em Aristóteles como critério moral 
de justiça. 2022. Dissertação (Mestrado em Direito) – Programa de Estudos Pós-Graduados 
em Direito, Pontifícia Universidade Católica de São Paulo (PUC-SP), São Paulo, 2022. 71. fl. 
Disponível em: https://repositorio.pucsp.br/jspui/handle/handle/29558. Acesso em: 19 ago. 
2025. 
 
SHAPIRO, Ben. O Lado Certo da História: Como a razão e o propósito moral tornaram o 
Ocidente grande. Rio de Janeiro: Alta Books, 2019. 
 
VILLEY, Michel. A Formação do Pensamento Jurídico Moderno. São Paulo: WMF 
Martins Fontes, 2ª edição, 2019. 

81


