
XXXII CONGRESSO NACIONAL DO 
CONPEDI SÃO PAULO - SP

FILOSOFIA DO DIREITO, HERMENÊUTICA 
JURÍDICA E CÁTEDRA LUÍS ALBERTO WARAT

ROBISON TRAMONTINA



Copyright © 2025 Conselho Nacional de Pesquisa e Pós-Graduação em Direito 

Todos os direitos reservados e protegidos. Nenhuma parte destes anais poderá ser reproduzida ou transmitida 
sejam quais forem os meios empregados sem prévia autorização dos editores. 

Diretoria – CONPEDI 
Presidente - Profa. Dra. Samyra Haydêe Dal Farra Naspolini - FMU – São Paulo 
Diretor Executivo - Prof. Dr. Orides Mezzaroba - UFSC – Santa Catarina 
Vice-presidente Norte - Prof. Dr. Jean Carlos Dias - Cesupa – Pará 
Vice-presidente Centro-Oeste - Prof. Dr. José Querino Tavares Neto - UFG – Goiás 
Vice-presidente Sul - Prof. Dr. Leonel Severo Rocha - Unisinos – Rio Grande do Sul 
Vice-presidente Sudeste - Profa. Dra. Rosângela Lunardelli Cavallazzi - UFRJ/PUCRio – Rio de Janeiro 
Vice-presidente Nordeste - Prof. Dr. Raymundo Juliano Feitosa - UNICAP - Pernambuco 
 
Representante Discente: Prof. Dr. Abner da Silva Jaques - UPM/UNIGRAN - Mato Grosso do Sul 

Conselho Fiscal: 
Prof. Dr. José Filomeno de Moraes Filho - UFMA - Maranhão 
Prof. Dr. Caio Augusto Souza Lara - SKEMA/ESDHC/UFMG - Minas Gerais  
Prof. Dr. Valter Moura do Carmo - UFERSA - Rio Grande do Norte 
Prof. Dr. Fernando Passos – UNIARA - São Paulo 
Prof. Dr. Edinilson Donisete Machado - UNIVEM/UENP - São Paulo 
Secretarias 
Relações Institucionais: 
Prof. Dra. Claudia Maria Barbosa - PUCPR - Paraná 
Prof. Dr. Heron José de Santana Gordilho - UFBA - Bahia 
Profa. Dra. Daniela Marques de Moraes - UNB - Distrito Federal 
Comunicação: 
Prof. Dr. Robison Tramontina - UNOESC - Santa Catarina 
Prof. Dr. Liton Lanes Pilau Sobrinho - UPF/Univali - Rio Grande do Sul 
Prof. Dr. Lucas Gonçalves da Silva - UFS - Sergipe 
Relações Internacionais para o Continente Americano: 
Prof. Dr. Jerônimo Siqueira Tybusch - UFSM - Rio Grande do Sul 
Prof. Dr. Paulo Roberto Barbosa Ramos - UFMA - Maranhão 
Prof. Dr. Felipe Chiarello de Souza Pinto - UPM – São Paulo 
Relações Internacionais para os demais Continentes: 
Profa. Dra. Gina Vidal Marcilio Pompeu - UNIFOR - Ceará 
Profa. Dra. Sandra Regina Martini - UNIRITTER / UFRGS - Rio Grande do Sul 
Profa. Dra. Maria Claudia da Silva Antunes de Souza - UNIVALI – Santa Catarina 
Educação Jurídica 
Profa. Dra. Viviane Coêlho de Séllos Knoerr - Unicuritiba - PR 
Prof. Dr. Rubens Beçak - USP - SP 
Profa. Dra. Livia Gaigher Bosio Campello – UFMS – MS 
Eventos: 
Prof. Dr. Yuri Nathan da Costa Lannes - FDF - São Paulo 
Profa. Dra. Norma Sueli Padilha - UFSC - Santa Catarina 
Prof. Dr. Juraci Mourão Lopes Filho - UNICHRISTUS - Ceará 

Comissão Especial 
Prof. Dr. João Marcelo de Lima Assafim - UFRJ - RJ 
Profa. Dra. Maria Creusa De Araújo Borges - UFPB - PB 
Prof. Dr. Antônio Carlos Diniz Murta - Fumec - MG 
Prof. Dr. Rogério Borba - UNIFACVEST - SC 

   D597 
          Filosofia do direito, Hermenêutica jurídica e Cátedra Luís Alberto Warat[Recurso eletrônico on-line] organização CONPEDI 
             Coordenadores: Robison Tramontina – Florianópolis: CONPEDI, 2025. 

                Inclui bibliografia 
ISBN: 978-65-5274-290-2 
Modo de acesso: www.conpedi.org.br em publicações 
Tema: Os Caminhos Da Internacionalização E O Futuro Do Direito 

     1. Direito – Estudo e ensino (Pós-graduação) – Encontros Nacionais. 2. Filosofia do direito. 3. Hermenêutica jurídica e Cátedra Luís 
Alberto Warat. XXXII Congresso Nacional do CONPEDI São Paulo - SP (4: 2025: Florianópolis, Brasil).  

CDU: 34 

          Conselho Nacional de Pesquisa 
           e Pós-Graduação em Direito Florianópolis 

Santa Catarina – Brasil 
www.conpedi.org.br 



XXXII CONGRESSO NACIONAL DO CONPEDI SÃO PAULO - SP

FILOSOFIA DO DIREITO, HERMENÊUTICA JURÍDICA E CÁTEDRA LUÍS 
ALBERTO WARAT

Apresentação

O Grupo de Trabalho Filosofia do Direito, Hermenêutica Jurídica e Cátedra Luís Alberto 

Warat I consolidou-se, ao longo das diversas edições do CONPEDI, como um espaço 

privilegiado de reflexão crítica, diálogo interdisciplinar e reconstrução teórica dos 

fundamentos do direito contemporâneo. A diversidade temática dos trabalhos apresentados 

— que transitaram da hermenêutica filosófica à tópica jurídica, passando por debates sobre 

moralidade, reconhecimento, inteligência artificial, mutação constitucional, teoria crítica, 

práxis comunicativa e transformações sociopolíticas — evidencia a vitalidade intelectual que 

caracteriza este campo de pesquisa e reafirma a centralidade da reflexão jurídica para 

compreender as tensões que atravessam as democracias do século XXI.

Em um ambiente acadêmico cada vez mais marcado pela fragmentação metodológica e pela 

difusão de discursos simplificadores, o GT reafirmou a necessidade de uma abordagem 

sofisticada, plural e hermeneuticamente sensível. Os estudos aqui reunidos demonstram que o 

direito não pode ser reduzido a técnica, procedimento ou normatividade abstrata: trata-se de 

um fenômeno interpretativo atravessado por historicidade, linguagem, estruturas de poder, 

experiências sociais e disputas de sentido. Nesse horizonte, autores como Gadamer, Warat, 

Dworkin, Viehweg, Marcuse, Han e Waluchow, entre tantos outros mobilizados nos 

trabalhos submetidos, tornaram-se interlocutores fundamentais para a reconstrução dos 

limites, possibilidades e responsabilidades da práxis jurídica.

Um primeiro eixo de discussões concentrou-se nos desafios hermenêuticos emergentes nas 

democracias contemporâneas, especialmente no tocante à legitimidade da jurisdição 

constitucional, à crise da verdade, à mutação constitucional e ao papel das cortes em 

contextos de tensão institucional. As pesquisas, apresentadas sob perspectivas diversas, 

destacaram a necessidade de reconectar hermenêutica, moralidade pública e responsabilidade 

institucional na era da hiperpolarização e da erosão das esferas de consenso.

Outro conjunto de investigações voltou-se às mediações entre identidade pessoal, linguagem, 

dogmática jurídica e direitos fundamentais, examinando como fenômenos subjetivos e 

comunicacionais desafiam categorias tradicionais da teoria do direito. Destacam-se, nesse 

sentido, estudos que revelam a urgência de incorporar abordagens interdisciplinares e 

sensíveis às complexidades da experiência humana nas práticas interpretativas e decisórias.



Também merecem atenção as reflexões sobre racionalidade jurídica, método e epistemologia 

do direito, que se valem da tradição tópica, da hermenêutica filosófica e da crítica waratiana 

para problematizar o ensino jurídico e a produção acadêmica. Os trabalhos expostos 

evidenciam que formar juristas implica muito mais do que transmitir conteúdos: exige 

cultivar sensibilidade hermenêutica, consciência histórica, capacidade crítica e 

responsabilidade ética.

O GT igualmente acolheu contribuições que articulam filosofia política, teoria crítica e 

sociologia do direito, com destaque para análises sobre movimentos sociais, desigualdades 

estruturais, propriedade, trabalho e emancipação humana. As investigações apresentadas 

demonstram como o direito permanece um campo de disputa simbólica e material, no qual se 

confrontam projetos de sociedade, promessas de reconhecimento e experiências de exclusão.

Por fim, emergiram debates inovadores sobre tecnologia, comunicação e os limites da 

inteligência artificial. Esses trabalhos revelam que a revolução tecnológica não elimina a 

centralidade da interpretação, da ética e da responsabilidade humana — ao contrário, 

intensifica as perguntas sobre como decidimos, quais valores mobilizamos e que formas de 

vida desejamos preservar.

Em conjunto, os textos apresentados oferecem um panorama plural e metodologicamente 

robusto da pesquisa jurídica crítica no Brasil, reafirmando a importância de espaços 

acadêmicos capazes de promover diálogo, reflexividade e abertura a novas tradições teóricas. 

Inspirado pelo legado de Luís Alberto Warat, este GT manteve viva a provocação waratiana 

de repensar o direito para além de sua superfície institucional, convidando pesquisadoras e 

pesquisadores a explorarem suas dimensões simbólicas, afetivas, comunicacionais e políticas.

O conjunto de reflexões aqui sistematizado evidencia que a crítica teórica e a investigação 

rigorosa permanecem indispensáveis para compreender e transformar o presente. Mais do 

que oferecer respostas prontas, essas abordagens fornecem instrumentos para formular 

perguntas mais fecundas e, sobretudo, para reconhecer que todo ato interpretativo envolve 

responsabilidade, compromisso democrático e abertura ao diálogo. É nesse espírito que este 

Grupo de Trabalho se consolidou de forma progressiva ao longo dos anos, tornando-se um 

espaço cada vez mais qualificado para a apresentação de questões essenciais, o 

aprofundamento de debates fundamentais e a construção de novas agendas de pesquisa 

jurídica crítica no país.



PROPRIEDADE PRIVADA E SERVIDÃO: A FUNDAÇÃO DA SOCIEDADE 
BURGUESA COMO FIO CONDUTOR DAS DESIGUALDADES E OS DESAFIOS 

DA EMANCIPAÇÃO HUMANA

PRIVATE PROPERTY AND SERVITUDE: THE FOUNDATION OF BOURGEOIS 
SOCIETY AS THE GUIDING THREAD OF INEQUALITIES AND THE 

CHALLENGES OF HUMAN EMANCIPATION

Andreza Stewart Duarte Ferreira

Resumo

A propriedade privada, longe de ser um dado natural da humanidade, constitui-se 

historicamente como um mecanismo de exclusão e dominação. Desde Rousseau, se observa 

que a primeira cerca erguida, delimitando o que antes era comum, inaugurou não apenas a 

ideia de propriedade, mas também a desigualdade entre os homens. Marx aprofunda essa 

análise e revela que onde existe dois direitos iguais, a força prevalece. O episódio do "Furto 

de Madeira", ilustra a perversidade do direito burguês ao criminalizar a apropriação de bens 

naturais, ao mesmo tempo em que protege a acumulação privada dos grandes proprietários. 

Essa lógica se estende à propriedade fundiária, que, tal como a escravidão, transforma a terra; 

um bem comum essencial à vida, em uma mercadoria passível de expropriação. Essa 

analogia entre propriedade privada da terra e a propriedade de um ser humano por outro 

escancara o caráter alienante da privatização do mundo material. Por fim, problematizam-se 

os desafios da emancipação humana, debatendo os limites das reformas do sistema capitalista 

e a necessidade de uma ruptura estrutural.

Palavras-chave: Propriedade privada, Sociedade burguesa, Emancipação humana, 
Desigualdade, Expropriação

Abstract/Resumen/Résumé

Private property, far from being a natural condition of humanity, has historically been 

constituted as a mechanism of exclusion and domination. Since Rousseau, it has been 

observed that the first fence erected — demarcating what was once common — inaugurated 

not only the idea of property but also the inequality among men. Marx deepens this analysis 

by revealing that where two equal rights exist, force prevails. The episode of the "Theft of 

Wood" illustrates the perversity of bourgeois law by criminalizing the appropriation of 

natural goods while protecting the private accumulation of large landowners. This logic 

extends to land ownership, which, like slavery, transforms land — a common good essential 

to life — into a commodity subject to expropriation. This analogy between the private 

ownership of land and the ownership of one human being by another lays bare the alienating 

character of the privatization of the material world. Finally, the text problematizes the 

challenges of human emancipation, discussing the limits of reforms within the capitalist 

system and the necessity of structural rupture.

357



Keywords/Palabras-claves/Mots-clés: Private property, Bourgeois society, Human 
emancipation, Inequality, Expropriation

358



 

 

 

1. INTRODUÇÃO  

Tendo em vista que a história do capitalismo é fundamentalmente a história da 

expropriação, observa-se que a transição das sociedades pré-capitalistas para a modernidade 

industrial foi marcada por um processo violento e sistemático de destituição dos produtores 

diretos da terra e dos meios de subsistência. Esse movimento, constitui o ponto de partida da 

proletarização: a conversão dos trabalhadores autônomos, camponeses e artesãos em força de 

trabalho assalariada, despossuída de qualquer meio de produção e, portanto, dependente da 

venda de sua própria energia vital para sobreviver. A proletarização não é uma escolha 

individual, mas uma imposição estrutural, forma de sujeição mediada pelo mercado. 

Na raiz desse processo está a privatização: o solo, as florestas, os rios e os bens comuns, 

motivo pelo qual, o capitalismo redefine a relação da humanidade com a natureza, 

convertendo-a em mercadoria e subordinando-a às leis do lucro. A terra, que antes era lugar 

de pertencimento e reprodução da vida, torna-se mera propriedade, fator de produção, objeto 

de especulação. A expropriação da terra não representa apenas a perda de um recurso 

material, mas a ruptura de vínculos históricos, culturais e espirituais entre os povos e seus 

territórios. 

Com efeito, a confusão entre os conceitos de propriedade e propriedade privada, 

historicamente alimentada por perspectivas jusnaturalistas, sustenta a noção de que o impulso 

para a posse exclusiva de bens seria inato à condição humana, anterior a qualquer 

ordenamento social ou jurídico. No entanto, uma análise crítica permite distinguir claramente 

esses dois conceitos: propriedade como gênero e propriedade privada dos meios de produção 

como espécie histórica e socialmente determinada. 

A propriedade, enquanto categoria genérica, diz respeito à relação dos seres humanos com 

os meios de sua existência: a terra, os frutos, os instrumentos, as moradias, os bens coletivos. 

Em todas as sociedades humanas sempre existiu algum tipo de apropriação ou uso comum dos 

recursos, seja em formas tribais, comunitárias, coletivas ou públicas. A posse, o usufruto e a 

administração de bens foram organizados de maneira diversa conforme os contextos 

históricos, culturais e econômicos. A propriedade, portanto, pode ser comum, coletiva, 

compartilhada. 

Já a propriedade privada, como uma espécie dentro desse gênero, é uma forma específica, 

moderna e excludente de relação com os bens. Ela emerge com força a partir da consolidação 

do modo de produção capitalista, quando os meios de produção (terra, ferramentas, fábricas, 

capital) passam a ser concentrados nas mãos de uma minoria e protegidos pelo aparato 

359



 

 

 

jurídico do Estado. Ao contrário da propriedade comum, a propriedade privada implica 

exclusividade, individualização e mercantilização. Sua existência não é natural, mas histórica.  

Por conseguinte, a sacralização da propriedade privada, sobretudo dos meios de produção 

e como fundamento dos direitos humanos serve para proteger interesses de classe a 

efetivamente garantir dignidade. Nesse sentido, a crítica marxista cumpre um papel decisivo: 

ao mostrar que a propriedade privada dos meios de produção é resultado de um processo de 

expropriação e não de um impulso natural, ela desvela as bases ideológicas para as 

desigualdades.  

Em princípio, as riquezas resultantes da cooperação social, da força de trabalho de 

milhões, do conhecimento acumulado historicamente, dos recursos naturais comuns são 

apropriadas por uma minoria que detém os meios de produção. Essa minoria reivindica tal 

apropriação como um direito humano seu, ignorando deliberadamente que tais riquezas são 

produzidas em uma rede de interdependência e solidariedade social que a ideologia liberal se 

recusa a reconhecer. 

Essa apologia ao egoísmo, elevada à categoria de virtude pelo ethos burguês, constitui 

implicações devastadoras. Ao naturalizar a competição, a desigualdade e o fracasso, cada 

indivíduo é responsabilizado por sua própria condição, mesmo quando as estruturas impedem 

sua mobilidade. O sujeito ideal da modernidade liberal é aquele que se basta a si mesmo, não 

deve nada a ninguém e acumula para não partilhar. 

Nesse sentido, a defesa da propriedade privada como exaltação da liberdade é inseparável 

da promoção de um modelo de humanidade que rompe com a ideia de comunidade. A 

liberdade passa a ser pensada não como coabitação entre iguais, mas como a liberdade de 

explorar, excluir, concentrar. A dignidade, em vez de ser reconhecida na pluralidade das 

existências, é medida pela capacidade de consumir e acumular. 

Para enfrentar essa lógica, é necessário reconfigurar o que se entende por direitos 

humanos. Eles não podem mais ser pensados a partir do indivíduo proprietário e autônomo, 

mas a partir do sujeito coletivo, situado, concreto, já que a ideologia que sustenta essa visão 

não é neutra, mas fruto de um tempo, classe e de um projeto político específico.  

Ao transformar a propriedade privada em um direito natural e inviolável, a cultura jurídica 

moderna não apenas legitima a desigualdade, mas a glorifica como se fosse fruto de mérito 

individual. Isso se articula com uma ética profundamente egoísta, onde o sucesso, a 

acumulação e o consumo são apresentados como os fins últimos da existência humana. 

360



 

 

 

O problema central que este artigo busca enfrentar é a consolidação da propriedade 

privada como categoria jurídica absoluta, supostamente originária da natureza humana e a 

consequente ocultação de seu caráter ideológico na teoria liberal. O desafio, portanto, está em 

desvelar os mecanismos jurídicos e discursivos que perpetuam a concentração de riqueza e 

poder, ao mesmo tempo em que se travestem de garantias universais. 

Neste cenário, propõe-se como objetivo geral analisar criticamente a propriedade 

privada como construção histórica e ideológica associada à consolidação da sociedade 

burguesa, ressaltando seu papel na reprodução da desigualdade social e na negação da 

emancipação humana, a partir da perspectiva marxista. Para tanto, este estudo busca, 

especificamente: (i) discutir a origem da propriedade privada como processo de esbulho e 

exclusão, (ii) examinar o episódio da Lei do Furto de Madeira como expressão histórica da 

legitimação jurídica da expropriação dos bens comuns, (iii) contrapor a concepção liberal de 

liberdade e universalidade dos direitos humanos frente à perspectiva emancipatória.  

Apesar de ser amplamente defendida como fundamento da liberdade e do progresso 

econômico, a propriedade privada revela, em sua historicidade, um caráter excludente e 

concentrador. Nesse contexto, persiste uma tensão fundamental: seria possível mitigar os 

efeitos da propriedade privada dentro da lógica capitalista ou sua superação exige uma ruptura 

estrutural com as instituições que a sustentam? Esta pesquisa parte dessa problemática para 

analisar o papel histórico e jurídico da propriedade privada na reprodução das desigualdades, 

investigando alternativas emancipatórias à luz da crítica marxista e de experiências que 

desafiaram sua primazia. 

No que concerne ao método que ampara o objeto deste estudo, se configura enquanto 

histórica e dialética, fundamentada na crítica marxista. Assumimos que as formas jurídicas 

não são neutras, mas resultam de lutas sociais e de processos contraditórios de produção e 

reprodução das relações sociais. A forma jurídica é compreendida como reflexo e instrumento 

da sociabilidade burguesa, cuja aparência de universalidade e igualdade esconde conteúdos 

profundamente desiguais e excludentes, visto que a imparcialidade é só a forma, nunca o 

conteúdo do direito, que por sua vez, é analisado em sua materialidade concreta, como prática 

social situada e em seu conteúdo como linguagem que justifica e perpetua a dominação. 

A hipótese do trabalho é que a consagração da propriedade privada opera como um 

discurso ideológico ao se apresentar como neutro e racional, invertendo a realidade e 

transformando-a em privilégio, decorrente de mérito, esforço individual ou natureza humana, 

361



 

 

 

mas que ignora os processos históricos de espoliação e de apropriação coletiva das riquezas 

por uma minoria detentora de poder econômico. 

As conclusões, embora provisórias, apontam para a necessidade de romper com a 

narrativa liberal que coloca a liberdade humana como fundamento de todas as coisas, 

propondo repensar o paradigma privatista e mercantil, analisando a construção de caminhos 

para uma possível emancipação humana. Em última instância, propõe-se uma reflexão crítica 

sobre o papel do direito na reprodução das desigualdades, abrindo caminho para compreender 

– nas palavras de Engels – “como as coisas não deveriam ter acontecido”.  

 

2. A Primeira Cerca e o Primeiro Esbulho: A Origem da Propriedade e das 
Desigualdades 
 

A propriedade privada é frequentemente concebida como um direito natural, inato à 

condição humana e indissociável da liberdade individual. No entanto, essa concepção oculta 

sua dimensão histórica/política/excludente. A célebre passagem de Jean-Jacques Rousseau 

(1755) na obra “Discurso sobre a origem e os fundamentos da desigualdade entre os homens”, 

já afirmava: “O primeiro homem que, tendo cercado um terreno, lembrou-se de dizer isto é 

meu e encontrou pessoas suficientemente simples para acreditar nele, foi o verdadeiro 

fundador da sociedade civil”.  

Contudo, o que se fundava ali, mais precisamente, era a sociedade burguesa, cujos 

alicerces se firmariam sobre a desigualdade institucionalizada e a dominação de muitos por 

poucos, já que no contexto jusnaturalista, os direitos naturais (vida, liberdade, igualdade e 

propriedade), foram proclamados como universais, o que desnuda essa gênese não como um 

processo de aperfeiçoamento moral da humanidade, mas como o marco inaugural de um 

mundo que subjuga e institui a desigualdade como condição fundadora da ordem social.  

Observamos, nesse ponto, que a primeira demarcação sobre uma porção de terra é 

apresentada como um ato essencialmente arbitrário, desprovido de qualquer base em um 

direito universalmente aceito. Seu sucesso não decorre de legitimidade racional ou jurídica, 

mas do fato de encontrar pessoas “suficientemente simples” para crer em sua legitimidade 

(Rousseau, 1964a, p. 164). 

Se se entende que toda transgressão contra a propriedade é um roubo, não 

seria um roubo toda apropriação privada? Acaso minha propriedade privada 

362



 

 

 

não exclui a todo terceiro desta propriedade? Com isso, não lesiono, por 

consequência, o direito de propriedade dele?1 

 

Antes de ser uma garantia jurídica, a propriedade privada foi um ato de força. Os 

processos de acumulação primitiva, evidenciam que a gênese da propriedade sobre a terra e os 

meios de produção não se deu pela via da razão ou do contrato social, mas sim da 

expropriação e violência. A terra comum dos camponeses, as florestas, os rios, os campos, 

tudo foi progressivamente mercantilizado. A primeira cerca não foi apenas uma marca no 

solo, mas a negação da coletividade e o nascimento de um regime de exclusão. 

Do ponto de vista de uma formação socioeconômica superior, a propriedade 

privada da terra por determinados indivíduos parecerá tão absurda quanto a 

propriedade privada de um homem sobre outros homens. Nem mesmo uma 

sociedade inteira, ou uma nação, ou o conjunto simultâneo de todas as 

sociedades existentes é dono da terra. Eles são simplesmente seus posseiros, 

os seus beneficiários, e precisam legá-la em melhor estado às gerações que 

as sucedem como boni partes famílias [bons pais de família].2 
 

Inegavelmente, o direito, longe de ser neutro, mostra-se como expressão das 

correlações de forças materiais. A transformação do direito consuetudinário que reconhecia o 

uso comum das florestas, agora se reconfigura a partir de uma função repressiva. O que antes 

era tolerado passa a ser punido. 

Analogamente, a análise crítica da propriedade também ganha contornos com Pierre-

Joseph Proudhon, que em sua obra de 1840 - Qu'est-ce que la propriété? declara: “A 

propriedade é o roubo” - "La propriété, c'est le vol!”. É inegável que Marx foi inicialmente 

influenciado por Proudhon, especialmente em suas reflexões. No entanto, evidencia suas 

divergências a partir da “Miséria da Filosofia”. Em relação à célebre frase, Marx a 

considerava ambígua e conceitualmente insuficiente, chegando a classificá-la como uma 

formulação que se anulava por si mesma. Em carta endereçada a Johann Baptist von 

 
1 MARX, Carlos. Los debates de la 6ª Dieta Renana sobre la ley castigando los robos de leña. In: Escritos de 

juventud. México: FCE, 1987, p. 248 

2 MARX, K.O capital: crítica da economia política. Livro III: O processo global da produção capitalista. Rio de 

Janeiro: Civilização Brasileira, 1974. p. 901 

363



 

 

 

Schweitzer, datada de 24 de janeiro de 1865, expressa sua crítica a Proudhon, apontando os 

limites de sua abordagem superficial sobre a questão da propriedade. 

 

"[...] No melhor dos casos, isto só conduz a que as representações jurídico-

burguesas de «roubo» também se aplicam ao próprio ganho «honesto» do 

burguês. Por outro lado, como o «roubo», enquanto violação violenta da 

propriedade, pressupõe a propriedade, Proudhon embrulha-se em toda a 

espécie de invenções obscuras para ele próprio, acerca da verdadeira 

propriedade burguesa [...]"3 

 

Se a riqueza é fruto da cooperação social, como justificá-la como direito exclusivo de 

um indivíduo ou grupo? A propriedade, portanto, assume um status ontológico contraditório: 

é tratada pelo direito como relação entre o indivíduo e a coisa, como se existisse de forma 

natural, anterior ao próprio convívio humano. Ao examiná-la enquanto construção histórica, 

desvela-se que sua legitimidade não repousa em fundamentos racionais, éticos ou universais, 

mas sim em discursos de justificação. Essa compreensão de entender o âmbito jurídico como 

discurso de justificação do controle social, encontra respaldo no pensamento observado pelo 

professor Enoque Feitosa em sua tese “O Discurso Jurídico como Justificação: Uma análise 

marxista do direito a partir da relação entre verdade e interpretação” (2009).  

 

O que os discursos sobre moral e direito buscam justificar? Se a resposta 

consistisse em afirmar que visam justificar suas próprias decisões e escolhas, 

ela levaria a um paradoxo pelo qual ao direito e a moral incumbiriam 

justificar o que já está decidido e, no caso da moral, escolhido. Note-se que o 

discurso moral não oculta esse aspecto de justificar o já escolhido. 

Curiosamente, o direito, que é uma instância coercitiva, não gosta de 

evidenciar essa inversão no que concerne a justificar o já decidido. E ainda 

que parcialmente o direito faça isso - justifique o já determinado - é preciso 

que se diga que ele justifica o poder, que assim adquire a vaga qualidade de 

legítimo e, portanto, justifica a dominação, algo que a ideologia jurídica não 

 
3 (em português) "Sobre Proudhon (Carta a J. B. Von Schweitzer)". Traduzido do alemão por José Barata Moura 

em Marx Engels - Obras Escolhidas. Publicado no Social-Demokrat nos 16, 17 e 18 de 1, 3 e 5 de Fevereiro de 

1865. Publicado segundo o texto do jornal, confrontado com o publicado em apêndice à 1.ª edição alemã da 

Miséria da Filosofia (1885). 

364



 

 

 

admite, disfarçando o direito sob ideais vagos e genéricos como justiça, bem 

comum e paz social, valores a-históricos e cujo papel é apenas de 

justificação política-ideológica da forma jurídica. A luta pelos direitos 

humanos é a luta por sua concretização, é a luta para garantir os 

instrumentos de promoção da sociabilidade e não do isolamento e do 

egoísmo.4 

 

Portanto, a noção de propriedade como direito natural ignora as condições materiais 

desiguais de acesso à terra, aos instrumentos de produção e ao capital. Torna invisível o fato 

de que o trabalho é frequentemente realizado por muitos, enquanto o produto do trabalho é 

apropriado por poucos, já que em sociedades marcadas pela desigualdade estrutural, declarar 

que todos têm direito à propriedade é tão vazio quanto declarar que todos são iguais.  

Do mesmo modo, a universalidade desses direitos esbarra na ausência de sua 

concretização. A Revolução Francesa, ao proclamar os “direitos do homem e do cidadão”, 

não rompeu com essa lógica. Nesse cenário, urge repensar o ideal iluminista de direitos 

formais diante das demandas de justiça social. A mera existência legal de garantias não é 

suficiente para assegurar sua eficácia real. De certo, Bobbio já reconhecia a existência de uma 

crise dos fundamentos:  

 

Não se trata de encontrar o fundamento absoluto — empreendi mento 

sublime, porém desesperado —, mas de buscar, em cada caso concreto, os 

vários fundamentos possíveis. Mas também essa busca dos fundamentos 

possíveis — empreendimento legítimo e não destinado, como o outro, ao 

fracasso — não terá nenhuma importância histórica se não for acompanhada 

pelo estudo das condições, dos meios e das situações nas quais este ou 

aquele direito pode ser realizado. O problema fundamental em relação aos 

direitos do homem hoje, não é tanto o de justificá-los, mas o de protegê-los. 5 

 

A contradição é clara: o direito à propriedade se volta contra aqueles que nada 

possuem. Em uma sociedade baseada na propriedade, a não posse se torna uma forma de 

 
4 Referência ao artigo do Professor Enoque Feitosa intitulado Moralidade, Direitos Humanos e Propriedade 

Privada, p. 14.  
5 BOBBIO, N.A Era dos Direitos. Rio de Janeiro: Elesevier, 2014, p. 16. 

365



 

 

 

servidão. Longe de ser expressão da justiça, aparece na crítica marxista como o espelho 

ideológico das relações materiais de produção e exploração. Assim, substitui-se o mito da 

sociedade civil pela compreensão de uma sociedade burguesa no qual o "contrato social" 

jamais foi entre iguais. 

Ademais, a noção moderna de direitos humanos consagrado nas revoluções burguesas, 

é profundamente marcada por uma concepção individualista e privatista da liberdade. A 

Declaração dos Direitos do Homem e do Cidadão de 1789, ao proclamar a liberdade, é 

entendida como liberdade de apropriação. A igualdade não é a igualdade das condições, mas a 

igualdade perante a lei, que trata como iguais indivíduos desiguais. A fraternidade, por fim, 

foi sepultada nos campos de batalha do interesse privado.  

Assim, a promessa de direitos universais se realizou apenas para os que detinham 

capital, terra e poder. Essa moralidade liberal é funcional à reprodução das desigualdades. Ela 

legitima a concentração de riqueza e naturaliza a pobreza. Com o propósito de questionar essa 

pretensa universalidade e seus fundamentos, o professor Narbal de Marsillac, referindo-se ao 

conceito de dignidade, observa:  

 

“Como se pudesse ser recuperada, com o conceito de dignidade humana, 

uma mesma quididade cósmica para o conceito de ser humano, 

independentemente das contingências históricas, culturais, linguísticas, 

sociais etc. O humanismo evoca uma concepção metafísica que, por ser 

abstrata, não compreende inúmeras formas de vida e concepções de bem ao 

longo do planeta, desrespeitando-se, assim, a própria noção de dignidade 

humana.” 

“A própria noção de dignidade humana pode parecer, para alguns, absurda, 

antropocêntrica e vinculada à tradição judaico-cristã, que vê no ser humano 

o ápice da criação, uma vez que, na sua percepção, digna também é a vaca, o 

mar, o sol ou Pacha Mama, a Natureza, como o determina a Constituição do 

Equador em seu artigo 71. E tantos outros objetos de veneração.”6 

 

Dessa forma, os limites do universalismo e sua incapacidade de abarcar a diversidade de 

cosmologias, denuncia a pretensa neutralidade da noção de dignidade humana e nos convida a 

 
6 As reflexões aqui citadas foram extraídas da obra Retórica e Direitos Humanos, de Narbal de Marsillac, 

publicada pela Editora Appris Ltda., 1. ed., 2020. 

366



 

 

 

repensar os fundamentos dos direitos humanos não como verdades absolutas, mas como 

construções históricas situadas, permeadas por disputas e interesses. 

3. O Furto de Madeira e a Lógica da Acumulação: A Propriedade Como Roubo 

Legalizado 

Como foi observado, no episódio da promulgação da “Lei do Furto de Madeira”, o jovem 

Marx encontra um exemplo concreto da atuação do Estado enquanto instrumento de 

legitimação. O que antes era uma prática consuetudinária legítima de sobrevivência passa a 

ser tratado como crime. A nova norma que pune severamente o camponês que recolhe 

madeira do chão, evidencia a vocação para proteger os interesses da classe proprietária.  

1. Toda madeira de floresta ainda não derrubada; 2. Toda madeira verde, 

fora das florestas, destinada à exploração; 3. Toda madeira quebrada 

acidentalmente ou derrubada em troncos inteiros cuja preparação ainda não 

tenha começado; 4. Aparas e madeira de obra ainda não preparadas que se 

encontrem nas florestas e nos depósitos.7 

 

A legislação do furto de madeira exemplifica com precisão esse processo: o que era 

comum se torna mercadoria; a sobrevivência se torna crime e o direito costumeiro se 

transforma em delito penal. A acumulação de capital se consolida com o respaldo do direito, 

que opera não apenas como reflexo das relações econômicas, mas como ativo instrumento de 

sua manutenção. 

 

“Neste momento de globalização mercantil e privatização generalizada do 

mundo, os artigos de Marx sobre o furto de madeira são de uma atualidade 

perturbadora. A compra da força de trabalho de outrem estabelece uma 

relação de apropriação/expropriação não apenas dessa força de trabalho, mas 

também dos serviços públicos, da poupança popular, do consumo, dos 

corpos exibidos em espetáculo, do espaço entregue à especulação fundiária e 

imobiliária. A privatização atinge não só as empresas públicas, como 

também a educação, a informação, o direito (pela generalização do contrato 

 
7 Proposta de lei submetida à Dieta em nome de Frederico Guilherme, Rei da Prússia. 

367



 

 

 

privado, em detrimento da lei comum), a moeda, os saberes, a violência, em 

resumo, o espaço público em seu conjunto”.8 

 

Os diferentes parágrafos estabelecem uma regra de avaliação dos delitos e 

das penas correspondentes, caso “o furto seja cometido à noite ou em um 

feriado”, caso “o autor tenha se disfarçado com agasalhos ou enegrecido o 

rosto” para não ser reconhecido, caso tenha fornecido informações falsas 

sobre sua identidade etc. O §14 estipula ainda: “Todas as multas devidas por 

furto de madeira, ainda que sejam pagas por várias pessoas na qualidade de 

cúmplices ou beneficiárias, pertencem ao proprietário florestal, assim como 

o trabalho forçado de todos os condenados insolventes”. O §16 especifica: 

“Se, em razão da indigência do autor ou das pessoas responsabilizadas em 

lugar dele, a multa não puder ser cobrada, esta será substituída por trabalho 

ou pena de prisão” 

 

Bensaid contribui significativamente para elucidar o texto de Marx, ao expandir a análise 

sobre o conflito entre a propriedade privada e os direitos e práticas consuetudinárias. Sua 

leitura atualiza o debate, evidenciando a pertinência em um contexto contemporâneo marcado 

pela crescente mercantilização de todas as esferas da vida, nas quais até mesmo os bens 

comuns e os vínculos coletivos são submetidos à lógica da privatização. No prefácio da obra 

“Para a Crítica da Economia Política”, Marx descreve: 

 

[...] nos anos de 1842/43, como redator chefe da Gazeta Renana, vi-me pela 

primeira vez em apuros por ter que tomar parte na discussão sobre os 

chamados interesses materiais. As deliberações do parlamento renano sobre 

o roubo de madeira e parcelamento da propriedade fundiária, a polêmica 

oficial que o Sr. Von Schaper, então governador da província renana, abriu 

com a Gazeta Renana sobre a situação dos camponeses do vale da Mosela, e 

finalmente os debates sobre o livre-comércio e proteção aduaneira, deram-

me os primeiros motivos para ocupar-me das questões econômicas.9 

 

 
8 Trecho extraído da obra Os despossuídos, notas de Daniel Bensaïd, publicada pela Editora Boitempo. 
9 MARX, Karl. Para a crítica da economia política. In: Manuscritos econômico-filosóficos e outros textos 

escolhidos. Trad. José Arthur Giannotti. São Paulo: Victor Civita, 1974. 

368



 

 

 

A crítica aqui mencionada não rejeita a ideia de direitos, mas sua forma historicamente 

determinada. Trata-se de um modelo que protege a liberdade do capital, mas não a dignidade 

do trabalhador, que defende o direito de acumular, mas não o direito de viver com dignidade. 

Nesse sentido, a expropriação não é um evento isolado no passado (a acumulação 

primitiva), mas um processo contínuo e estrutural do modo de produção capitalista. No 

mundo contemporâneo, esse processo assume novas formas: a financeirização da vida, a 

especulação imobiliária, as privatizações dos bens públicos, a precarização do trabalho. A 

lógica da acumulação por expropriação segue operando como característica intrínseca do 

contexto neoliberal. A desapropriação de comunidades tradicionais, o avanço do agronegócio 

sobre territórios indígenas, a criminalização da pobreza - são faces da mesma engrenagem. 

Trata-se de uma dominação mediada por ideologias como o empreendedorismo 

individual, a meritocracia e a autorresponsabilidade. O indivíduo é instado a vencer num 

mercado que já está estruturalmente desigual. O fracasso não é atribuído ao sistema, mas à 

incapacidade individual. De igual forma, o tempo, os afetos, os corpos e as subjetividades são 

colonizados pelas lógicas de produtividade, eficiência e lucro. O trabalhador “livre” é na 

prática, um servo pós-moderno. 

A partir dessa constatação, a propriedade privada dos meios de produção é a violência 

primeira, estruturante e sistematicamente legitimada pelo aparato jurídico do Estado. Ela não 

se sustenta por argumentos racionais universais, mas pela reprodução material de relações 

desiguais. As reformas dentro dessa lógica dificilmente alteram sua essência. Políticas de 

redistribuição limitadas, programas compensatórios ou mesmo garantias ao direito à moradia 

coexistem com despejos, especulação fundiária e criminalização das ocupações.  

 

[...] quando o proletariado anuncia a dissolução da ordem mundial até então 

existente, ele apenas revela o mistério de sua própria existência, uma vez que 

ele é a dissolução fática dessa ordem mundial. Quando o proletariado exige a 

negação da propriedade privada, ele apenas eleva a princípio da sociedade o 

que a sociedade elevara a princípio do proletariado, aquilo que nele já está 

involuntariamente incorporado como resultado negativo da sociedade 

(MARX, 2010b, p. 156). 

 

Diversas experiências históricas e contemporâneas apontam possibilidades de resistência: 

movimentos camponeses que reocupam terras improdutivas, comunidades urbanas que se 

organizam em autogestão, formas alternativas de economia solidária, embora enfrentem 

369



 

 

 

limites materiais e repressão estatal. A promessa da modernidade jurídica de garantir direitos 

universais a todos os seres humanos esbarra em uma contradição incontornável: a liberdade de 

ir e vir, o acesso à moradia digna, à saúde, à educação, e sobretudo à propriedade, não se 

realizam como prerrogativas de todos.  

No entanto: quem define esses fundamentos? Quais sujeitos foram autorizados 

historicamente a dizer o que é “natural”? Em nome de quem e de quais interesses se proclama 

a existência desses direitos? Portanto, uma reflexão sobre a efetivação dos direitos humanos 

exige, necessariamente, que se confronte a estrutura que os impede: a ordem da propriedade 

privada, da acumulação e da desigualdade. A concretização dos direitos, portanto, não 

depende apenas de sua proclamação formal, mas da transformação profunda das condições 

materiais. 

4.  O Comum Contra o Privado: Experiências de Resistência e os Desafios da 
Emancipação Humana 

Em síntese, a naturalização do que é em verdade uma construção histórica fruto de lutas, 

violências e rearranjos de poder encontra no direito o seu terreno fértil de legitimação. A 

linguagem jurídica também pode ser instrumentalizada para ocultar sua função política: a 

reprodução das relações sociais fundadas na desigualdade. A exclusão, nesse contexto, não é 

percebida como uma injustiça, mas como um efeito colateral aceitável do funcionamento 

normal da ordem. A concentração da terra, o controle dos meios de produção e a 

mercantilização da moradia são aceitas como expressões legítimas do exercício de um direito. 

É diante dessa lógica privatista que emergem formas de resistência fundadas na ideia do 

bem viver. Diversos movimentos sociais expressam essa retomada, o Movimento dos 

Trabalhadores Rurais Sem Terra (MST), por exemplo, propõe formas autônomas de 

organização agrícola, educação e convivência, cooperativas de produção, redes de economia 

solidária, sistemas comunitários de água, alimentos e energia.  

Essas práticas não são apenas reações à exclusão: são experimentações de outros mundos 

possíveis. Elas articulam um saber que vem da prática coletiva, da construção horizontal e do 

enfrentamento ao modelo jurídico-econômico dominante, mesmo que limitadas pelo cerco do 

Estado e do capital, essas formas indicam que a emancipação humana requer uma 

reconfiguração a partir de outras lógicas de existência, exigindo a transformação das bases 

materiais sobre as quais a sociedade se organiza, a reconstrução dos vínculos comunitários e o 

resgate ao sentido de coletividade.  

 

370



 

 

 

Mas a emancipação humana só estará plenamente realizada quando o 

homem individual real tiver recuperado para si o cidadão abstrato e se 

tornado ente genérico na qualidade de homem individual na sua vida 

empírica, no seu trabalho individual, nas suas relações individuais, quando o 

homem tiver reconhecido e organizado suas “forces propres” [forças 

próprias] como forças sociais e, em consequência, não mais separar de si 

mesmo a força social na forma de força política. (MARX, 2010a, p. 54). 

 

 Nesse processo, o direito é disputado, já que ele não se restringe tão somente a um 

instrumento de dominação e tampouco como arena de resolução dos conflitos. É possível 

produzir rupturas e tensionar sua estrutura a partir de lutas populares. No entanto, essa disputa 

só será emancipatória se for acompanhada de consciência. 

Diante da crise civilizatória promovida pela lógica da acumulação capitalista que reduz a 

terra a mercadoria, o ser humano a força de trabalho e a vida a custo, emerge com força a 

necessidade de repensar os fundamentos da existência. Nesse horizonte, ganha relevância a 

proposta do bem viver, advinda das cosmovisões que concebem a vida em harmonia com a 

natureza, com a coletividade e com o tempo da terra. O bem viver não busca a acumulação 

nem a competitividade, mas sim o equilíbrio entre os seres humanos e o mundo natural, 

reconhecendo que não há dignidade possível sem o respeito às interdependências que 

sustentam a vida. 

Essa concepção rompe com o paradigma moderno, individualista/privatista e aponta para 

práticas concretas de resistência e reorganização do comum. A agroecologia, os sistemas de 

gestão comunitária da água, as economias solidárias, os territórios autogeridos e os modos de 

vida que recusam a exploração ambiental e humana são expressões de uma contra-hegemonia 

que desafia os pressupostos do capitalismo. Nesses espaços, a terra deixa de ser mercadoria 

para voltar a ser território de pertencimento e os vínculos coletivos se reafirmam como 

condição para a liberdade real. 

Por conseguinte, a emancipação não se reduz à conquista de direitos formais dentro da 

ordem vigente, mas exige uma reconfiguração profunda da relação de humanidade. É 

necessário recuperar o sentido de comunidade, resgatar os saberes ancestrais e insurgir contra 

a alienação imposta. Libertar-se não é apenas superar a exploração do trabalho, mas também 

reconectar-se com o mundo e produzir outras formas de existência pautadas no cuidado, na 

solidariedade e na justiça ambiental. 

371



 

 

 

Como nos advertiu Marx, “os filósofos se limitaram a interpretar o mundo de diversas 

maneiras; o que importa é transformá-lo”. Essa transformação exige mais do que reflexão: 

demanda ação coletiva, imaginação política e coragem. É preciso ousar outras ontologias, 

formas de convivência e um outro modo de habitar a Terra. 

A crítica à liberdade liberal é uma denúncia de sua abstração: ela ignora as relações 

sociais, as estruturas materiais e os modos de produção que determinam o que cada sujeito 

pode ou não realizar em sua existência. A liberdade só pode existir quando os indivíduos 

estiverem livres da coerção das necessidades básicas, da submissão econômica e da 

dependência de forças que escapam ao seu controle. 

 

É de se mencionar, na análise das funções do direito que, em sendo este um 

fenômeno social, o ponto de partida não pode ser o indivíduo isolado e sim o 

ser social. Fora disso, o direito perde o sentido e qualquer teoria perde, na 

tentativa de explicá-lo dessa forma, potencial heurístico, o que pode se dar 

ou por um erro metodológico ou por distorção ideológica deliberada do 

objeto. Ver o sujeito de direito como individuo isolado – é assim que o 

concebe o paradigma liberal – e não como resultado de um processo 

histórico que ocorre perante nossos olhos constitui-se um erro metodológico 

de imaginar uma suposta produção do indivíduo fora da coletividade.10 

 

É igualmente fundamental distinguir emancipação política de emancipação humana. A 

emancipação política, tal como se consolidou nas revoluções burguesas, corresponde à 

conquista de direitos civis e políticos, à separação entre Estado e religião, à consagração da 

igualdade jurídica entre os indivíduos e à instituição do cidadão como sujeito formalmente 

livre. Trata-se, portanto, de uma emancipação parcial, abstrata, restrita à esfera política, que se 

opera no interior de uma sociedade ainda profundamente desigual, com todas as suas mazelas 

e barbáries. 

 

O Estado político pleno constitui, por sua essência, a vida do gênero humano 

em oposição à sua vida material. Todos os pressupostos dessa vida egoísta 

continuam subsistindo fora da esfera estatal na sociedade burguesa, só que 

 
10 Referência ao artigo do professor Enoque Feitosa intitulado Forma Jurídica e Método Dialético: a crítica 

marxista ao direito, publicado na revista Prim@ Facie, p. 50-51.  

372



 

 

 

como qualidades da sociedade burguesa. Onde o Estado político atingiu a 

sua verdadeira forma definitiva, o homem leva uma vida dupla não só 

mentalmente, na consciência, mas também na realidade, na vida concreta; 

ele leva uma vida celestial e uma vida terrena, a vida na comunidade 

política, na qual se considera um ente comunitário, e a vida na sociedade 

burguesa, na qual ele atua como pessoa particular, encara as demais pessoas 

como meio, degrada a si próprio à condição de meio e se torna um joguete 

na mão de poderes estranho a ele.11 

 

Nesse sentido, o que se inaugura com a emancipação política não é o fim da 

exploração, mas sua reconfiguração em novas bases: a liberdade do capital para explorar, a 

igualdade formal que encobre desigualdades materiais e a manutenção da sociedade de classes 

sob a aparência de um contrato social entre iguais. 

A emancipação humana, por outro lado, ultrapassa os limites da política formal e 

busca a transformação das condições materiais de existência. Ela representa a libertação do 

proletariado e de toda a humanidade, das formas de exploração do homem pelo homem, o que 

pressupõe a superação da propriedade privada dos meios de produção, da divisão antagônica 

entre classes sociais e das estruturas que produzem alienação, miséria e dominação. 

Enquanto a emancipação política concede ao trabalhador o direito de vender sua força 

de trabalho em igualdade jurídica com o capitalista ainda que em condições profundamente 

desiguais, a emancipação humana visa eliminar a própria necessidade de vender-se para viver. 

Ela não se limita a uma classe ou grupo, mas tem como horizonte a abolição da sociedade de 

classes e a criação de uma forma de vida em que os indivíduos possam desenvolver 

livremente suas potencialidades. 

Em termos históricos concretos, a emancipação política está ligada à ascensão da 

burguesia como classe dominante e à institucionalização do Estado moderno. Já a 

emancipação humana, como horizonte revolucionário, é a tarefa histórica do proletariado, não 

como uma classe que busca substituir outra, mas como sujeito que elimina as condições que 

tornam possível a existência das classes. 

Dessa forma, a crítica de Marx revela que não basta ser cidadão no papel, com direitos 

civis e políticos garantidos por uma constituição. É preciso ser plenamente humano na prática, 

 
11 MARX, Karl. Sobre a questão judaica. Trad. Nélio Schneider. São Paulo: Boitempo. 2010a, p. 40. 

373



 

 

 

o que exige condições concretas de vida digna, acesso aos meios de existência e participação 

real na produção e organização da vida social. Essa distinção permanece central para 

compreender os limites das democracias liberais contemporâneas e para vislumbrar caminhos 

efetivos de transformação social. 

 

5. CONSIDERAÇÕES FINAIS  

Por fim, a trajetória histórica da propriedade - longe de ser uma decorrência natural da 

condição humana, revela-se como uma construção social e jurídica profundamente enraizada 

na consolidação da sociedade burguesa e na reprodução das desigualdades estruturais. Ao 

longo do artigo, buscou-se evidenciar uma das expressões mais refinadas do discurso 

ideológico moderno, forjado para legitimar a expropriação dos bens comuns, a concentração 

de riquezas e a alienação. 

A análise do episódio da "Lei do Furto de Madeira" revelou o papel ativo do direito na 

criminalização da sobrevivência e na legitimação da ordem capitalista. Nesse sentido, a 

distinção entre emancipação política e emancipação humana permitiu compreender que os 

direitos proclamados como universais no liberalismo burguês são direitos da classe 

proprietária e que a verdadeira emancipação a que rompe com a exploração e com as 

estruturas de dominação só pode ser concebida como um processo coletivo e revolucionário. 

Frente à crise ecológica, ao avanço da financeirização da vida e à captura total das 

dimensões humanas pela lógica do capital, torna-se ainda mais urgente recuperar o comum 

como alternativa de resistência. Práticas populares e territoriais como as experiências do bem 

viver, da agroecologia, das ocupações urbanas, demonstram que é possível imaginar e 

construir formas de vida alicerçadas na coletividade, no cuidado e na reciprocidade. 

Se a dominação no capitalismo é estrutural, sua superação não pode ser individual, moral 

ou voluntarista, ela exige uma transformação coletiva e radical das bases que organizam a 

vida em sociedade. O capitalismo não apenas explora o trabalho e concentra riqueza: ele 

estrutura relações sociais, subjetividades e formas de viver que são incompatíveis com a 

dignidade humana e a sustentabilidade do planeta.  

Nesse sentido, é preciso afirmar com clareza: não há formas de humanização possíveis no 

interior do capitalismo, pois este se funda justamente na desumanização e mercantilização da 

vida, na alienação do trabalho e na devastação contínua. Como adverte Michael Löwy, 

“romper com o capitalismo é a única forma de salvar o planeta”, já que a famosa máxima 

374



 

 

 

presente no livro Realismo Capitalista de Mark Fisher, continua atual: “É mais fácil imaginar 

o fim do mundo do que o fim do capitalismo.” e tal dificuldade imaginativa não é casual. 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

ARENDT, Hannah. A condição humana. 10. ed. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2007. 

ARISTÓTELES. Retórica. Lisboa: Casa da Moeda, 1998. 

BENSAÏD, Daniel; MARX, Karl. Os despossuídos: debates sobre a lei referente ao furto de 

madeira. Trad. Nélio Schneider e Mariana Echalar. São Paulo: Boitempo, 2017. 

BOBBIO, Norberto. A era dos direitos. Tradução de Carlos Nelson Coutinho. Rio de Janeiro: 

Campus, 1992. 

DELLA VOLPE, Galvano. Rousseau e Marx: a liberdade igualitária. Lisboa: Edições 70, 

1982. 

ENGELS, Friedrich. A situação da classe trabalhadora na Inglaterra. São Paulo: Boitempo, 

2010b. 

ENGELS, Friedrich. Anti-Dühring. São Paulo: Boitempo, 2015. 

FEITOSA, Enoque. Cidadania, Constituição e desenvolvimento: a tensão no direito entre 

promessas formais e as demandas por sua concretização. Revista Jurídica, v. 4, n. 45. 

Curitiba: UNICURITIBA, 2016. 

FEITOSA, Enoque. Estado e sociedade civil em Gramsci: entre coerção e consentimento. São 

Paulo: Malheiros, 2008. 

FEITOSA, Enoque. O discurso jurídico como justificação: uma análise marxista do direito a 

partir da relação entre verdade e interpretação. Recife: UFPE, 2009. 

FREITAS, Lorena. Para além da toga. Recife: Bagaço, 2009. 

HART, Herbert. O conceito de direito. Lisboa: Calouste Gulbenkian, 2005. 

375



 

 

 

KELSEN, Hans. Teoria pura do direito. São Paulo: M. Fontes, 2003. 

LUKÁCS, Georg. História e consciência de classe: estudos de dialética marxista. Lisboa: 

Escorpião, 1977. 

MARILLAC, Narbal de. Retórica e Direitos Humanos. Curitiba: Appris, 2020. 

MARX, Karl. A miséria da filosofia. São Paulo: Boitempo, 2017. 

MARX, Karl. Crítica da filosofia do direito de Hegel. Trad. Rubens Enderle; Leonardo de 

Deus. São Paulo: Boitempo, 2010b. 

MARX, Karl. Crítica do Programa de Gotha. Trad. Rubens Enderle. São Paulo: Boitempo, 

2012. 

MARX, Karl. Grundrisse: manuscritos econômicos de 1857-1858: esboços da crítica da 

economia política. Trad. Mario Duayer; Nélio Schneider. São Paulo: Boitempo, 2011. 

MARX, Karl. Manuscritos econômico-filosóficos. Trad. Jesus Ranieri. São Paulo: Boitempo, 

2009a. 

MARX, Karl. Observaciones sobre la reciente reglamentación de la censura prusiana (por 

un rinlandés). In: Escritos de juventud sobre el derecho. Barcelona: Antrophos, 2008. 

MARX, Karl. O debate da Dieta prussiana sobre a censura (Gazeta Renana, 12/05/1842). In: 

Liberdade de imprensa. Porto Alegre: L&PM, 2001. 

MARX, Karl. Para a crítica da economia política. In: Manuscritos econômico-filosóficos e 

outros textos escolhidos. Trad. José Arthur Giannotti. São Paulo: Victor Civita, 1974. 

MARX, Karl. Sobre a questão judaica. Trad. Nélio Schneider. São Paulo: Boitempo, 2010a. 

MARX, Karl; ENGELS, Friedrich. A ideologia alemã. Trad. Rubens Enderle; Nélio 

Schneider; Luciano Cavini Martorano. São Paulo: Boitempo, 2009b. 

376



 

 

 

MARX, Karl; ENGELS, Friedrich. Teses sobre Feuerbach. In: MARX, Karl; ENGELS, 

Friedrich. A ideologia alemã. Trad. Rubens Enderle; Nélio Schneider; Luciano Cavini 

Martorano. São Paulo: Boitempo, 2009b. 

MARX, Karl. Obras fundamentales: Marx escritos de juventud. Trad. Ricardo Campa 

Pacheco; Alberto Cue García. México: Fondo de Cultura Económica, 1982. v. I. 

ROUSSEAU, Jean-Jacques. Discurso sobre a origem das desigualdades entre os homens. São 

Paulo: Abril, 1983. 

SILVEIRA, D. J. da. Críticas ao vale de lágrimas: reflexões sobre Álvaro Vieira Pinto. 

Campina Grande: EDUEPB, 2024. 

 

377


