
XXXII CONGRESSO NACIONAL DO 
CONPEDI SÃO PAULO - SP

DIREITOS HUMANOS E EFETIVIDADE: 
FUNDAMENTAÇÃO E PROCESSOS 

PARTICIPATIVOS

JOANA STELZER

ABNER DA SILVA JAQUES

FLÁVIO DE LEÃO BASTOS PEREIRA



Copyright © 2025 Conselho Nacional de Pesquisa e Pós-Graduação em Direito 

Todos os direitos reservados e protegidos. Nenhuma parte destes anais poderá ser reproduzida ou transmitida 
sejam quais forem os meios empregados sem prévia autorização dos editores. 

Diretoria – CONPEDI 
Presidente - Profa. Dra. Samyra Haydêe Dal Farra Naspolini - FMU – São Paulo 
Diretor Executivo - Prof. Dr. Orides Mezzaroba - UFSC – Santa Catarina 
Vice-presidente Norte - Prof. Dr. Jean Carlos Dias - Cesupa – Pará 
Vice-presidente Centro-Oeste - Prof. Dr. José Querino Tavares Neto - UFG – Goiás 
Vice-presidente Sul - Prof. Dr. Leonel Severo Rocha - Unisinos – Rio Grande do Sul 
Vice-presidente Sudeste - Profa. Dra. Rosângela Lunardelli Cavallazzi - UFRJ/PUCRio – Rio de Janeiro 
Vice-presidente Nordeste - Prof. Dr. Raymundo Juliano Feitosa - UNICAP - Pernambuco 
 
Representante Discente: Prof. Dr. Abner da Silva Jaques - UPM/UNIGRAN - Mato Grosso do Sul 

Conselho Fiscal: 
Prof. Dr. José Filomeno de Moraes Filho - UFMA - Maranhão 
Prof. Dr. Caio Augusto Souza Lara - SKEMA/ESDHC/UFMG - Minas Gerais  
Prof. Dr. Valter Moura do Carmo - UFERSA - Rio Grande do Norte 
Prof. Dr. Fernando Passos – UNIARA - São Paulo 
Prof. Dr. Edinilson Donisete Machado - UNIVEM/UENP - São Paulo 
Secretarias 
Relações Institucionais: 
Prof. Dra. Claudia Maria Barbosa - PUCPR - Paraná 
Prof. Dr. Heron José de Santana Gordilho - UFBA - Bahia 
Profa. Dra. Daniela Marques de Moraes - UNB - Distrito Federal 
Comunicação: 
Prof. Dr. Robison Tramontina - UNOESC - Santa Catarina 
Prof. Dr. Liton Lanes Pilau Sobrinho - UPF/Univali - Rio Grande do Sul 
Prof. Dr. Lucas Gonçalves da Silva - UFS - Sergipe 
Relações Internacionais para o Continente Americano: 
Prof. Dr. Jerônimo Siqueira Tybusch - UFSM - Rio Grande do Sul 
Prof. Dr. Paulo Roberto Barbosa Ramos - UFMA - Maranhão 
Prof. Dr. Felipe Chiarello de Souza Pinto - UPM – São Paulo 
Relações Internacionais para os demais Continentes: 
Profa. Dra. Gina Vidal Marcilio Pompeu - UNIFOR - Ceará 
Profa. Dra. Sandra Regina Martini - UNIRITTER / UFRGS - Rio Grande do Sul 
Profa. Dra. Maria Claudia da Silva Antunes de Souza - UNIVALI – Santa Catarina 
Educação Jurídica 
Profa. Dra. Viviane Coêlho de Séllos Knoerr - Unicuritiba - PR 
Prof. Dr. Rubens Beçak - USP - SP 
Profa. Dra. Livia Gaigher Bosio Campello – UFMS – MS 
Eventos: 
Prof. Dr. Yuri Nathan da Costa Lannes - FDF - São Paulo 
Profa. Dra. Norma Sueli Padilha - UFSC - Santa Catarina 
Prof. Dr. Juraci Mourão Lopes Filho - UNICHRISTUS - Ceará 

Comissão Especial 
Prof. Dr. João Marcelo de Lima Assafim - UFRJ - RJ 
Profa. Dra. Maria Creusa De Araújo Borges - UFPB - PB 
Prof. Dr. Antônio Carlos Diniz Murta - Fumec - MG 
Prof. Dr. Rogério Borba - UNIFACVEST - SC 

D597 
          Direitos humanos e efetividade: fundamentação e processos participativos[Recurso eletrônico on-line] organização CONPEDI 
             Coordenadores: Joana Stelzer, Abner da Silva Jaques, Flávio de Leão Bastos Pereira – Florianópolis: CONPEDI, 2025. 

                Inclui bibliografia 
ISBN: 978-65-5274-299-5 
Modo de acesso: www.conpedi.org.br em publicações 
Tema: Os Caminhos Da Internacionalização E O Futuro Do Direito 

     1. Direito – Estudo e ensino (Pós-graduação) – Encontros Nacionais. 2. Direitos humanos e efetividade. 3. Fundamentação e 
processos participativos. XXXII Congresso Nacional do CONPEDI São Paulo - SP (4: 2025: Florianópolis, Brasil).  

CDU: 34 

          Conselho Nacional de Pesquisa 
           e Pós-Graduação em Direito Florianópolis 

Santa Catarina – Brasil 
www.conpedi.org.br 



XXXII CONGRESSO NACIONAL DO CONPEDI SÃO PAULO - SP

DIREITOS HUMANOS E EFETIVIDADE: FUNDAMENTAÇÃO E 
PROCESSOS PARTICIPATIVOS

Apresentação

Estimados Leitores,

É com alegria que apresentamos os Anais do Grupo de Trabalho (GT) DIREITOS 

HUMANOS E EFETIVIDADE: FUNDAMENTAÇÃO E PROCESSOS PARTICIPATIVOS 

I. Esta publicação consolida a produção científica apresentada durante o XXXII Congresso 

Nacional do Conpedi, que ocorreu na Universidade Presbiteriana Mackenzie, em São Paulo, 

de 26 a 28 de novembro de 2025.

Consolidado ao longo do tempo, o Congresso não se limita à mera apresentação de pesquisas; 

mas, catalisa debates sobre o futuro do Direito e sua responsabilidade social, reunindo a 

vanguarda da pesquisa jurídica – doutores, mestres, pesquisadores e estudantes – de todas as 

regiões do país. A escolha de um tema central e a organização de Grupos de Trabalho (GTs) 

garantem que a discussão seja ao mesmo tempo ampla e profundamente especializada, 

promovendo interação entre diferentes linhas de pesquisa e consolidando a comunidade 

acadêmica brasileira de Direito.

Entre os diversos eixos temáticos propostos, o GT DIREITOS HUMANOS E 

EFETIVIDADE: FUNDAMENTAÇÃO E PROCESSOS PARTICIPATIVOS I se destacou 

pela sua relevância intrínseca e pela urgência dos desafios sociais contemporâneos. O GT, 

em síntese, acolhe trabalhos que investigam tanto os êxitos na concretização dos Direitos 

Humanos quanto as causas da ineficácia, sejam elas estruturais, institucionais ou culturais, e 

propõe caminhos para a superação de tais barreiras, como a reinterpretação de dispositivos 

legais, a proposição de novas políticas públicas e a fiscalização de práticas estatais e 

privadas. Busca-se transformar os Direitos Humanos de meros enunciados programáticos em 

instrumentos reais de transformação social.

Em tal contexto, há um forte estímulo à crítica dogmática, na qual os participantes analisam 

se os modelos teóricos atuais são suficientes para abarcar novos desafios, como as crises 

climáticas, as novas tecnologias ou as crescentes desigualdades globais. Este componente 

teórico-crítico é vital para garantir que a busca pela efetividade não seja apenas instrumental, 

mas embasada em entendimento sólido e progressista da dignidade da pessoa humana no 

século XXI.



No que tange aos "Processos Participativos", almeja-se uma compreensão contemporânea de 

que a efetividade dos Direitos Humanos não pode ser alcançada apenas por meio de uma 

intervenção vertical (Estado para o cidadão). Pelo contrário, ela é intrinsecamente ligada à 

democratização e à horizontalização do poder. O GT explora o papel da sociedade civil, das 

organizações não governamentais, dos movimentos sociais e das comunidades vulneráveis na 

formulação, implementação e fiscalização das políticas de Direitos Humanos. Pesquisas neste 

eixo analisam a eficácia de instrumentos como audiências públicas, conselhos gestores, 

iniciativas populares e litigância estratégica como meios pelos quais os cidadãos podem 

exercer seu direito à participação e, assim, garantir que as ações de efetivação dos direitos 

sejam responsivas às suas necessidades reais e específicas. A participação é vista, portanto, 

não apenas como um direito, mas como o principal vetor para a realização plena de todos os 

outros direitos.

Dessa forma, o encerramento das atividades do Grupo de Trabalho Direitos Humanos e 

Efetividade: Fundamentação e Processos Participativos I, no âmbito do Congresso Nacional 

do CONPEDI, não apenas cumpriu sua missão de promover a ciência jurídica, mas também 

ofereceu perspectiva clara e imperativa: a garantia da efetividade dos Direitos Humanos 

transcende a esfera estatal e normativa, ancorando-se na responsabilidade individual. As 

pesquisas apresentadas sublinharam que a construção de uma sociedade genuinamente 

humanitária e justa exige que cada indivíduo assuma uma postura proativa, ética e consciente 

em suas ações, reconhecendo-se como peça-chave para o futuro e para a plena realização dos 

direitos de todos, reafirmando o papel central do CONPEDI na articulação e disseminação 

desse conhecimento.

Desejamos Excelente Leitura!

Profa. Dra. Joana Stelzer

Prof. Dr. Abner da Silva Jaques

Prof. Dr. Flávio de Leão Bastos Pereira



1 Doutora e Mestra em Penal e Processo Penal (USP). Graduada em Direito (UFS). Professora Associada da 
UFS, vinculada ao Programa de Pós-graduação stricto sensu e à graduação em direito.

2 Mestrando em Direito (UFS). Especialista em Direito Público pela PUC-Minas. Graduado em Direito e em 
Teologia. Oficial Investigador de Polícia Civil em Sergipe.

3 Mestrando em Direito vinculado ao PRODIR/UFS. Bacharel em direito pela UFS. Advogado. Pós-graduado 
em Processo Civil.

1

2

3

VIDA COMUNITÁRIA PARA CONCRETIZAÇÃO DOS DIREITOS DA 
FRATERNIDADE

COMMUNITY LIFE FOR THE FULFILLMENT OF THE RIGHTS OF 
FRATERNITY

Daniela Carvalho Almeida Da Costa 1
Caio César Andrade de Almeida 2

Caio Poderoso Bispo da Mota 3

Resumo

Este artigo busca explorar as possibilidades de superação da individualização, que impede a 

concretização dos Direitos da Fraternidade, enfatizando a corresponsabilidade social e a 

interação comunitária. A pesquisa parte da questão: "Quais as possíveis soluções para a 

concretização dos Direitos da Fraternidade ante a individualização da vida?". A metodologia 

inclui revisão bibliográfica, com base em autores como Friedrich Engels e Byung-Chul Han, 

para contextualizar o processo de individualização, e examina a teoria do constitucionalismo 

fraternal. A hipótese central é que a transformação de perspectivas culturais, como a não 

objetificação do outro e uma visão mais positiva sobre o conflito, facilita o fortalecimento de 

laços comunitários, promovendo, assim, o comprometimento coletivo com direitos 

transindividuais. Conclui-se que o avanço desses direitos depende de uma responsabilização 

ética compartilhada, que transcenda o individualismo para consolidar uma cultura de 

fraternidade essencial à concretização de direitos coletivos e à criação de ambientes de paz e 

solidariedade intergeracional.

Palavras-chave: Constitucionalismo fraternal, Direitos da fraternidade, Individualização da 
vida, Sociedade do desempenho, Vida comunitária

Abstract/Resumen/Résumé

This article seeks to explore the possibilities of overcoming individualization, which hinders 

the fulfillment of the Rights of Fraternity, emphasizing social co-responsibility and 

community interaction. The research is guided by the question: “What are the possible 

solutions for the fulfillment of the Rights of Fraternity in the face of the individualization of 

life?” The methodology includes a literature review, drawing on authors such as Friedrich 

1

2

3

5



Engels and Byung-Chul Han to contextualize the process of individualization, and examines 

the theory of fraternal constitutionalism. The central hypothesis is that the transformation of 

cultural perspectives—such as the non-objectification of the other and a more positive view 

of conflict—facilitates the strengthening of community bonds, thereby fostering collective 

commitment to transindividual rights. It concludes that the advancement of these rights 

depends on shared ethical responsibility, which transcends individualism to consolidate a 

culture of fraternity essential for the realization of collective rights and the creation of 

environments of peace and intergenerational solidarity.

Keywords/Palabras-claves/Mots-clés: Fraternal constitutionalism, Rights of fraternity, 
Individualization of life, Performance society, Community life

6



INTRODUÇÃO 

É inegável  que  existe  uma  ampla  crítica  à  teoria  da  classificação  geracional  dos

direitos humanos. Para os críticos, os direitos humanos são indivisíveis, e essa divisão em

gerações privilegia  os direitos  civis  e políticos,  colocando-os na condição de prontamente

realizáveis,  enquanto  que  os  direitos  econômicos,  sociais  e  culturais  são  considerados

realizáveis apenas de forma progressiva (Lima Júnior, 2002, p. 652).

Esses  críticos  argumentam que  todos  os  direitos  humanos  podem ser  exigidos  de

forma imediata,  independentemente  de categorizações  ou classificações.  Defendem, ainda,

que  a  concepção  dos  direitos  humanos,  como  um  todo,  transcende  dicotomias  como

liberal/social, capitalismo/socialismo e esquerda/direita, demandando metas concretas para a

realização (Lima Júnior, 2002, p. 653).

A concretização desses direitos envolve a positivação de normas legais, e, dentre elas,

destaca-se  a  Declaração  da  ONU  sobre  o  Direito  ao  Desenvolvimento,  de  1986,  que

reconhece a necessidade de “participação ativa, livre e significativa no desenvolvimento e na

distribuição justa dos benefícios daí resultantes” para o constante incremento do bem-estar de

toda a população (Assembleia Geral das Nações Unidas, 1986). Ou seja, coloca a participação

social como etapa do processo de desenvolvimento. 

De  igual  modo,  a  preocupação  de  que  os  direitos  humanos  não  sejam  meras

proclamações  retóricas,  também permeia  os  discursos  daqueles  que reconhecem os  ciclos

constitucionais em fases. Para esses estudiosos, a humanidade passou pelo Estado Liberal,

pelo  Estado  Social,  e,  atualmente,  estaria  no  estágio  do  Constitucionalismo  Fraternal

(Machado, 2016, p. 60). Assim, observa-se que a crítica à teoria das gerações dos direitos

humanos e a concepção do constitucionalismo por ciclos não são, em si, divergentes.

Dessa forma, este estudo parte de duas premissas. A primeira é que os princípios da

Revolução Francesa (Liberdade, Igualdade e Fraternidade), universalizados e positivados na

Declaração  Universal  de  Direitos  Humanos  de  1948  e  em  diversos  documentos  legais

nacionais  e  internacionais,  relegaram  a  fraternidade  a  uma  posição  inferior  ou  menos

importante (Barzotto, 2018, p. 79). A segunda premissa é que, na sociedade contemporânea,

vive-se um processo de individualização, baseado na cultura do desempenho, que promove

um tipo de individualismo que, embora possa parecer emancipador, resulta, na verdade, em

isolamento e solidão (Han, 2015).

7



A presente pesquisa, portanto, pretende responder como superar a individualização da

vida para a concretização dos direitos da fraternidade. Para isso, no primeiro capítulo, serão

apresentados os direitos da fraternidade; em seguida, no segundo capítulo, será examinado o

processo social  de individualização da vida, com base em Friedrich Engels e Byung-Chul

Han. Por fim, no terceiro e último capítulo, buscando respostas para o problema em questão,

sugere-se duas mudanças de perspectivas como motoras para a concretização de direitos da

fraternidade: a não objetificação do outro e uma nova perspectiva sobre o conflito. Somente

após  essa  mudança  de  cultura  é  possível  pensar  em uma  responsabilização  coletiva  dos

direitos da fraternidade. 

1 DIREITOS DA FRATERNIDADE

Para  compreender  os  direitos  da  fraternidade  é  necessário  resgatar  as  fases  do

Estado: do Estado Liberal, numa pregação de absenteísmo estatal, para o Estado Social, que

surge como resposta às limitações do Estado Liberal,  enfatizando a necessidade de justiça

social,  igualdade  e  proteção  social,  migrando,  por  fim,  para  o  Estado Fraternal.  Segundo

Britto  (2007,  p.  39)  essa  é  “a  terceira  e  possivelmente  última  fase,  o  clímax  do

constitucionalismo. Pois a fraternidade tem a função de ombrear todas as pessoas em termos

de respeito, referência e consideração”. 

Na perspectiva dos estudiosos dos direitos da fraternidade, a sociedade moderna, ao

privilegiar a liberdade e a igualdade, priorizou aspectos individuais e egoístas dos Direitos

Humanos,  desconsiderando  o  aspecto  fraterno,  que,  além  do  ser  humano  e  dos  grupos,

engloba também outros seres vivos: 

A liberdade remete ao sujeito em sua individualidade, a igualdade volta-se para a
questão social e identitária e a fraternidade abre a dimensão do “Outro” que “não
sou eu nem meu grupo social,  mas o ‘diferente’  diante do qual tenho deveres  e
responsabilidades, e não somente direitos a opor. E, além disso, amplia-se o limiar
para incluir um olhar atento a biodiversidade (Oliveira; Langoski, 2016, p. 47). 

 Há quem defenda, também, que esses direitos foram colocados à margem porque,

diferentemente dos direitos de liberdade e igualdade,  eles estão ligados conceitualmente à

ideia de dever. Como aduz Barzotto (2018, p. 79), a afirmação “x e y são irmãos” traz consigo

o significado de que “x tem deveres para com y e y tem deveres para com x”, e, estando

associado à ideia de dever numa cultura que fomenta o individualismo, a fraternidade torna-se

o membro  fraco  da tríade.  Todavia,  apesar  da liberdade  e  da  igualdade  serem princípios

8



insubstituíveis no progresso moral e político da humanidade, eles são insuficientes para obter

o significado completo da justiça e democracia (Puyol, 2017, p. 14). 

A dificuldade que se impõe, portanto, é compreender a fraternidade como um direito,

numa sociedade que habitualmente a associa ao mundo dos sentimentos, do amor ao próximo,

como a tradição cristã tem nos ensinado: 

Un derecho exige su cumplimiento, sobre todo por parte de las instituciones, y es
obvio  que  estas  no pueden obligarnos  a  sentir  simpatía  por  los  demás  o  a  ser
buenas personas. Por eso, reclamar fraternidad como un derecho parece absurdo,
irreal  e,  incluso,  peligroso  en  una  sociedad  democrática  y  respetuosa  con  la
libertad  individual.  Sin  embargo,  la  fraternidad  posee  también  un  significado
político ligado al mundo de los derechos y la justicia que no tiene que ver con la
imposición  de  afectos,  sino  con  el  reconocimiento  de  que  nadie  debe  quedar
excluido de los beneficios y las cargas de la vida en sociedad (Puyol, 2017, p. 9). 

Além disso, também se poderia argumentar que a igualdade já contém elementos

políticos que atribuímos à fraternidade. Todavia, o direito à igualdade nada diz sobre quais

direitos nos fazem mais iguais que outros. Ademais, convém recordar que a igualdade política

se originou em uma época em que a escravidão era legal e moralmente consetida e justificada

na Grécia Clássica.  “Asi pues, no hay nada en el principio de igualdad que garantice ni la

reducción  de  las  desigualdades  sociales  y  económicas  ni  la  emancipación  de  los

subordinados, a menos que lo acompañemos del principio político de fraternidad” (Puyol,

2017, p. 12).

Outro  aspecto  que  merece  destaque  na  presente  análise  é  a  diferenciação  entre

fraternidade e solidariedade. Enquanto que a fraternidade exige que as pessoas sejam tratadas

como iguais, a solidariedade não se sente incômoda com relações assimétricas:

Nos solidarizamos con los pobres  del  tercer  mundo, con los desplazados  por las
guerras  y  con  las  ballenas  en  extinción,  pero  no  cuestionamos  la  posición
privilegiada a los mayores derechos de quienes ejercen la solidaridad (Puyol, 2017,
p.11).

Sobre essa relação entre fraternidade e solidariedade, a famosa frase dita por Dom

Helder Câmara e reproduzida pelo Papa Francisco enquadra-se perfeitamente: “Quando dou

comida aos pobres, me chamam de santo. Quando pergunto por que eles são pobres, chamam-

me de comunista” (Pascom Aor, 2020). 

A própria concepção de direitos humanos pode estar ancorada em uma ordem social

ou  em uma perspectiva  mais  individual.  Para  ilustrar,  Matos  (2024,  p.  21-23)  defende a

existência de três correntes. A primeira é a concepção moral ou ontológica, que entende os

direitos  fundamentais  como  um  conjunto  baseado  na  personalidade  humana  e  em  sua

capacidade  normativa,  protegendo  a  autonomia,  o  mínimo  existencial  e  a  liberdade.  A

9



segunda é a concepção política ou prática, que rejeita a ideia de direitos humanos baseados na

essência humana, compreendendo-os como práticas sociais e institucionais, dependentes de

uma ontologia social, e não da natureza humana. Para essa concepção, os direitos humanos

são  fundamentados  de  baixo  para  cima  (bottom-up),  com base  na  razão  pública  em um

contexto institucional. Por fim, Matos defende também a existência de uma abordagem mista,

que reconhece o caráter moral, político e jurídico dos direitos humanos.

Feitas tais considerações, passa-se agora para a fase de expor quais são esses direitos

e como eles se fazem presentes na Carta Constitucional Brasileira. Nos dizeres de Jaborandy

(2016,  p.  39),  os  chamados  direitos  de  terceira  geração,  essencialmente,  os  direitos

fundamentais  transindividuais  assumem  a  perspectiva  da  corresponsabilidade  (direitos  de

proteção  e  de  participação),  advindos  do  princípio  da  fraternidade,  na  medida  em que  a

proteção desses direitos depende da ação integrada entre Estado e indivíduos. Como exemplo,

podem ser citados aqueles que se ocupam de questões como o 

meio ambiente ecologicamente equilibrado, ao patrimônio comum da humanidade,
ao  desenvolvimento,  à  paz,  à  comunicação,  à  solidariedade  universal,  à
autodeterminação  dos  povos.  Surgem,  assim,  os  direitos  de  titularidade
transindividual com fundamento ético no humanismo como expressão da vida
coletiva  civilizada,  em  defesa  da  dignidade  humana  e  da  proteção  de  grupos
humanos e do próprio Estado (2016, p. 33-34, grifo nosso).

Esses  direitos  estão  consubstanciados  na  Constituição  Federal  de  1988:  meio

ambiente  equilibrado  (art.  225),  proteção  ao  patrimônio  histórico  e  cultural  (art.  216),

preservação da probidade administrativa (art. 37, parágrafo 4º), proteção do consumidor (art.

5º, XXXII), proteção da criança e do adolescente (art. 227), direito ao desenvolvimento (art.

3º, II) e a defesa da paz (art. 4º, VI) (Jaborandy, 2016, p. 37).  

Diante da realidade de que esses direitos envolvem toda a coletividade, e não apenas

uma atuação estatal, surgem alguns obstáculos para a concretização, a exemplo do excesso de

individualismo,  a  ausência  de  cooperação  para  a  solução  de  conflitos  e  a  escassa

responsabilidade social. 

2 INDIVIDUALIZAÇÃO DA VIDA

O modo urbano de viver já é predominante em todo o mundo:

Segundo o Relatório Mundial das Cidades, publicado pelo ONU-Habitat em 2022,
as áreas urbanas já abrigam 55% da população global, devendo chegar a 68% até
2050. Esse número sobe para 81% ao se considerar a região da América Latina e do
Caribe, e segundo o IBGE , chega a 85% quando o foco é o Brasil (UN, 2023).

10



Mas, apesar de ser um estilo de vida da maioria da população mundial como relatam

os dados acima, a atual forma de se relacionar e viver não é dada como se fosse um fenômeno

da natureza. Ao contrário, existe um processo histórico, cultural,  econômico e político que

conduziu a humanidade para a atual forma de viver, ser e se relacionar. 

Por exemplo, no que se refere ao modelo familiar, Engels (2017, p. 51) argumenta

que nas sociedades  antigas  predominavam formas de organização mais  coletivas,  como o

casamento em grupo. Esse tipo de organização visava à sobrevivência comunitária diante dos

eventos e perigos impostos pela natureza, substituindo a insuficiente capacidade de defesa do

indivíduo isolado pela união de forças e pela ação comum da horda.

Nessa estrutura de família por grupos, não se podia saber com certeza quem era o pai

de uma criança, apesar de saber quem era a mãe. Dessa forma, em famílias por grupos, a

descendência só poderia ser estabelecida do lado materno, e, portanto, reconhecia-se apenas a

linhagem feminina (Engels, 2017, p. 60). 

É  possível  afirmar,  então,  que  a  atual  constituição  familiar  atual  (patriarcal,

monogâmica e mononuclear) se consolida por meio de um processo histórico ocasionado por

alguns fatores, dentre eles: a) o acúmulo de patrimônio; b) a necessidade de transmissão desse

patrimônio de maneira controlada - exigindo que os descendentes fossem reconhecidos de

maneira  inequívoca,  sendo  isso  somente  possível  com  o  comportamento  monogâmico

feminino,  enquanto  os  homens frequentemente  mantinham relações  extraconjugais;  e  c)  a

supremacia do homem na economia e na sociedade, o que provocou a alienação da mulher

que foi progressivamente excluída da esfera produtiva e econômica, tornando-se dependente

do homem, reforçando a desigualdade de gênero1. 

Ou seja, a “primeira oposição de classes que apareceu na história coincide com o

desenvolvimento do antagonismo entre o homem e a mulher, na monogamia,  e a primeira

opressão de classe coincide com a opressão do sexo feminino pelo masculino” (Engels, 2017,

p. 89), concluindo-se consequentemente que “a família é produto do sistema social e refletirá

sua cultura” (Engles, 2017, p. 108). 

1 Para referendar a teoria, registra-se que nas montanhas do Sul da China, entre Yunnan e Sichuan, quase na
fronteira com o Tibete,  existe uma tribo milenar,  da minoria Mosuo, que é considerada a última sociedade
matriarcal do mundo. Nessa sociedade, o sobrenome das avós é o que se perpetua pelas gerações. O pai se torna
uma figura menos importante, por vezes, até desconhecido, já que as mulheres podem ter diversos parceiros, que
recebem visitas noturnas de homens que devem voltar para as casas de suas avós antes do sol nascer. Os homens
não têm função de comando, eles participam da construção, da pesca, da caça, e do cuidado com os animais que
criam. Os meninos mais velhos cuidam dos pequenos, como acontece com muitas sociedades patriarcais com as
meninas, mas o seu papel não se torna mais feminino (Oswald, 2017). 

11



Seguindo a análise, é perceptível que, assim como a família se tornou produto de um

sistema  social  individualizante,  o  mesmo  ocorreu  com  a  participação  democrática.  Em

qualificada análise sobre a participação política na América Latina,  Landinez-Guio (2020)

traz que a intensificação do neoliberalismo nas democracias acabou por identificar a liberdade

política com o livre comércio e, neste sentido, subordinou as funções do Estado às exigências

do mercado global. O resultado disso é que a institucionalidade democrática tornou-se um

sistema formal e elitista que não só restringe a participação popular e o debate público, mas

também legitima  as  desigualdades  sociais,  produto  das  relações  de  dominação  capitalista

desde o século XIX e da sua lógica discursiva liberal:

Esta  crisis  se  presenta  como  una  “doble  patología”:  la  “patología  de  la
participación”,  que  se  hace  patente  en  la  disminución  de  los  mecanismos
democráticos, reducidos casi exclusivamente a las elecciones; y la “patología de la
representación”,  en  la  que  “los  ciudadanos  se  consideran  cada  vez  menos
representados por aquellos a quienes eligieron” (De Sousa-Santos y Avritzer, 2004,
p. 38 apud Landinez-Guio, 2020, p. 230)

As relações também são profundamente afetadas. Em “Sociedade do Cansaço”, Han

(2015, p. 14) defende que migramos de uma sociedade disciplinar, descrita por Foucault, com

hospitais,  asilos,  presídios,  quarteis  e  fábricas,  para  uma  sociedade  do  desempenho  com

academias  de  fitness,  prédios  de  escritórios,  bancos,  aeroportos,  shopping  centers  e

laboratórios de genética. 

Diferentemente  da  sociedade  disciplinar  em que  os  habitantes  eram "sujeitos  de

obediência" e que se definia pela negatividade da proibição, na sociedade do desempenho as

pessoas  são  transformadas  em "empresárias  de  si  mesmas".  De  forma voluntária  elas  se

submetem ao desejo de maximizar sua produção, impulsionadas pelo "inconsciente social" e

pelo "imperativo do dever".

Como propõe Han (2022, p.  68),  na era pós-marxisista e no regime neoliberal,  a

exploração já não se dá por um terceiro explorador através da alienação e autodesrealização,

mas sim como liberdade, como autorrealização e como auto-otimização. O sujeito aliena a si

mesmo:

O excesso de trabalho e desempenho agudiza-se numa autoexploração. Essa é mais
eficiente  que  uma  exploração  do  outro,  pois  caminha  de  mãos  dadas  com  o
sentimento de liberdade. O explorador é ao mesmo tempo o explorado. Agressor e
vítima  não  podem  mais  ser  distinguidos.  Essa  autorreferencialidade  gera  uma
liberdade paradoxal que, em virtude das estruturas coercitivas que lhe são inerentes,
se  transforma  em  violência.  Os  adoecimentos  psíquicos  da  sociedade  de
desempenho  são  precisamente  as  manifestações  patológicas  dessa  liberdade
paradoxal (Han, 2015, p. 17).

12



A negatividade é substituída pela positividade. No lugar de proibições, mandamentos

ou leis, surgem projetos, iniciativas e motivação. Se na sociedade disciplinar eram produzidos

"loucos  e  delinquentes",  na  sociedade  do  desempenho  são  gerados  "depressivos  e

fracassados", uma vez que a pressão pelo desempenho leva ao esgotamento.

Assim  opera  o  modelo  de  controle  psicopolítico,  que  produz  pessoas  exaustas,

usando como força de coação a própria liberdade que elas acreditam possuir. Han observa que

o sujeito neoliberal, que recebe a classificação de “empresário de si mesmo”, é incapaz de

refletir sobre ele próprio longe de qualquer propósito, pois a produtividade guia a sua vida e

as suas vontades, afinal de contas “entre empreendedores não surge amizade desinteressada”

(2023, p. 11)2.

Essa sociedade do desempenho não é uma sociedade verdadeiramente livre, ela gera

coerções. Dentre elas, a solidão. Diz-se isso por um motivo: a sociedade do desempenho gera

um cansaço solitário que atua individualizando e isolando. Um  cansaço dividido em dois:

“ambos  afastaram-se  inexoravelmente  distantes  um  do  outro,  cada  um  em  seu  cansaço

extremado, não nosso, mas o meu aqui e o teu lá” (Handke, 1992 apud Han, 2017, p. 38). 

A  conexão  digital  total  e  a  comunicação  total,  que  foram  anunciadas  como

possibilidade de aproximação entre pessoas de diferentes distâncias geográficas, em verdade,

ocasionaram um estágio de atrofia social.  Serviram para passar direto pelo estranho e pelo

outro e encontrar o igual e o de igual inclinação, ocasionando uma “autopropaganda que nos

doutrina com nossas próprias ideais” (Pariser, 2012, p. 22 apud Han, 2022, p. 11). 

O imperativo de autenticidade,  expresso sobretudo por meio do consumo, retira a

autonomia do indivíduo, que é constantemente pressionado pelo comércio. Além disso, gera

uma autorreferência  excessiva e narcisista,  resultando, por sua vez,  em um sentimento de

vazio.  A solidão  é  gerada  porque o narcisista  se  torna  cego em relação ao outro.  Sem a

presença  do  outro,  a  autoestima  não  pode  ser  desenvolvida,  uma  vez  que  sua  formação

depende do outro como instância de gratificação que ama, elogia, reconhece e estima (Han,

2022, p. 40-43):

Essa política neoliberal do tempo produz angústia e insegurança. E o neoliberalismo
separa seres humanos em empreendedores de si mesmo isolados. O isolamento, que
caminha de mãos dadas com a falta de solidariedade e a concorrência total, produz

2 Para compreender o “empresário de si mesmo” de forma mais precisa,  pode-se recorrer às explicações de
Foucault sobre o sujeito na época neoliberal. Para o filósofo francês, o sistema neoliberal não procura construir
uma sociedade empresarial, mas homens empresa (homo oeconomicus), cujo único objetivo de vida é a produção
e  acúmulo  de  bens  (Foucault,  2008,  p.  201).  Ou  seja,  estes  seres  não  podem  se  enxergar  como  meros
consumidores, já que são eles mesmos os produtores, os seus chefes e, por consequência, a fonte da própria
coação que os impõe a produtividade. A liberdade individual, então, é tomada pelo capital e, agora, serve como
meio para a sua multiplicação (Han, 2023, p. 13)

13



angústia.  A  lógica  pérfida  do  neoliberalismo  enuncia:  A  angústia  aumenta  a
produtividade (Han, 2022, p. 60).

Se Engels (2017, p. 51) argumentava que os casamentos coletivos foram fundamentais

para a superação da animalidade e para o fortalecimento da capacidade de defesa por meio da

união de forças, Han (2015, p. 18) sugere que a sociedade de desempenho e a necessidade de

produção levaram o indivíduo ao exercício da multitarefa, resultando em um retrocesso social.

Ele  observa  que  a  multitarefa,  técnica  de  atenção  indispensável  para  a  sobrevivência,  é

amplamente disseminada entre animais em estado selvagem. Assim, as supostas evoluções

acabam por conduzir o ser humano, na verdade, a um estado de animalização:

Um animal ocupado no exercício da mastigação de sua comida tem de ocupar-se ao
mesmo tempo também com outras atividades. Deve cuidar para que, ao comer, ele
próprio não acabe comido. Ao mesmo tempo tem de vigiar sua prole e manter o olho
em seu(sua)  parceiro(a).  Na vida selvagem, o animal está obrigado a dividir sua
atenção  em  diversas  atividades.  Por  isso,  não  é  capaz  de  aprofundamento
contemplativo  –  nem no comer  nem no copular.  O  animal  não  pode  mergulhar
contemplativamente no que tem diante de si, pois tem de elaborar ao mesmo tempo
o que tem atrás de si (Han, 2015, p. 18).

O rompimento da vida individualizante acontece, somente, quando os institutos mais

elementares da vida selvagem são despertados. Cita-se, como exemplo, as reações solidárias

diante de tragédias ambientais,  ou, quando minorias e grupos vulneráveis,  em situação de

perseguição ou para sua sobrevivência, se organizam de outras formas como nos quilombos

ou  nas  houses.  Nas  houses, bem  retratadas  na  série  Pose,  “jovens  queer,  muitas  vezes

rejeitados  por  suas  famílias  biológicas,  encontram  refúgio  e  reconhecimento  em  outras

pessoas  queer  que lhes acolhem, adotando um sobrenome em comum e criando relações de

parentesco” (Parrine, 2017, p. 1420).

As  próprias  redes  sociais  também  podem  ser  usadas  como  ambientes  onde  a

coletividade prospera sobre a individualização. Segundo Pierre Lévy (2008, p. 127-128), as

comunidades virtuais, construídas a partir de afinidades e interesses comuns, criam uma rede

de  conexão  e  pertencimento  entre  aqueles  que  as  compõem,  de  forma  a  possibilitar  o

surgimento de alianças intelectuais e até amizades a partir da conexão criada entre pessoas

que,  inseridas  no  mesmo  grupo,  com  escrita  e  competências  semelhantes,  conseguem

compreender-se mutuamente da forma mais humana possível.

O  desafio  colocado,  portanto,  é  desenvolver  estratégias  que  incorporem  a

fraternidade  em  nossa  cultura,  inclusive  no  âmbito  jurídico,  superando  ações  e  reações

meramente  solidárias  e  transformando  as  relações  fraternas  em um modo  de  vida,  como

ocorre com a liberdade que é estabelecida (e vivida) como um valor fundamental. Somente

14



dessa maneira será possível a concretização de direitos como o meio ambiente equilibrado

para  as  presentes  e  futuras  gerações,  a  paz,  o  patrimônio  comum  da  humanidade  e  a

autodeterminação dos povos.

3 ESTRATÉGIAS  PARA  CONCRETIZAÇÃO  DOS  DIREITOS  DA

FRATERNIDADE

De início, é importante salientar que, neste estudo, ao se suscitar a possibilidade de

romper  com  o  individualismo  para  a  concretização  de  direitos,  não  se  está  referindo  às

singularidades e características individuais dos sujeitos; trata-se, na verdade, de uma oposição

ao sistema neoliberal individualizante descrito acima.

Desta sorte, a primeira instância estratégica é a proposição de algo que vai além de

uma mera alteração de práticas culturais,  mas sim, uma mudança da mente, ou,  metanoia.

Essa ruptura, que aqui chamamos de  metanoia, trata-se de uma  conversão do olhar, como

propõe  Bourdieu.  Esse  novo  olhar “não  é  possível  sem uma  verdadeira  conversão,  uma

metanoia,  uma revolução mental,  uma mudança de toda a visão do mundo social”  (2011,

p.49). 

A primeira mudança de olhar aqui proposta é não submeter o outro à teleologia do

usar. É não degradar o outro a um objeto econômico:

Em  vista  do  ego  doentiamente  aumentado,  que  é  cultivado  pelas  relações  de
produção neoliberais e explorado para o aumento da produtividade, faz-se necessário
tomar a vida novamente da perspectiva do outro, da relação ao outro, e conceder ao
outro uma prioridade ética, escutar e responder ao outro (Han, 2022, p. 121)

Dessa forma, para se relacionar com o outro, é necessário promover encontros reais,

além  das  conexões  digitais.  A  comunicação  digital  não  estabelece  relações,  mas  apenas

conexões. Embora conecte, ela também isola, aniquilando a distância, mas não gerando uma

proximidade pessoal ou constituindo comunidade. Essa dinâmica representa uma estratégia de

dominação, na qual o sofrimento e a angústia são privatizados, impedindo a socialização de

problemas que, na verdade, só poderão ser resolvidos coletivamente (Han, 2022, p. 131). Um

exemplo é o alto índice de crises respiratórias em São Paulo. Embora gere dor individual entre

aqueles que padecem, essa questão está associada ao fato de que a cidade está no topo do

ranking mundial  de cidades  com pior  qualidade  do ar  (Associação  Paulista  de  Medicina,

2023),  devido  à  poluição  ambiental.  A  resolução  desse  problema  não  se  dará  de  forma

individual, ao contrário, requer a mobilização e esforços comunitários.

15



Um outro exercício para adquirir esse novo olhar aqui proposto é a observação atenta

ao  que  dizem os  indígenas  e  todos  os  demais  povos  "menores"  do  planeta,  as  minorias

extranacionais  que  ainda  resistem  à  total  dissolução  das  relações  que  propõe  o  mundo

neoliberal. Fazendo um "[r]etorno progressivo às cosmologias antigas e às suas inquietudes,

as quais percebemos, subitamente, não serem assim tão infundadas" (Latour, 2012, p. 452

apud Albert; Kopenawa, 2015, p. 35). 

Barros (2023, p. 18) ressalta que os povos indígenas na América Latina, foram os

primeiros “a resistir sistematicamente ao pensamento colonial e a desenvolver pensamento e

forma de ver a  vida que se contrapõe não só como reação ao Colonialismo,  como como

cultura autônoma e resistente de si mesma”. No relato autobiográfico do xamã e líder indígena

do povo Yanomami, Davi Kopenawa, é possível perceber a diferença da visão do mundo

(novo olhar)  das  comunidades  tradicionais  no que  tange  aos  recursos  naturais  e  relações

sociais: 

As mercadorias  deixam os brancos  eufóricos  e esfumaçam todo o resto em suas
mentes. Nós não somos como eles. Mais do que nos objetos que queremos possuir, é
nos  xapiri  que nosso  pensamento  fica  concentrado,  pois  só  eles  são  capazes  de
proteger nossa terra e de afastar para longe de nós tudo o que é perigoso. Se os
brancos pudessem, como nós,  escutar  outras  palavras  que não as da mercadoria,
saberiam ser generosos e seriam menos hostis conosco. Também não teriam tanta
gana de comer nossa floresta (Albert; Kopenawa, 2015, p. 413).

Outro exemplo é o trazido por Geni Núñez (2023, p. 20), ativista indígena guarani,

psicóloga  e  doutora  em Ciências  Humanas  pela  Universidade  Federal  de  Santa  Catarina

(UFSC), ao afirmar que sua mãe lhe contou que, em guarani, não há palavras específicas que

denotem posse. Segundo ela, em vez de dizerem que são "donos" de algo, dizem que estão em

sua companhia. “O rio não é nossa propriedade, o vento também não; não somos proprietários

de nenhuma existência. Aprendi também com o parente Guarani Nhandeva Alberto Tavares

que nossa linguagem já ‘reflete a espiritualidade guarani, livre de posses’”.

A  segunda  mudança  de  olhar necessária  é  repensar  o  conflito,  pois  sem  essa

reconsideração, os sujeitos tendem a demonstrar pouco interesse em participar das instâncias

democráticas. Han (2022, p. 45) observa que o sujeito de desempenho evita conflitos, uma

vez que lidar com eles requer tempo. No entanto, ressalta que o conflito não é destrutivo, pois

gera relações e identidades estáveis. Nesse contexto, John Paul Lederach (2012) oferece uma

visão inovadora ao tratar o conflito, não como algo a ser resolvido ou eliminado, mas como

um motor de mudanças construtivas. Ele propõe que, em vez de focar apenas na resolução

pontual de problemas, o conceito de “transformação de conflitos” permite um engajamento

mais  profundo,  visando  a  raiz  das  crises  e  promovendo  mudanças  duradouras.  Lederach

16



argumenta que o processo de transformação é ao mesmo tempo circular e linear, pois envolve

uma progressão contínua que, embora possa parecer estática em certos momentos, permanece

em constante movimento. Assim, ele desafia a visão tradicional de resolução de conflitos,

propondo uma abordagem que valoriza a compreensão das dinâmicas internas  do conflito

como uma oportunidade para transformações sociais e pessoais.

Sem que se crie uma nova cultura sobre o conflito, nenhuma proposta de participação

democrática, ou de criação de mecanismos de participação popular, ou, ainda, de ruptura da

democracia formal para a democracia deliberativa terá substrato ou algum tipo de avanço. A

sociedade de desempenho não permite que se gaste tempo e energia com o conflito, sequer

com a terceirização dos processos decisórios acerca da coisa pública. Não à toa que enquanto

essas linhas são escritas, é noticiado que a abstenção eleitoral no Brasil, país em que o voto é

obrigatório, bate novo recorde: 29,26% (Nunes, 2024).

Após  as  mudanças  de  olhar acerca  da  não  objetificação  do  outro  e  uma  nova

perspectiva sobre  o conflito,  é possível pensar em uma responsabilização que concretize os

direitos  da  fraternidade.  É  o  que  defende  Jaborandy  (2016)  quando,  fundamentada  na

perspectiva teórica de Hans Jonas propõe uma responsabilização que difere da perspectiva

clássica  da  responsabilidade  segundo  a  qual  o  indivíduo  será  responsabilizado  pelas

consequências da conduta praticada. Trata-se, ao revés, de uma responsabilidade que recai

sobre  um princípio  ético  que  vai  além dos  interesses  particulares  e  egocêntricos  de  cada

indivíduo para resguardar interesses transindividuais. 

Dessa forma, a exploração máxima do exercício da liberdade,  que se tornou uma

propaganda  do  neoliberalismo,  é  balizada  por  uma  responsabilidade  que  parta  do

reconhecimento  do outro e  da coletividade  e,  deste  modo,  vise  à  permanência  de futuras

gerações: 

A responsabilidade  limita  a  liberdade  do  indivíduo tornando-a  justa  já  que  será
exercida de maneira  responsável.  O ser  humano é responsável  perante o outro e
perante  a  comunidade.  A  responsabilidade  determina  a  liberdade  do  indivíduo
porque está justificada na ação responsável e não no livre arbítrio, sendo certo que a
autoafirmação do sujeito depende da responsabilidade. 

[...]

Na percepção de Marco Aquini, a fraternidade “responsabiliza” cada indivíduo pelo
outro e, consequentemente, pelo bem da comunidade e promove a busca de soluções
para a aplicação dos direitos humanos que não passam necessariamente pela ação do
Estado.  A  fraternidade  amplia  o  número  de  sujeitos  sobre  os  quais  recai  a
responsabilidade pelo desenvolvimento e pelo dever de cooperação, fazendo com
que os atores da sociedade civil sejam protagonistas e não meros expectadores das
ações  do  Estado.  A  fraternidade  destaca  a  responsabilidade  para  com  o  outro
enquanto contenção ao individualismo (Jaborandy, 2016, p. 128).

17



 Para finalizar, é importante salientar que o que aqui está sendo proposto não se trata

de uma inovação. Han (2016, p. 34-35), ao se debruçar sobre a teoria de Kant sobre a “paz

perpétua",  observa  que  isso  já  ocorreu  com  o  exercício  da  hospitalidade,  por  exemplo.

Segundo ele, a hospitalidade já foi uma ideia obrigatória da razão, e não uma representação

utópica. Não era filantropia, era direito. Significava o direito de um estrangeiro de não ser

tratado hostilmente. Não é uma representação fantástica e exagerada do direito, mas sim um

completo  necessário  do  código  não  escrito,  “tanto  do  direito  estatal  como  do  direito

internacional, para os direitos humanos públicos em geral, e, assim, para a paz perpétua, da

qual só se pode gabar de se estar em aproximação contínua se se estiver sob essa condição”

(Kant, 1983, p. 226 apud Han, 2016, p. 35). 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

As  considerações  finais  do  artigo  reforçam  a  urgência  de  transcender  o

individualismo  promovido  pelo  neoliberalismo,  propondo  uma  verdadeira  metanoia  que

transforma nossa  maneira  de  nos  relacionar.  Essa  transformação  não  se  limita  a  práticas

culturais  superficiais;  ela  exige  uma  revolução  mental  que  priorize  a  ética  das  relações,

promovendo um olhar atento e respeitoso para com o outro. Ao fazermos isso, não apenas

humanizamos  nossas  interações,  mas  também  favorecemos  uma  cultura  que  valoriza  o

coletivo. 

A proposta de uma nova forma de ver o outro implica uma mudança de paradigma

que  desafia  a  objetificação  nas  relações.  Em vez  de  reduzir  o  outro  a  um mero  recurso

econômico, devemos reconhecer sua humanidade e potencial. A tecnologia, que muitas vezes

facilita conexões, pode se tornar um obstáculo à verdadeira proximidade. Assim, é crucial

buscar  encontros  reais  que  fortaleçam  laços  comunitários  e  solidifiquem  um  sentido  de

coletividade.  Somente  por  meio  dessa  mudança  de  olhar poderemos  enfrentar  e  resolver

problemas sociais complexos de maneira colaborativa. 

Além  disso,  a  reconsideração  do  conflito  é  uma  estratégia  essencial  para  a

concretização  dos  direitos  da  fraternidade.  Como  proposto  por  John  Paul  Lederach,  os

conflitos  não  devem  ser  vistos  apenas  como  obstáculos  a  serem  superados,  mas  como

oportunidades de transformação. A capacidade de lidar com conflitos de maneira construtiva é

fundamental para fortalecer a democracia e engajar os cidadãos nas decisões coletivas. Esse

novo  entendimento  do  conflito  permitirá  que  a  sociedade  avance  para  formas  mais

participativas e inclusivas de governança. 

18



A  responsabilização  proposta  deve  transcender  o  individualismo,  abordando  as

questões de forma coletiva e ética. Como apontado por Hans Jonas, a responsabilidade não

deve ser apenas uma consequência das ações individuais, mas um princípio que fundamenta

as  relações  sociais.  Essa  abordagem demanda  uma reflexão  sobre  como as  nossas  ações

impactam o coletivo e as futuras gerações. Assim, a fraternidade deve ser entendida como um

dever que envolve cada indivíduo, promovendo a cooperação e a solidariedade em prol do

bem comum. 

Por  fim,  é  importante  destacar  que  a  transformação  da  sociedade  em  direção  à

fraternidade  não  é  uma  utopia,  mas  uma  necessidade  prática  que  já  possui  precedentes

históricos, como a hospitalidade. A construção de uma sociedade mais justa, onde o respeito e

a dignidade do outro são prioridades, depende da incorporação desses valores em nossa vida

cotidiana e na legislação. A efetivação dos direitos humanos e a promoção da paz não são

apenas ideais abstratos, mas imperativos éticos que exigem ação coletiva e contínua.

REFERÊNCIAS

ALBERT, Bruce; KOPENAWA, Davi. A queda do céu: palavras de um xamã yanomami. 
São Paulo: Companhia das Letras, 2015.

ASSEMBLEIA GERAL DAS NAÇÕES UNIDAS. Declaração sobre o Direito ao 
Desenvolvimento. 1986. Disponível em: 
https://acnudh.org/wp-content/uploads/2012/08/Declara%C3%A7%C3%A3o-sobre-o-
Direito-ao-Desenvolvimento.pdf. Acesso em: 07 out. 2024.

ASSOCIAÇÃO PAULISTA DE MEDICINA. Crises respiratórias aumentam em São Paulo 
com má qualidade do ar. APM, 2023. Disponível em: https://www.apm.org.br/ultimas-
noticias/crises-respiratorias-aumentam-em-sao-paulo-com-ma-qualidade-do-ar/#:~:text=Na
%20%C3%BAltima%20semana%2C%20S%C3%A3o%20Paulo,Mundial%20da%20Sa
%C3%BAde%20(OMS). Acesso em: 27 out. 2024.

BARROS, Marcelo. Os segredos do nosso encanto: o que a fé cristã pode aprender com

as espiritualidades indígenas e negras. São Paulo: Editora Recriar. 2023.

BARZOTTO, Luis Fernando. Fraternidade: uma aproximação conceitual. In: MACHADO, 
Carlos Augusto Alcântara; MACHADO, Clara Cardoso; BARZOTO, Luciene Cardoso 
(orgs.). Direito e fraternidade: em busca de concretização. 1. ed. Florianópolis: EDUNIT, 
2018.

BOURDIEU, Pierre. O Poder Simbólico. 13ª ed. Tradução de Fernando Tomaz. Rio de 
Janeiro: Bertrand Brasil, 2010.

19



BRITTO, Carlos Ayres. O humanismo como categoria constitucional. Belo Horizonte: 
Fórum, 2007.

ENGELS, Friedrich. A origem da família, da propriedade privada e do estado. São Paulo: 
Lafonte, 2017.

FOUCAULT, Michel. Nascimento da Biopolítica: Curso dado no Collége de France (1978-
1979). Tradução de Eduardo Brandão. 1 ed. São Paulo, SP: Martins Fontes, 2008.

HAN, Byung-Chul. Sociedade do cansaço. 1. ed. São Paulo: Rocco, 2015.

HAN, Byung-Chul. A expulsão do outro: sociedade, percepção e comunicação hoje. São 
Paulo: Vozes, 2022.

HAN, Byung-Chul. Psicopolítica: o neoliberalismo e as novas técnicas de poder. Tradução de
Maurício Liesen. Belo Horizonte: Editora Ayiné, 2023.

JABORANDY, Clara Cardoso Machado. A Fraternidade no Direito Constitucional 
Brasileiro: um instrumento para proteção de direitos fundamentais transindividuais. 
Tese (Doutorado) – Universidade Federal da Bahia, Salvador, 2016.

LANDINEZ-GUIO, Diego-Alfonso. La teoría de la justicia de Rawls: una lectura democrática
desde la participación política en América Latina. Ánfora, v. 27, n. 49, p. 219-242, 2020. 
Disponível em: https://doi.org/10.30854/anf.v27.n49.2020.746. Acesso em: 16 out. 2024.

LEDERACH, John Paul. Transformação de Conflitos. São Paulo: Palas Athena, 2012.

LÉVY, Pierre. Cibercultura. Tradução de Carlos Irineu da Costa. São Paulo: Editora 34, 
1999.

LIMA JÚNIOR, Jayme Benvenuto. O caráter expansivo dos direitos humanos na afirmação 
de sua indivisibilidade e exigibilidade. In: PIOVESAN, Flávia (Coord.). Direitos humanos, 
globalização econômica e integração regional: desafios do Direito Constitucional 
Internacional. São Paulo: Max Limonad, 2002. p.651-667.

MACHADO, Carlos Augusto Alcântara. Fraternidade e democracia: considerações sobre os 
mecanismos de participação popular e fraterna na Carta Constitucional do Brasil de 1988. In: 
VERONESE, Josiane Rose Petry; OLIVEIRA, Alga Maria Boschi Aguiar de; MOTA, Sergio 
Ricardo Ferreira. O Direito no Século XXI - o que a fraternidade tem a dizer – estudos 
desenvolvidos no Programa de Pós-Graduação em Direito da UFSC. Florianópolis: Insular, 
2016.

MATOS, Saulo de. Teoria negativa da dignidade humana: fundamentos para o direito a 
não ser humilhado. São Paulo: Dialética, 2024

Núñez, Geni. Descolonizando afetos: Experimentações sobre outras formas de amar. São 
Paulo: Paidós, 2023.

20



NUNES, Vinicius. Abstenção no segundo turno foi de 29,26%; um novo recorde. Jota, 27 
out. 2024. Disponível em: https://www.jota.info/eleicoes/abstencao-no-segundo-turno-foi-de-
2926-um-novo-recorde. Acesso em: 28 out. 2024.

OLIVEIRA, Olga Maria Boschi Aguiar de; LANGOSKI, Deisemara Turatti. A 
sustentabilidade como expressão do princípio da Fraternidade. In: VERONESE, Josiane Rose 
Petry; OLIVEIRA, Alga Maria Boschi Aguiar de; MOTA, Sergio Ricardo Ferreira. O Direito
no Século XXI - o que a fraternidade tem a dizer – estudos desenvolvidos no Programa de 
Pós-Graduação em Direito da UFSC. Florianópolis: Insular, 2016.

OSWALD, Vivian. Em tribo do sul da China, mulheres comandam a casa. O Globo, Rio de 
Janeiro, 25 mar. 2017. Disponível em: https://oglobo.globo.com/brasil/em-tribo-do-sul-da-
china-mulheres-comandam-casa-21671563. Acesso em: 16 out. 2024.

PARRINE, Raquel. Construção de gênero, laços afetivos e luto em Paris is Burning. Estudos 
Feministas, Florianópolis, v. 25, n. 3, p. 1419-1436, set./dez. 2017

PASCOM AOR. Papa Francisco cita frase de Dom Hélder Câmara em discurso na Curia 
Romana. Arquidiocese de Olinda e Recife. 22 dez. 2020. Disponível em: 
https://www.arquidioceseolindarecife.org/papa-francisco-cita-frase-de-dom-helder-camara-
em-discurso-na-curia-romana/. Acesso em: 09 out. 2024.

PUYOL, Ángel. El derecho a la fraternidad. 1. ed. Barcelona: Editorial UOC, 2017.

UN. Relatório anual do ONU-Habitat tem experiência interativa. Nações Unidas Brasil. 26 
jul. 2023. Disponível em: https://brasil.un.org/pt-br/240326-relat%C3%B3rio-anual-do-onu-
habitat-tem-experi%C3%AAncia-interativa. Acesso em: 11 out. 2024.

21


