
XXXII CONGRESSO NACIONAL DO 
CONPEDI SÃO PAULO - SP

DIREITOS HUMANOS E EFETIVIDADE: 
FUNDAMENTAÇÃO E PROCESSOS 

PARTICIPATIVOS

JOANA STELZER

ABNER DA SILVA JAQUES

FLÁVIO DE LEÃO BASTOS PEREIRA



Copyright © 2025 Conselho Nacional de Pesquisa e Pós-Graduação em Direito 

Todos os direitos reservados e protegidos. Nenhuma parte destes anais poderá ser reproduzida ou transmitida 
sejam quais forem os meios empregados sem prévia autorização dos editores. 

Diretoria – CONPEDI 
Presidente - Profa. Dra. Samyra Haydêe Dal Farra Naspolini - FMU – São Paulo 
Diretor Executivo - Prof. Dr. Orides Mezzaroba - UFSC – Santa Catarina 
Vice-presidente Norte - Prof. Dr. Jean Carlos Dias - Cesupa – Pará 
Vice-presidente Centro-Oeste - Prof. Dr. José Querino Tavares Neto - UFG – Goiás 
Vice-presidente Sul - Prof. Dr. Leonel Severo Rocha - Unisinos – Rio Grande do Sul 
Vice-presidente Sudeste - Profa. Dra. Rosângela Lunardelli Cavallazzi - UFRJ/PUCRio – Rio de Janeiro 
Vice-presidente Nordeste - Prof. Dr. Raymundo Juliano Feitosa - UNICAP - Pernambuco 
 
Representante Discente: Prof. Dr. Abner da Silva Jaques - UPM/UNIGRAN - Mato Grosso do Sul 

Conselho Fiscal: 
Prof. Dr. José Filomeno de Moraes Filho - UFMA - Maranhão 
Prof. Dr. Caio Augusto Souza Lara - SKEMA/ESDHC/UFMG - Minas Gerais  
Prof. Dr. Valter Moura do Carmo - UFERSA - Rio Grande do Norte 
Prof. Dr. Fernando Passos – UNIARA - São Paulo 
Prof. Dr. Edinilson Donisete Machado - UNIVEM/UENP - São Paulo 
Secretarias 
Relações Institucionais: 
Prof. Dra. Claudia Maria Barbosa - PUCPR - Paraná 
Prof. Dr. Heron José de Santana Gordilho - UFBA - Bahia 
Profa. Dra. Daniela Marques de Moraes - UNB - Distrito Federal 
Comunicação: 
Prof. Dr. Robison Tramontina - UNOESC - Santa Catarina 
Prof. Dr. Liton Lanes Pilau Sobrinho - UPF/Univali - Rio Grande do Sul 
Prof. Dr. Lucas Gonçalves da Silva - UFS - Sergipe 
Relações Internacionais para o Continente Americano: 
Prof. Dr. Jerônimo Siqueira Tybusch - UFSM - Rio Grande do Sul 
Prof. Dr. Paulo Roberto Barbosa Ramos - UFMA - Maranhão 
Prof. Dr. Felipe Chiarello de Souza Pinto - UPM – São Paulo 
Relações Internacionais para os demais Continentes: 
Profa. Dra. Gina Vidal Marcilio Pompeu - UNIFOR - Ceará 
Profa. Dra. Sandra Regina Martini - UNIRITTER / UFRGS - Rio Grande do Sul 
Profa. Dra. Maria Claudia da Silva Antunes de Souza - UNIVALI – Santa Catarina 
Educação Jurídica 
Profa. Dra. Viviane Coêlho de Séllos Knoerr - Unicuritiba - PR 
Prof. Dr. Rubens Beçak - USP - SP 
Profa. Dra. Livia Gaigher Bosio Campello – UFMS – MS 
Eventos: 
Prof. Dr. Yuri Nathan da Costa Lannes - FDF - São Paulo 
Profa. Dra. Norma Sueli Padilha - UFSC - Santa Catarina 
Prof. Dr. Juraci Mourão Lopes Filho - UNICHRISTUS - Ceará 

Comissão Especial 
Prof. Dr. João Marcelo de Lima Assafim - UFRJ - RJ 
Profa. Dra. Maria Creusa De Araújo Borges - UFPB - PB 
Prof. Dr. Antônio Carlos Diniz Murta - Fumec - MG 
Prof. Dr. Rogério Borba - UNIFACVEST - SC 

D597 
          Direitos humanos e efetividade: fundamentação e processos participativos[Recurso eletrônico on-line] organização CONPEDI 
             Coordenadores: Joana Stelzer, Abner da Silva Jaques, Flávio de Leão Bastos Pereira – Florianópolis: CONPEDI, 2025. 

                Inclui bibliografia 
ISBN: 978-65-5274-299-5 
Modo de acesso: www.conpedi.org.br em publicações 
Tema: Os Caminhos Da Internacionalização E O Futuro Do Direito 

     1. Direito – Estudo e ensino (Pós-graduação) – Encontros Nacionais. 2. Direitos humanos e efetividade. 3. Fundamentação e 
processos participativos. XXXII Congresso Nacional do CONPEDI São Paulo - SP (4: 2025: Florianópolis, Brasil).  

CDU: 34 

          Conselho Nacional de Pesquisa 
           e Pós-Graduação em Direito Florianópolis 

Santa Catarina – Brasil 
www.conpedi.org.br 



XXXII CONGRESSO NACIONAL DO CONPEDI SÃO PAULO - SP

DIREITOS HUMANOS E EFETIVIDADE: FUNDAMENTAÇÃO E 
PROCESSOS PARTICIPATIVOS

Apresentação

Estimados Leitores,

É com alegria que apresentamos os Anais do Grupo de Trabalho (GT) DIREITOS 

HUMANOS E EFETIVIDADE: FUNDAMENTAÇÃO E PROCESSOS PARTICIPATIVOS 

I. Esta publicação consolida a produção científica apresentada durante o XXXII Congresso 

Nacional do Conpedi, que ocorreu na Universidade Presbiteriana Mackenzie, em São Paulo, 

de 26 a 28 de novembro de 2025.

Consolidado ao longo do tempo, o Congresso não se limita à mera apresentação de pesquisas; 

mas, catalisa debates sobre o futuro do Direito e sua responsabilidade social, reunindo a 

vanguarda da pesquisa jurídica – doutores, mestres, pesquisadores e estudantes – de todas as 

regiões do país. A escolha de um tema central e a organização de Grupos de Trabalho (GTs) 

garantem que a discussão seja ao mesmo tempo ampla e profundamente especializada, 

promovendo interação entre diferentes linhas de pesquisa e consolidando a comunidade 

acadêmica brasileira de Direito.

Entre os diversos eixos temáticos propostos, o GT DIREITOS HUMANOS E 

EFETIVIDADE: FUNDAMENTAÇÃO E PROCESSOS PARTICIPATIVOS I se destacou 

pela sua relevância intrínseca e pela urgência dos desafios sociais contemporâneos. O GT, 

em síntese, acolhe trabalhos que investigam tanto os êxitos na concretização dos Direitos 

Humanos quanto as causas da ineficácia, sejam elas estruturais, institucionais ou culturais, e 

propõe caminhos para a superação de tais barreiras, como a reinterpretação de dispositivos 

legais, a proposição de novas políticas públicas e a fiscalização de práticas estatais e 

privadas. Busca-se transformar os Direitos Humanos de meros enunciados programáticos em 

instrumentos reais de transformação social.

Em tal contexto, há um forte estímulo à crítica dogmática, na qual os participantes analisam 

se os modelos teóricos atuais são suficientes para abarcar novos desafios, como as crises 

climáticas, as novas tecnologias ou as crescentes desigualdades globais. Este componente 

teórico-crítico é vital para garantir que a busca pela efetividade não seja apenas instrumental, 

mas embasada em entendimento sólido e progressista da dignidade da pessoa humana no 

século XXI.



No que tange aos "Processos Participativos", almeja-se uma compreensão contemporânea de 

que a efetividade dos Direitos Humanos não pode ser alcançada apenas por meio de uma 

intervenção vertical (Estado para o cidadão). Pelo contrário, ela é intrinsecamente ligada à 

democratização e à horizontalização do poder. O GT explora o papel da sociedade civil, das 

organizações não governamentais, dos movimentos sociais e das comunidades vulneráveis na 

formulação, implementação e fiscalização das políticas de Direitos Humanos. Pesquisas neste 

eixo analisam a eficácia de instrumentos como audiências públicas, conselhos gestores, 

iniciativas populares e litigância estratégica como meios pelos quais os cidadãos podem 

exercer seu direito à participação e, assim, garantir que as ações de efetivação dos direitos 

sejam responsivas às suas necessidades reais e específicas. A participação é vista, portanto, 

não apenas como um direito, mas como o principal vetor para a realização plena de todos os 

outros direitos.

Dessa forma, o encerramento das atividades do Grupo de Trabalho Direitos Humanos e 

Efetividade: Fundamentação e Processos Participativos I, no âmbito do Congresso Nacional 

do CONPEDI, não apenas cumpriu sua missão de promover a ciência jurídica, mas também 

ofereceu perspectiva clara e imperativa: a garantia da efetividade dos Direitos Humanos 

transcende a esfera estatal e normativa, ancorando-se na responsabilidade individual. As 

pesquisas apresentadas sublinharam que a construção de uma sociedade genuinamente 

humanitária e justa exige que cada indivíduo assuma uma postura proativa, ética e consciente 

em suas ações, reconhecendo-se como peça-chave para o futuro e para a plena realização dos 

direitos de todos, reafirmando o papel central do CONPEDI na articulação e disseminação 

desse conhecimento.

Desejamos Excelente Leitura!

Profa. Dra. Joana Stelzer

Prof. Dr. Abner da Silva Jaques

Prof. Dr. Flávio de Leão Bastos Pereira



CORPOS-TERRITÓRIO EM LUTA: POR UMA INTERNACIONALIZAÇÃO 
ECOLÓGICA DE SABERES E DIREITOS

BODIES-TERRITORIES IN STRUGGLE: REIMAGINING INTERNATIONAL LAW 
THROUGH AN ECOLOGY OF KNOWLEDGES AND RIGHTS

Vivian Nigri Queiroga Diniz Da Paixao

Resumo

O artigo analisa os caminhos da internacionalização do Direito a partir da perspectiva das 

mulheres indígenas na América Latina, destacando os desafios e possibilidades de construção 

de uma governança inclusiva. A pesquisa, de caráter qualitativo e interdisciplinar, combina 

referenciais da teoria jurídica, da antropologia e dos estudos de gênero, articulando autores 

como Boaventura de Sousa Santos, María Lugones, Rita Segato, Nancy Fraser e Chantal 

Mouffe. Parte-se da constatação de que a Constituição de 1988 representou um avanço ao 

reconhecer direitos originários dos povos indígenas e a igualdade de gênero, mas que tais 

garantias permanecem limitadas quando não acompanhadas de políticas públicas efetivas. 

Nesse contexto, as categorias de interseccionalidade, colonialidade e epistemologias do Sul 

são mobilizadas para compreender a marginalização das mulheres indígenas, que sofrem 

múltiplas formas de violência, exclusão e invisibilização. O estudo evidencia que a 

internacionalização do Direito não pode restringir-se à circulação de normas globais, 

devendo constituir-se como processo dialógico entre diferentes matrizes normativas e 

cosmologias jurídicas. Experiências constitucionais do Equador e da Bolívia, com o 

paradigma do Bem Viver, são apresentadas como referências para a construção de 

alternativas normativas que integrem justiça social, ambiental e de gênero. Por fim, propõe 

diretrizes para políticas públicas interseccionais e interculturais, enfatizando a participação 

das mulheres indígenas como protagonistas. Conclui-se que o futuro do Direito depende da 

capacidade de reconhecer a pluralidade de sujeitos e saberes, transformando a 

internacionalização em instrumento de emancipação e justiça democrática.

Palavras-chave: Internacionalização do direito, Mulheres indígenas, Epistemologias do sul, 
Interseccionalidade, Corpo-território

Abstract/Resumen/Résumé

The article analyzes the paths of the internationalization of Law from the perspective of 

Indigenous women in Latin America, highlighting the challenges and possibilities for 

building inclusive governance. This qualitative and interdisciplinary research combines 

references from legal theory, anthropology, and gender studies, drawing on authors such as 

Boaventura de Sousa Santos, María Lugones, Rita Segato, Nancy Fraser, and Chantal 

Mouffe. It starts from the premise that the 1988 Brazilian Constitution represented progress 

by recognizing the original rights of Indigenous peoples and gender equality, yet such 

412



guarantees remain limited when not accompanied by effective public policies. In this context, 

the categories of intersectionality, coloniality, and the Epistemologies of the South are 

mobilized to understand the marginalization of Indigenous women, who experience multiple 

forms of violence, exclusion, and invisibilization. The study shows that the 

internationalization of Law cannot be restricted to the circulation of global norms but must be 

conceived as a dialogical process between different normative frameworks and legal 

cosmologies. Constitutional experiences from Ecuador and Bolivia, with the paradigm of 

Buen Vivir, are presented as references for constructing normative alternatives that integrate 

social, environmental, and gender justice. Finally, the article proposes guidelines for 

intersectional and intercultural public policies, emphasizing the participation of Indigenous 

women as protagonists. It concludes that the future of Law depends on the ability to 

recognize the plurality of subjects and knowledge, transforming internationalization into an 

instrument of emancipation and democratic justice.

Keywords/Palabras-claves/Mots-clés: Internationalization of law, Indigenous women, 
Epistemologies of the south, Intersectionality, Body-territory

413



 

1. INTRODUÇÃO 

 

A internacionalização do Direito configura-se como um fenômeno complexo, resultante 

da intensificação dos fluxos econômicos, políticos e culturais em escala global. Esse processo, 

ao mesmo tempo em que fortalece a circulação de normas e tratados internacionais, desafia a 

soberania estatal e expõe tensões entre universalismo jurídico e particularismos culturais. No 

contexto latino-americano, tal movimento assume contornos singulares, pois convive com a 

emergência de experiências constitucionais inovadoras, como as do Equador e da Bolívia, que 

incorporam perspectivas decoloniais e o princípio do Bem Viver. Nesse cenário, a análise da 

condição das mulheres indígenas torna-se imprescindível, uma vez que elas ocupam posição 

estratégica de resistência e protagonismo na defesa de seus territórios, saberes e direitos 

fundamentais. 

O estudo das mulheres indígenas como sujeitos políticos insere-se, assim, em um campo 

de disputa epistemológica e jurídica. Suas vozes questionam a hegemonia do Direito moderno 

ocidental, marcado pela colonialidade e pelo patriarcado, ao mesmo tempo em que demandam 

a construção de políticas públicas interseccionais, sensíveis às suas especificidades de gênero, 

etnia e cultura. A internacionalização, nesse sentido, não pode ser reduzida a mera importação 

de normas globais, mas deve ser pensada como um processo de diálogo entre diferentes 

matrizes normativas e cosmologias jurídicas. 

Portanto, a reflexão proposta neste artigo articula o futuro do Direito com a necessidade 

de uma governança inclusiva, capaz de reconhecer a pluralidade de sujeitos e de saberes. Ao 

trazer para o centro do debate as mulheres indígenas, busca-se repensar as bases da justiça 

social, de gênero e ambiental, superando perspectivas homogeneizadoras e afirmando um 

horizonte democrático plural, intercultural e sustentável. 

 

2. OBJETIVOS 

 

Este trabalho tem como propósito central analisar os caminhos da internacionalização 

do Direito e seus desdobramentos na concepção de políticas públicas dirigidas às mulheres 

indígenas no Brasil e na América Latina. Busca-se compreender de que maneira a 

interseccionalidade, a decolonialidade e as epistemologias do Sul fornecem instrumentos 

teóricos capazes de ressignificar o papel do Direito em contextos sociais marcados pela 

plurietnicidade e pela multisocietariedade.  

414



 

Em termos específicos, almeja-se identificar os limites e as possibilidades oferecidos 

pela Constituição de 1988 para o reconhecimento das mulheres indígenas como sujeitos de 

direitos; examinar as contribuições do constitucionalismo latino-americano, com destaque para 

os paradigmas do Bem Viver, na construção de um ordenamento jurídico verdadeiramente 

inclusivo; avaliar o papel desempenhado por tratados e organismos internacionais na proteção 

dos direitos dessas mulheres; e, por fim, propor diretrizes orientadoras de políticas públicas que 

integrem, de modo interseccional e intercultural, as dimensões de gênero, etnia e 

territorialidade. 

 

3. METODOLOGIA 

 

A pesquisa adota uma abordagem qualitativa, de caráter interdisciplinar, combinando 

referenciais da teoria jurídica, da antropologia e dos estudos de gênero. Metodologicamente, o 

trabalho se estrutura em duas dimensões complementares: a análise teórica e a análise 

documental. 

Na dimensão teórica, são mobilizados aportes de autores como Boaventura de Sousa 

Santos, Chantal Mouffe, Nancy Fraser, María Lugones e Rita Segato, entre outros, a fim de 

construir um marco interpretativo que possibilite compreender as múltiplas opressões que 

incidem sobre as mulheres indígenas. O diálogo com as epistemologias do Sul é central para 

problematizar a colonialidade do saber e do poder que atravessa o Direito. 

Na dimensão documental, são examinados dispositivos constitucionais, tratados 

internacionais (como a Convenção 169 da OIT e a CEDAW) e documentos de movimentos 

sociais, em especial das organizações de mulheres indígenas. Essa análise permite cotejar 

normas jurídicas com práticas sociais e políticas, evidenciando as tensões entre discurso oficial 

e realidade vivida. 

Por fim, a metodologia assume caráter crítico-propositivo, pois não se limita à descrição 

de problemas, mas busca formular diretrizes para políticas públicas inclusivas e para a 

internacionalização do Direito em perspectiva emancipatória. 

 

4. DESENVOLVIMENTO DA PESQUISA 

 

4.1. O Projeto Constituinte como processo inconcluso: entre promessa e frustração 

Segundo Marcelo Cattoni (2007), o projeto constituinte de 1988 deve ser compreendido 

não como um evento fechado, mas como um processo de aprendizado político e jurídico 

415



 

orientado para o futuro. Tal perspectiva se ancora na teoria discursiva do Direito de Habermas, 

que compreende a legitimidade jurídica como fundada em procedimentos inclusivos de 

deliberação. No entanto, esse horizonte promissor convive com uma realidade marcada por 

exclusões persistentes. 

Para as mulheres indígenas, essa promessa constitucional mostrou-se limitada. Embora 

a Constituição reconheça os direitos originários dos povos indígenas e estabeleça a igualdade 

de gênero como princípio, a conjugação de etnia e gênero tende a invisibilizá-las nas esferas 

decisórias e normativas. A crítica de Cattoni à leitura reducionista da legitimidade democrática 

– limitada a rituais formais e majoritários – torna-se, assim, central para pensar a necessidade 

de abertura do processo constitucional às vozes subalternizadas. 

Chantal Mouffe (1994) oferece uma crítica contundente ao modelo liberal de 

democracia como consenso racional, defendendo um modelo agonístico, que reconhece a 

existência constitutiva de conflitos inerentes ao social. Em vez de buscar suprimir os 

antagonismos, uma democracia plural deve transformá-los em formas legítimas de dissenso. 

Isso implica reconhecer os conflitos entre distintas visões de mundo, modos de vida e 

concepções de justiça. 

No caso das mulheres indígenas, o pluralismo agonístico revela-se crucial. Suas 

reivindicações não se ajustam facilmente ao discurso universalista dos direitos humanos ou às 

pautas feministas hegemônicas. Ao mesmo tempo em que enfrentam o machismo em suas 

comunidades, combatem o colonialismo de Estado, o racismo institucional e a imposição de 

modelos desenvolvimentistas incompatíveis com sua cosmovisão. A proposta de Mouffe 

permite vislumbrar um modelo político que não exige assimilação, mas viabiliza o embate 

legítimo entre diferentes projetos civilizatórios. 

Nancy Fraser (2007) sustenta que não se pode escolher entre redistribuição e 

reconhecimento: ambos são necessários para a realização da justiça social em sociedades 

complexas e desiguais. Sua proposta de um modelo de “status” desloca o reconhecimento de 

um campo meramente ético para a esfera da justiça, ancorando-o em normas de paridade 

participativa. 

Aplicando essa lente à situação das mulheres indígenas, percebe-se como sua 

marginalização resulta da intersecção de múltiplas formas de injustiça: são racializadas, 

desvalorizadas enquanto mulheres, silenciadas culturalmente e empobrecidas materialmente. A 

efetivação de seus direitos exige, portanto, políticas que combinem redistribuição de recursos 

com reconhecimento institucional de suas práticas, línguas, saberes e modos de vida. 

416



 

A ideia de um projeto constituinte está associada não apenas à elaboração de um texto 

constitucional, mas à contínua construção de uma ordem política fundada no respeito aos 

direitos, na participação cidadã e na produção legítima das normas. O Estado Democrático de 

Direito, conforme delineado na Constituição de 1988, vai além da mera legalidade formal: 

busca assegurar a dignidade da pessoa humana, a igualdade material, a liberdade, o pluralismo 

e a justiça social. 

No entanto, para esse modelo ir além do formalismo, depende da capacidade do Estado 

de incorporar na prática os princípios democráticos ali consagrados. Isso inclui o dever de 

garantir a participação de todos os segmentos sociais nos processos decisórios, inclusive — e 

especialmente — aqueles historicamente silenciados. Nesse contexto, o projeto constituinte 

deve ser compreendido como um esforço permanente de inclusão e reconstrução democrática. 

Também, a partir da Constituição Federal de 1988, o Estado Brasileiro expressamente 

se caracterizou como um Estado pluriétnico e multisocietário.  

E, conforme Souza (2002, p. 38) afirma: 

Esse Estado nacional pluriétnico e multissocietário deverá ir além do formalismo 

constitucional que declara respeito aos direitos humanos, devendo ser não 

discriminatório, construído de modo a permitir a ação participativa dos grupos étnicos 

diferenciados na vida pública, social e econômica, preservando seus valores, culturas 

e formas de organização. 

Ou seja, aquela ideia do Estado como a união entre soberania, povo e território ganha 

novos contornos, uma vez que se passamos para um Estado pluriétnico e “multissocietário”. 

Deste modo, considerar a existência de diversos povos no território nacional, gerar informação 

para o enfrentamento de problemas públicos a eles relacionados, excluindo a integração forçada 

e não desejada à sociedade nacional, é imperativo para fazer valer o reconhecimento dessas 

minorias étnicas e a representatividade dos povos indígenas, uma vez que o novo ordenamento 

constitucional aponta para a admissão do pluralismo pelo Estado brasileiro 

 

4.2. Interseccionalidade e Direitos Humanos 

A interseccionalidade, desenvolvida por Kimberlé Crenshaw, surge da necessidade de 

dar visibilidade às experiências de mulheres negras que sofriam simultaneamente racismo e 

sexismo. Esse conceito foi expandido para compreender como diferentes formas de opressão – 

raça, gênero, etnia, classe, orientação sexual – interagem e se sobrepõem. 

Na teoria interseccional, criada pela jurista afro-americana Kimberlé W. Crenshaw, o 

termo "interseccionalidade" é utilizado para designar a interdependência das relações de poder 

de etnia, sexo e classe. A problemática da "interseccionalidade" foi desenvolvida a partir dessa 

417



 

herança do feminismo negro, dentro de um quadro interdisciplinar, por Crenshaw e outras 

pesquisadoras inglesas, norte-americanas, canadenses e alemãs. 

Ela trata especificamente da forma pela qual o racismo, o patriarcalismo, a opressão de 

classe e outros sistemas discriminatórios criam desigualdades básicas que estruturam as 

posições relativas de mulheres, etnias, classes e outras. Além disso, a interseccionalidade trata 

da forma como ações e políticas públicas geram opressões que fluem ao longo de tais eixos, 

constituindo aspectos dinâmicos ou ativos do desempoderamento (CRENSHAW, 2002, p. 171-

188): 

O interesse teórico e epistemológico de articular sexo e raça, por exemplo, fica claro 

nos achados de pesquisas que não olham apenas para as diferenças entre homens e 

mulheres, mas para as diferenças entre homens brancos e negros e mulheres brancas 

e negras, como fica claro nos trabalhos realizados no Brasil, mobilizando raça e 

gênero para explicar desigualdades salariais ou diferenças quanto ao desemprego (cf. 

Guimarães, 2002; Guimarães e Britto, 2008 apud HIRATA, 2014). 

Segundo a filósofa e professora Helena Hirata (2014), a interseccionalidade é vista como 

uma das formas de combater as opressões múltiplas e imbricadas, e portanto como um 

instrumento de luta política. A partir dessas considerações percebe-se que, para que sejam 

construídas políticas públicas efetivas é preciso que estas sejam interseccionais. Silma Bilge 

descreve: 

A interseccionalidade remete a uma teoria transdisciplinar que visa apreender a 

complexidade das identidades e das desigualdades sociais por intermédio de um 

enfoque integrado. Ela refuta o enclausuramento e a hierarquização dos grandes eixos da 

diferenciação social que são as categorias de sexo/ gênero, classe, raça, etnicidade, idade, 

deficiência e orientação sexual. O enfoque interseccional vai além do simples 

reconhecimento da multiplicidade dos sistemas de opressão que opera a partir dessas 

categorias e postula sua interação na produção e na reprodução das desigualdades 

sociais (BILGE, 2009, p. 70 apud HIRATA, 2014, p. 62-63). 

Ou seja, interseccionalidade seria o intercruzamento das clivagens sociais. Essa nova 

perspectiva para a análise da marginalização social, propondo um olhar mais atento para 

vulnerabilidades internas ao grupo, evidenciando que suas experiências e vivências podem ser 

diferenciadas em função de outros recortes, como por exemplo, o recorte de gênero e etnia.  

Por meio da abordagem interseccional é possível evidenciar essas desigualdades e apontar 

a necessidade de políticas públicas que não apenas adotassem, por exemplo, uma perspectiva de 

gênero, mas que levassem em consideração as especificidades da experiência de cada grupo de 

mulheres. Pois, sem um olhar sobre os diferentes modos de vida, corre-se o risco de propor e 

418



 

implementar políticas públicas que aparentemente atendem a todos, mas, que, na verdade, não 

reconhecem a heterogeniedade e diversidade interna brasileira, acentuando a exclusão social. 

No caso das mulheres indígenas, a interseccionalidade revela como as discriminações 

são múltiplas e interativas. Essas mulheres enfrentam exclusão social, marginalização 

econômica, falta de acesso a serviços de saúde e educação, além de sofrerem discriminação por 

sua identidade cultural. Ademais, sua condição de guardiãs dos territórios indígenas coloca-as 

em posição de maior vulnerabilidade diante de conflitos fundiários e ambientais. 

Estudos empíricos demonstram que mulheres indígenas têm maior probabilidade de 

serem vítimas de violência doméstica e institucional, além de enfrentarem barreiras no acesso 

à justiça. Segundo dados do Fórum Brasileiro de Segurança Pública, a violência contra 

mulheres indígenas apresenta índices alarmantes em regiões de intenso conflito territorial. 

A aplicação da interseccionalidade no campo dos direitos humanos permite questionar 

os limites do universalismo abstrato. Tratados e convenções internacionais frequentemente 

ignoram a especificidade de gênero e etnia, o que exige sua constante reinterpretação a partir 

de contextos locais. 

 

4.3. Corpos-Territórios e Políticas Públicas 

O conceito de corpo-território, elaborado pelas mulheres indígenas na IV Marcha das 

Mulheres Indígenas (2025), expressa a profunda relação entre os corpos femininos e os 

territórios ancestrais. Essa concepção desafia a visão fragmentada da modernidade ocidental, 

que separa natureza e cultura, corpo e espírito. 

As mulheres indígenas afirmam que a exploração ilegal de recursos naturais, como o 

garimpo e o desmatamento, equivale a uma violação direta de seus corpos. Assim, violência 

ambiental e violência de gênero não são fenômenos distintos, mas faces de uma mesma lógica 

colonial e patriarcal. 

As políticas públicas no Brasil, entretanto, ainda não incorporaram plenamente essa 

perspectiva. Embora programas como a PNGATI representem um avanço, não há 

transversalidade de gênero em sua implementação. Além disso, políticas de combate à violência 

contra a mulher frequentemente ignoram a especificidade cultural das comunidades indígenas, 

resultando em medidas pouco eficazes. 

A noção de corpo-território deve orientar políticas intersetoriais que conectem saúde, 

educação, segurança e meio ambiente, superando a fragmentação institucional que marca o 

Estado brasileiro. 

 

419



 

4.4.  Epistemologias do Sul e a Internacionalização do Direito 

As Epistemologias do Sul, desenvolvidas por Boaventura de Sousa Santos e 

colaboradores, criticam a lógica do epistemicídio promovido pelo colonialismo. Essa lógica 

não apenas impôs modelos jurídicos eurocêntricos, como também deslegitimou saberes 

indígenas, quilombolas e camponeses. 

O reconhecimento das mulheres indígenas como produtoras de conhecimento é 

fundamental para democratizar a produção jurídica. As práticas de cura, os rituais espirituais e 

os modos de organização comunitária das mulheres indígenas oferecem alternativas à 

racionalidade jurídica moderna, marcada pelo individualismo e pela mercantilização. 

A internacionalização do direito, sob essa perspectiva, deve ser entendida não apenas 

como circulação de normas globais, mas como um processo de ecologia de saberes. Isso 

significa valorizar práticas locais como fontes legítimas de normatividade, rompendo com a 

monocultura do saber jurídico ocidental. 

Instrumentos internacionais como a Convenção 169 da OIT e a Declaração da ONU 

sobre os Direitos dos Povos Indígenas constituem pontos de partida importantes, mas sua 

implementação deve respeitar a autonomia cultural e epistêmica das comunidades. 

O direito à identidade cultural é amparado por instrumentos como a Convenção 169 da 

OIT, que prevê a autoidentificação como critério fundamental (art. 1º). No Brasil, a 

Constituição de 1988 reconhece a pluralidade étnica (art. 215), mas a implementação é 

fragilizada por políticas centralizadas e não participativas. 

Quando se instrumentaliza uma narrativa colonial, por meio de políticas que não 

reconhecem essas pluralidades, reforça-se o pensamento abissal descrito por Boaventura de 

Sousa Santos (SANTOS; MENESES, 2010, p. 31-32) como uma “linha radical que divide a 

realidade social”, o que impede a copresença entre os saberes ocidentais e os saberes indígenas, 

convertendo o segundo em “impensável” e “inexistente” do ponto de vista hegemônico 

(SANTOS; MENESES, 2010, p. 52-53). 

 

4.5. Colonialidade, Patriarcado e Violência 

A colonialidade de gênero, conceito trabalhado por María Lugones e Rita Segato, 

evidencia como o patriarcado colonial impôs formas específicas de dominação sobre as 

mulheres indígenas. Essa dominação combina violência física, exploração sexual, despossessão 

territorial e exclusão política. 

Rita Segato, em sua obra 'La Guerra contra las Mujeres', afirma que a violência 

feminicida constitui uma pedagogia da crueldade, destinada a manter mulheres sob controle. 

420



 

Essa pedagogia é intensificada no contexto indígena, onde a destruição dos corpos femininos 

visa também a destruir laços comunitários e espirituais. 

No Brasil, casos emblemáticos de violência contra mulheres indígenas têm sido 

denunciados por organizações como a APIB (Articulação dos Povos Indígenas do Brasil). 

Entretanto, a resposta estatal permanece insuficiente, marcada por ausência de políticas 

especializadas e por impunidade dos agressores. 

A internacionalização do direito deve servir como plataforma para denunciar essas 

práticas em fóruns internacionais, fortalecendo a pressão sobre o Estado brasileiro para que 

cumpra suas obrigações de proteção. 

 

4.6. Constitucionalismo Latino-Americano e Bem Viver 

As experiências constitucionais da Bolívia (2009) e do Equador (2008) inovaram ao 

reconhecer a natureza como sujeito de direitos e ao adotar o princípio do Bem Viver (Sumak 

Kawsay). Esses paradigmas representam uma ruptura com o constitucionalismo liberal, que 

tradicionalmente concebia a natureza apenas como recurso a ser explorado. 

O Bem Viver propõe uma concepção holística de vida em comunidade, em equilíbrio 

com a natureza. Essa concepção dialoga diretamente com as cosmologias indígenas, que 

reconhecem a interdependência entre seres humanos, animais, florestas e rios. 

No Brasil, embora não haja constitucionalização explícita do Bem Viver, movimentos 

indígenas e socioambientais têm pressionado por políticas que reconheçam essa perspectiva. 

Para as mulheres indígenas, isso significa ampliar sua participação em processos decisórios e 

garantir que políticas públicas sejam desenhadas a partir de suas próprias visões de mundo. 

Assim, o constitucionalismo latino-americano contemporâneo caracteriza-se pela 

incorporação de princípios plurais e interculturais, que buscam superar os limites do modelo 

liberal clássico e incluir cosmovisões próprias dos povos originários. Experiências 

constitucionais no Equador (2008) e na Bolívia (2009) introduziram o paradigma do Buen Vivir 

ou Sumak Kawsay, fundamentado em valores comunitários, harmonia com a natureza e 

reconhecimento da diversidade cultural. Essa inovação aponta para um direito constitucional 

que não se limita à organização formal do poder, mas que pretende redefinir as bases do 

desenvolvimento e da cidadania, colocando no centro a dignidade coletiva e a sustentabilidade. 

No que se refere às mulheres indígenas, o constitucionalismo latino-americano oferece 

um espaço privilegiado de luta por visibilidade e direitos, ao reconhecer tanto as identidades 

culturais quanto as desigualdades de gênero. A perspectiva do Bem Viver permite articular as 

demandas específicas dessas mulheres, historicamente marginalizadas tanto pelas estruturas 

421



 

patriarcais internas às suas comunidades quanto pelas políticas estatais assimétricas e 

universalizantes. Nesse contexto, a constituição deixa de ser apenas um texto jurídico e torna-

se também um espaço simbólico de resistência e reinterpretação, em que as mulheres indígenas 

podem reivindicar direitos a partir de suas próprias cosmologias. 

A relação entre Bem Viver e direitos das mulheres indígenas é marcada por uma tensão 

criativa: de um lado, a valorização das tradições e saberes ancestrais; de outro, a necessidade 

de enfrentar práticas que reforçam desigualdades de gênero dentro das próprias comunidades. 

Essa tensão exige que o constitucionalismo intercultural não se limite a reconhecer a 

diversidade, mas que promova formas de diálogo capazes de conciliar autonomia cultural com 

o respeito a direitos humanos universais, especialmente no campo da igualdade de gênero e da 

proteção contra violências. Assim, o Bem Viver pode ser compreendido como um horizonte 

normativo que combina pluralismo jurídico, equidade social e emancipação feminina. 

Por fim, a experiência latino-americana mostra que a articulação entre 

constitucionalismo, Bem Viver e mulheres indígenas não é apenas uma questão teórica, mas 

um campo de prática política e jurídica em permanente construção. Ao colocar em evidência a 

centralidade da natureza, da comunidade e do respeito às diferenças, o Bem Viver abre 

possibilidades de reimaginar o papel do direito na promoção da justiça social. Para as mulheres 

indígenas, esse paradigma representa não apenas a ampliação de direitos, mas também a 

oportunidade de protagonismo na redefinição do constitucionalismo regional, apontando para 

um futuro em que igualdade, interculturalidade e sustentabilidade se tornam pilares de uma 

ordem democrática mais inclusiva. 

 

4.7. Internacionalização, Governança e Participação 

A presença das mulheres indígenas em fóruns internacionais tem crescido 

significativamente. Na Conferência das Partes da Convenção-Quadro das Nações Unidas sobre 

Mudança do Clima (COP), mulheres indígenas brasileiras têm denunciado os impactos das 

mudanças climáticas em seus territórios e apresentado propostas de adaptação baseadas em 

saberes tradicionais. 

A participação em espaços como a CEDAW e o Conselho de Direitos Humanos da ONU 

fortalece alianças transnacionais e amplia a visibilidade das demandas indígenas. Esses espaços 

representam oportunidades para transformar a internacionalização em uma estratégia de 

resistência e afirmação política. 

Entretanto, persistem desafios: a barreira linguística, a falta de financiamento e a sub-

representação de mulheres indígenas em delegações oficiais limitam sua participação efetiva. 

422



 

Políticas públicas devem criar mecanismos de apoio à participação internacional, garantindo 

recursos e capacitação. 

 

4.8. Caminhos para Políticas Públicas Inclusivas e Internacionais 

Para a construção de políticas públicas inclusivas e internacionais, é necessário adotar 

uma perspectiva interseccional, decolonial e intercultural. Algumas diretrizes fundamentais 

incluem: 

1. Consulta e participação efetiva: Garantir a aplicação plena da consulta livre, prévia e 

informada, prevista na Convenção 169 da OIT, assegurando que mulheres indígenas sejam 

protagonistas nos processos decisórios. 

2. Educação intercultural: Promover políticas educacionais que respeitem as línguas e 

cosmologias indígenas, formando gerações de lideranças femininas capacitadas a dialogar tanto 

com o mundo ocidental quanto com suas tradições. 

3. Saúde indígena com enfoque de gênero: Fortalecer a política de atenção diferenciada 

à saúde indígena, incorporando práticas tradicionais de cuidado e combatendo a violência 

obstétrica que frequentemente atinge mulheres indígenas. 

4. Proteção territorial e ambiental: Articular políticas de enfrentamento à violência de 

gênero com medidas de proteção aos territórios, reconhecendo que corpo e terra são dimensões 

inseparáveis. 

5. Formação de lideranças femininas: Estimular programas de capacitação em gestão, 

advocacia e representação política para mulheres indígenas. 

6. Redes transnacionais de solidariedade: Apoiar iniciativas que conectem mulheres 

indígenas de diferentes países, promovendo intercâmbio de experiências e estratégias de 

resistência. 

A construção de políticas públicas inclusivas requer o reconhecimento da diversidade 

social, cultural e identitária como elemento central da ação estatal. No caso das mulheres 

indígenas, tal reconhecimento significa superar a lógica homogênea e universalizante das 

políticas tradicionais, que frequentemente ignoram especificidades históricas, territoriais e de 

gênero. A inclusão exige, portanto, uma abordagem interseccional que considere 

simultaneamente fatores étnicos, sociais, econômicos e culturais, garantindo que as políticas 

não apenas atendam demandas formais, mas também respeitem práticas comunitárias e 

cosmovisões próprias. 

Nesse sentido, os caminhos para políticas públicas inclusivas passam pela ampliação da 

participação social, em especial das mulheres indígenas, nos processos decisórios que moldam 

423



 

as políticas que as afetam. A inclusão efetiva demanda a criação de espaços institucionais de 

escuta, diálogo e negociação que não sejam meramente consultivos, mas vinculantes, 

assegurando às comunidades o protagonismo na definição de prioridades e estratégias de 

implementação. Essa participação fortalece a legitimidade das políticas, ao mesmo tempo em 

que amplia sua capacidade de responder às demandas reais da população. 

A internacionalização do debate sobre políticas inclusivas constitui outro eixo 

fundamental, pois permite articular experiências nacionais com normas e diretrizes 

estabelecidas por organismos multilaterais, como a ONU e a OEA. Documentos como a 

Convenção sobre a Eliminação de Todas as Formas de Discriminação contra a Mulher 

(CEDAW) e a Declaração das Nações Unidas sobre os Direitos dos Povos Indígenas oferecem 

parâmetros normativos que podem orientar a formulação de políticas nacionais mais 

abrangentes e coerentes com os direitos humanos. A circulação internacional de boas práticas 

também possibilita o aprendizado recíproco entre países, contribuindo para a construção de 

políticas inovadoras e adaptáveis a diferentes contextos. 

Por fim, a combinação entre inclusão interna e internacionalização aponta para uma 

governança pública mais sensível, democrática e sustentável. O alinhamento entre políticas 

locais e compromissos internacionais reforça a proteção de direitos e amplia os mecanismos de 

monitoramento e avaliação. Dessa forma, os caminhos para políticas públicas inclusivas e 

internacionais não se resumem à formulação normativa, mas envolvem a transformação das 

estruturas de poder, a valorização da diversidade cultural e a incorporação de novos paradigmas 

de justiça social e igualdade de gênero, fundamentais para o futuro do direito em sociedades 

interconectadas. 

 

4.9. O Estado nacional brasileiro e o pluralismo político 

A Nação, como uma forma de comunidade, implica tanto a semelhança entre seus 

membros quanto a diferença em relação aos estranhos (GUIBERNAU, 1997, p. 91). Assim, 

Guibernau definiu nação como "um grupo humano consciente de formar uma comunidade, 

partilhando uma cultura comum, ligado a um território claramente demarcado, tendo um 

passado e um projeto comuns para o futuro, e exigindo o direito de se governar" (p. 110). 

Ocorre que em diversos Estados nacionais existe o fenômeno da pluralidade do corpo 

social. Assim, surgiu o conceito de minoria, como consequencia das regulamentações políticas 

e diplomáticas consecutivas à Primeira Guerra Mundial (entre 1918 e 1920), quando o direito 

nacional se preocupa em proteger certos indivídios que não pertenciam ao grupo nacional 

424



 

majoritário no seio dos Estados remodelados ou criados pela Conferência de Paz de Versailles 

(ROULAND, 2003, p. 169). 

No caso, o Brasil é uma nação culturalmente múltipla e nela coexistem identidades 

distintas com formas plurais de visão de mundo (cosmovisões). As experiências e os saberes 

indígenas consideram o universo em sua totalidade e inserem o ser humano em uma complexa 

rede de relações que envolvem os seres, naturais e sobrenaturais, integrando a vida como um 

todo. Essas cosmologias não se confundem e nem podem ser contidas dentro da lógica 

materialista e mercadológica da sociedade nacional, claramente marcada pelo ponto de vista 

ocidental e centrada na razão europeia.  

A Constituição de 1988 reconhece de forma absolutamente explícita essas diferentes 

cosmologias. Primeiro, impondo ao Estado o dever de garantir “a todos o pleno exercício dos 

direitos culturais”, apoiando e incentivando “a valorização e a difusão das manifestações 

culturais (…) populares, indígenas e afro-brasileiras, e das de outros grupos participantes do 

processo civilizatório nacional” (art. 215, caput e §1o), que se traduzem em suas “formas de 

expressão e em seus modos de criar, fazer e viver” (art. 216, I e II).  

Além de expressamente prever que são reconhecidos aos indígenas sua organização 

social, costumes, línguas, crenças e tradições, e os direitos originários sobre as terras que 

tradicionalmente ocupam, competindo à União demarcá-las, proteger e fazer respeitar todos os 

seus bens, bem como tratou das terras tradicionalmente ocupadas pelos índios como necessárias 

a sua reprodução física e cultural, segundo seus usos, costumes e tradições (art. 231, caput e 

§1º). Percebe-se caracterizado o pluralismo político, que é o modus pelo qual ultrapassa-se o 

conceito de Estado nação, não no sentido de negação do conceito moderno de Estado, mas de 

sua atualização, quando concebido no modelo unitário e centralizado de uma só nação, e 

alcança-se o Estado pluriétnico e multissocietário que se admite com mais de uma nação-etnia, 

mais de uma única sociedade, com a existência de mais de um direito, que não o direito estatal. 

O pluralismo político está expressamente previsto no título I da Constituição Federal de 

1988, ao tratar-se dos princípios fundamentais da República Federativa do Brasil, vejamos:  

 

Dos Princípios Fundamentais 

 

Art. 1º A República Federativa do Brasil, formada pela união indissolúvel dos Estados 

e Municípios e do Distrito Federal, constitui-se em Estado Democrático de Direito e 

tem como fundamentos: 

 

(...) 

 

V - o pluralismo político. 

 

425



 

Há um confronto, permanente, decorrente do conflito latente entre o Estado formal, 

uninacional, e o Estado real, pluriétnico e multissocietário. Mister, pois, o estabelecimento de 

parâmetros, consensualmente construídos pelas partes envolvidas, as minorias étnicas com 

origem ameríndia e o Estado nacional, ou, estabelecidos nos foros internacionais e nos tribunais 

nacionais. Neste caso, a criação do direito pela via jurisprudencial, em parte, já vem sendo 

produzida, pelos nossos tribunais (SOUZA, 2002, p. 17). 

Atinente à questão, o filósofo Jürgen Habermas traz como premissa que as minorias 

étnicas e culturais, assim como as nações e culturas, se defendem da opressão, marginalização 

e desrespeito e lutam pelo reconhecimento das identidades coletivas, seja no contexto de uma 

cultura de uma maioria ou da comunidade dos povos. São movimentos de emancipação cujos 

objetivos políticos são definidos em primeiro lugar em termos culturais, embora também as 

desigualdades sociais e econômicas e as dependências políticas estejam sempre em jogo 

(HABERMAS, 2018, p. 353). 

O principal fundamento dos Direitos Humanos é a garantia da dignidade humana. Cabe 

observar, neste ponto, que existem variações socioculturais significativas em relação ao que se 

concebe como necessidades básicas. Sociedades diferentes possuem valores distintos, de modo 

que os bens associados à vida digna das pessoas podem se afigurar essencial para em algumas 

delas e não em outras. O acesso à energia elétrica, que nos parece tão imprescindível no mundo 

moderno, pode não fazer sentido para algumas comunidades indígenas, cujos integrantes, no 

entanto, necessitam de muito mais espaço físico – o seu território tradicional – no qual consigam 

viver de acordo com as suas cosmovisões, que conformam a sua concepção própria de 

dignidade. 

Certo é que, por exemplo, a cosmovisão indígena, ao contrário da majoritária no Brasil, 

é antiantropocêntrica, segundo ela, o conceito de “humanidade” passa pelo entendimento e pelo 

tratamento da Terra como um organismo vivo e inteligente, do qual os seres ditos humanos são 

apenas parte, com uma linguagem própria com a qual devemos interagir para além do consumo 

predatório de suas riquezas. O “sentimento de pertença” ao território, marco da cosmovisão 

indígena, está ligado à história destes grupos e à construção das identidades étnicas indígenas. 

Assim, há uma forte ligação desses povos à terra e à Terra, formada por vinculos de respeito e 

pertencimento. 

 

5. CONCLUSÃO 

 

426



 

A análise dos caminhos da internacionalização do Direito revelou que o futuro jurídico 

não pode ser pensado apenas sob a ótica de tratados e instituições globais, mas precisa dialogar 

com as experiências locais, plurais e historicamente marginalizadas. O estudo evidenciou que, 

para as mulheres indígenas, a internacionalização adquire sentido emancipatório quando 

reconhece seus saberes, cosmologias e formas próprias de organização política. Isso implica 

superar a visão eurocêntrica e monocultural que por séculos orientou a produção normativa, 

reafirmando a necessidade de um direito intercultural e inclusivo. 

No Brasil, a Constituição de 1988 representou um marco importante ao reconhecer 

direitos originários dos povos indígenas e ao afirmar a igualdade de gênero como princípio 

fundamental. Contudo, verificou-se que tais avanços permanecem limitados quando não são 

acompanhados de políticas públicas efetivas e de mecanismos institucionais que assegurem a 

participação das mulheres indígenas nos processos decisórios. A distância entre norma e 

realidade demonstra que a promessa constitucional só se concretiza se for constantemente 

atualizada por meio de práticas democráticas que deem voz aos grupos subalternizados. 

As perspectivas oferecidas pelas epistemologias do Sul, pela interseccionalidade e pelo 

constitucionalismo latino-americano, especialmente com o paradigma do Bem Viver, apontam 

para um novo horizonte normativo. Esse horizonte permite articular justiça social, ambiental e 

de gênero de forma integrada, ressignificando a própria noção de cidadania. As mulheres 

indígenas, ao denunciarem a violência de gênero, o epistemicídio e a exploração territorial, 

assumem papel central na construção de alternativas jurídicas e políticas que escapam à lógica 

da colonialidade. 

Do ponto de vista da internacionalização, organismos multilaterais e tratados 

internacionais podem atuar como aliados estratégicos, mas sua efetividade depende de uma 

aplicação crítica e intercultural. A Convenção 169 da OIT, a CEDAW e a Declaração da ONU 

sobre os Direitos dos Povos Indígenas oferecem instrumentos relevantes, mas sua 

implementação deve respeitar os modos de vida indígenas e garantir que as mulheres sejam 

protagonistas, e não meras beneficiárias formais de políticas estatais. Assim, a 

internacionalização se consolida não como imposição externa, mas como espaço de negociação 

entre diferentes ordens normativas. 

Por fim, este estudo conclui que o futuro do Direito está vinculado à capacidade de 

reconhecer e incorporar a diversidade de sujeitos, saberes e práticas. As mulheres indígenas não 

são apenas destinatárias de políticas públicas, mas sujeitos políticos ativos, portadores de 

projetos civilizatórios alternativos. Pensar o Direito a partir delas significa projetar um futuro 

democrático mais plural, sensível às diferenças e comprometido com a justiça social, de gênero 

427



 

e ambiental. A internacionalização, quando articulada a esse horizonte, deixa de ser mero 

fenômeno jurídico para tornar-se processo de emancipação e de reconstrução democrática. 

 

REFERÊNCIAS 

 

CANOTILHO, J. J. Gomes. Direito Constitucional e Teoria da Constituição. Coimbra: 

Almedina, 2000.  

CATTONI DE OLIVEIRA, Marcelo Andrade. Uma reflexão sobre o sentido do projeto 

constituinte do Estado Democrático de Direito no marco da Teoria do Discurso de Jürgen 

Habermas. Revista de direito do estado, v.02, n.06, (abr./jun. 2007), p.213-228. 

CRENSHAW, Kimberlé. Documento para o encontro de especialistas em aspectos da 

discriminação racial relativos ao gênero. Revista Estudos Feministas, Florianópolis, v. 10, n. 1, 

p. 171-188, jan. 2002. Disponível em: <http://www.scielo.br/ 

scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0104-026X2002000100011&lng=en&nrm=iso>. Acesso 

em: 18 ago. 2025. 

DOCUMENTO FINAL da IV Marcha das Mulheres Indígenas. Carta dos Corpos-Territórios, 

2025. 

FRASER, Nancy. Reconhecimento sem ética?. Lua Nova: Revista de Cultura e Política 

[online]. 2007, n. 70, pp. 101-138. Disponível em: https://doi.org/10.1590/S0102-

64452007000100006 Acesso em: 26 jun. 2025. 

GUIBERNAU, Montserrat. Nacionalismos: o estado nacional e o nacionalismo no século XX. 

Rio de Janeiro: Zahar, 1997. 

HABERMAS, Jürgen. A inclusão do outro: estudos de teoria política. São Paulo: Editora 

Unesp, 2018. 

428

https://doi.org/10.1590/S0102-64452007000100006
https://doi.org/10.1590/S0102-64452007000100006


 

HIRATA, Helena. Gênero, classe e raça Interseccionalidade e consubstancialidade das relações 

sociais. Tempo Social, São Paulo, v. 26, n. 1, p. 61-73, 2014. Disponível em: 

<http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0103-

20702014000100005&lng=en&nrm=iso>. Acesso em: 18 ago. 2025. 

MOUFFE, Chantal. Pensando a Democracia Moderna Com e Contra Carl Schmitt. Cadernos 

da Escola do Legislativo, Belo Horizonte, v. 1, n. 2, 1994, p. 87-108. 

ROULAND, Norbert. Direitos das minorias e dos povos autóctones. Brasília: UnB, 2003. 

SANTOS, Boaventura de Sousa; MENESES, Maria Paula (orgs.). Epistemologias do Sul. São 

Paulo: Cortez, 2010. 

SEGATO, Rita Laura. La Guerra contra las Mujeres. Madrid: Traficantes de Sueños, 2016. 

SOUZA, Álvaro Reinaldo de. Os povos indígenas: minorias étnicas e a eficácia dos direitos 

constitucionais no Brasil. 2002. 275 f. Tese (Doutorado em Direito) – Faculdade de Direito, 

Universidade Federal de Santa Catarina, Florianópolis, 2002. 

429


