
XXXII CONGRESSO NACIONAL DO 
CONPEDI SÃO PAULO - SP

DIREITOS E GARANTIAS FUNDAMENTAIS II

FERNANDO DE BRITO ALVES

VIVIANE GRASSI

EDINILSON DONISETE MACHADO

BRUNA AZZARI PUGA



Copyright © 2025 Conselho Nacional de Pesquisa e Pós-Graduação em Direito 

Todos os direitos reservados e protegidos. Nenhuma parte destes anais poderá ser reproduzida ou transmitida 
sejam quais forem os meios empregados sem prévia autorização dos editores. 

Diretoria – CONPEDI 
Presidente - Profa. Dra. Samyra Haydêe Dal Farra Naspolini - FMU – São Paulo 
Diretor Executivo - Prof. Dr. Orides Mezzaroba - UFSC – Santa Catarina 
Vice-presidente Norte - Prof. Dr. Jean Carlos Dias - Cesupa – Pará 
Vice-presidente Centro-Oeste - Prof. Dr. José Querino Tavares Neto - UFG – Goiás 
Vice-presidente Sul - Prof. Dr. Leonel Severo Rocha - Unisinos – Rio Grande do Sul 
Vice-presidente Sudeste - Profa. Dra. Rosângela Lunardelli Cavallazzi - UFRJ/PUCRio – Rio de Janeiro 
Vice-presidente Nordeste - Prof. Dr. Raymundo Juliano Feitosa - UNICAP - Pernambuco 
 
Representante Discente: Prof. Dr. Abner da Silva Jaques - UPM/UNIGRAN - Mato Grosso do Sul 

Conselho Fiscal: 
Prof. Dr. José Filomeno de Moraes Filho - UFMA - Maranhão 
Prof. Dr. Caio Augusto Souza Lara - SKEMA/ESDHC/UFMG - Minas Gerais  
Prof. Dr. Valter Moura do Carmo - UFERSA - Rio Grande do Norte 
Prof. Dr. Fernando Passos – UNIARA - São Paulo 
Prof. Dr. Edinilson Donisete Machado - UNIVEM/UENP - São Paulo 
Secretarias 
Relações Institucionais: 
Prof. Dra. Claudia Maria Barbosa - PUCPR - Paraná 
Prof. Dr. Heron José de Santana Gordilho - UFBA - Bahia 
Profa. Dra. Daniela Marques de Moraes - UNB - Distrito Federal 
Comunicação: 
Prof. Dr. Robison Tramontina - UNOESC - Santa Catarina 
Prof. Dr. Liton Lanes Pilau Sobrinho - UPF/Univali - Rio Grande do Sul 
Prof. Dr. Lucas Gonçalves da Silva - UFS - Sergipe 
Relações Internacionais para o Continente Americano: 
Prof. Dr. Jerônimo Siqueira Tybusch - UFSM - Rio Grande do Sul 
Prof. Dr. Paulo Roberto Barbosa Ramos - UFMA - Maranhão 
Prof. Dr. Felipe Chiarello de Souza Pinto - UPM – São Paulo 
Relações Internacionais para os demais Continentes: 
Profa. Dra. Gina Vidal Marcilio Pompeu - UNIFOR - Ceará 
Profa. Dra. Sandra Regina Martini - UNIRITTER / UFRGS - Rio Grande do Sul 
Profa. Dra. Maria Claudia da Silva Antunes de Souza - UNIVALI – Santa Catarina 
Educação Jurídica 
Profa. Dra. Viviane Coêlho de Séllos Knoerr - Unicuritiba - PR 
Prof. Dr. Rubens Beçak - USP - SP 
Profa. Dra. Livia Gaigher Bosio Campello – UFMS – MS 
Eventos: 
Prof. Dr. Yuri Nathan da Costa Lannes - FDF - São Paulo 
Profa. Dra. Norma Sueli Padilha - UFSC - Santa Catarina 
Prof. Dr. Juraci Mourão Lopes Filho - UNICHRISTUS - Ceará 

Comissão Especial 
Prof. Dr. João Marcelo de Lima Assafim - UFRJ - RJ 
Profa. Dra. Maria Creusa De Araújo Borges - UFPB - PB 
Prof. Dr. Antônio Carlos Diniz Murta - Fumec - MG 
Prof. Dr. Rogério Borba - UNIFACVEST - SC 

D597 
          Direitos e garantias fundamentais II[Recurso eletrônico on-line] organização CONPEDI 
             Coordenadores: Fernando De Brito Alves, Viviane Grassi, Edinilson Donisete Machado, Bruna Azzari Puga – Florianópolis: 

CONPEDI, 2025. 

                Inclui bibliografia 
ISBN: 978-65-5274-301-5 
Modo de acesso: www.conpedi.org.br em publicações 
Tema: Os Caminhos Da Internacionalização E O Futuro Do Direito 

     1. Direito – Estudo e ensino (Pós-graduação) – Encontros Nacionais. 2. Direitos. 3. Garantias fundamentais. XXXII Congresso 
Nacional do CONPEDI São Paulo - SP (4: 2025: Florianópolis, Brasil).  

CDU: 34 

          Conselho Nacional de Pesquisa 
           e Pós-Graduação em Direito Florianópolis 

Santa Catarina – Brasil 
www.conpedi.org.br 



XXXII CONGRESSO NACIONAL DO CONPEDI SÃO PAULO - SP

DIREITOS E GARANTIAS FUNDAMENTAIS II

Apresentação

Direitos e Garantias Fundamentais II

É com grande satisfação que apresentamos a produção acadêmica debatida no Grupo de 

Trabalho de Direitos e Garantias Fundamentais, no âmbito do XXXII Congresso Nacional do 

CONPEDI. A presente coletânea reflete a vitalidade da pesquisa jurídica brasileira, reunindo 

investigações que não apenas reafirmam a centralidade da dogmática constitucional, mas que, 

sobretudo, enfrentam as tensões contemporâneas de uma sociedade em rede e em constante 

transformação.

A pauta dos trabalhos apresentados revela a preocupação dos pesquisadores com os novos 

contornos da esfera pública digital. O GT aprofundou-se no que se denominou vetor jurídico 

da infodemia, dissecando a colisão entre liberdade de comunicação e desinformação. A 

judicialização do conflito entre fake news e liberdade de expressão, a responsabilidade digital 

frente ao discurso de ódio e os limites do humor — exemplificados no debate sobre o caso 

Léo Lins — demonstram a urgência de balizas hermenêuticas para o ambiente virtual. Neste 

eixo, destacam-se ainda as análises sobre a aplicação da LGPD, a interface entre Inteligência 

Artificial e a proteção de crianças e adolescentes, e as inovadoras propostas de um direito à 

vida analógica e à desconexão sob uma perspectiva garantista.

Não obstante o foco tecnológico, o Grupo de Trabalho manteve firme o olhar sobre a 

materialidade da vida e a justiça social. Foram intensos os debates acerca da função social da 

propriedade, da usucapião e do direito à moradia adequada sob o paradigma do PIDESC. 

Questões sensíveis como a relativização da impenhorabilidade do salário, a mitigação do 

mínimo existencial e a proporcionalidade nas sanções políticas tributárias (IPTU) 

evidenciaram a busca por um equilíbrio entre a eficácia econômica e a dignidade humana.

A proteção de grupos vulnerabilizados ocupou lugar de destaque. As pesquisas trouxeram à 

luz a violência estrutural contra a mulher e a luta pela autonomia privada feminina — seja em 

interpretações dworkinianas, seja na contestação de barreiras em concursos militares. No 

espectro da infância e juventude, os artigos transitaram da evolução das políticas de 

acolhimento às inovações legislativas recentes. O GT também acolheu críticas contundentes 

sobre a exclusão social, abordando desde a inclusão de pessoas com sofrimento mental até a 

supressão de direitos no sistema prisional e o "estado de coisas" da dignidade encarcerada.



Por fim, a densidade teórica do evento se revelou nas discussões bioéticas e de filosofia do 

direito. O direito à morte digna, a recusa terapêutica e a governança médica foram analisados 

par e passo com reflexões sobre a biopolítica e a "vida nua". A teoria constitucional foi 

revisitada através das lentes de Günther Teubner e Thomas Vesting, discutindo a 

fragmentação constitucional e o Estado em rede, bem como o debate sobre o direito ao 

esquecimento na reforma civilista.

Os textos aqui reunidos são o resultado de um diálogo profícuo e rigoroso. Convidamos a 

comunidade acadêmica a debruçar-se sobre estas páginas, que representam um retrato fiel e 

desafiador do estado da arte da pesquisa em Direitos Fundamentais no Brasil.

São Paulo, primavera de 2025.

Prof. Dr. Fernando de Brito Alves - UENP

Profa. Dra. Viviane Grassi - UNIFACVEST

Prof. Dr. Edinilson Donisete Machado - UENP

Profa. Dra. Bruna Azzari Puga - UPM



1 Mestre em Direito Constitucional pelo Instituto Brasileiro de Ensino, Desenvolvimento e Pesquisa (IDP). 
Doutorando em Direito, Estado e Jurisdição pela Universidade de Brasília (UnB).

2 Graduanda em Direito no CEUB - Centro Universitário de Brasília. Integrante do Grupo de Estudos “Diálogos 
Constitucionais”, pelo IBMEC.

3 Graduanda em Direito no CEUB - Centro Universitário de Brasília. Integrante do Grupo de Estudos “Diálogos 
Constitucionais", pelo IBMEC.

1

2

3

O DIREITO À MORTE DIGNA: UMA ANÁLISE DO SUICÍDIO ASSISTIDO À LUZ 
DA CONSTITUIÇÃO E DA LEGISLAÇÃO INTERNACIONAL

THE RIGHT TO DIE WITH DIGNITY: AN ANALYSIS OF ASSISTED SUICIDE IN 
LIGHT OF THE CONSTITUTION AND INTERNATIONAL LEGISLATION

Nauê Bernardo Pinheiro de Azevedo 1
Amanda Ribeiro Martins 2
Giovana Calixto Gonzaga 3

Resumo

O presente artigo analisa o suicídio assistido à luz da Constituição Federal de 1988 e da 

legislação internacional, partindo do conflito entre o direito à vida e a dignidade da pessoa 

humana. O estudo adota revisão bibliográfica e análise do precedente do Supremo Tribunal 

Federal, ADPF 54, aplicando sua ratio decidendi ao debate sobre a terminalidade da vida. 

Examina ainda a evolução do tema no Ocidente, com destaque para o modelo suíço e para 

experiências normativas na Alemanha, Canadá, Colômbia e Estados Unidos, que afirmaram o 

suicídio assistido como expressão da autonomia e da dignidade. Em contraponto, analisa-se a 

resistência de países de tradição católica, como Brasil, França e Reino Unido, onde a 

influência religiosa mantém a vida como bem sagrado e indisponível, em detrimento da 

autonomia individual. No contexto brasileiro, embora a ortotanásia já seja admitida, persiste 

a criminalização do suicídio assistido, revelando uma contradição normativa que transforma 

a vida em dever de padecimento. O objetivo central da pesquisa é demonstrar que a 

dignidade humana, como princípio constitucional estruturante e valor universal, não pode ser 

reduzida à mera preservação biológica, mas deve abarcar a liberdade de decidir sobre o fim 

da vida em situações terminais. Assim, conclui-se que a legalização do suicídio assistido, sob 

critérios claros e rigorosos, constitui não apenas um imperativo ético e jurídico, mas também 

uma obrigação estatal de assegurar condições de cuidado, respeito e autonomia, em 

consonância com tratados internacionais de direitos humanos.

Palavras-chave: Direitos fundamentais, Morte digna, Suicídio assistido, Direito à vida, 
Direito comparado

1

2

3

164



Abstract/Resumen/Résumé

This article analyzes assisted suicide in light of the 1988 Federal Constitution and 

international law, starting from the conflict between the right to life and the dignity of the 

human person. The study adopts a bibliographic review and an analysis of the precedent of 

the Federal Supreme Court, ADPF 54, applying its ratio decidendi to the debate on end-of-

life issues. It also examines the evolution of the topic in the West, with emphasis on the 

Swiss model and on normative experiences in Germany, Canada, Colombia, and the United 

States, which have affirmed assisted suicide as an expression of autonomy and dignity. In 

contrast, it analyzes the resistance of countries with a Catholic tradition, such as Brazil, 

France, and the United Kingdom, where religious influence upholds life as sacred and 

unavailable, to the detriment of individual autonomy. In the Brazilian context, although 

orthothanasia is already admitted, the criminalization of assisted suicide persists, revealing a 

normative contradiction that transforms life into a duty to suffer. The central objective of the 

research is to demonstrate that human dignity, as a structuring constitutional principle and 

universal value, cannot be reduced to mere biological preservation, but must encompass the 

freedom to decide about the end of life in terminal situations. Thus, it concludes that the 

legalization of assisted suicide, under clear and rigorous criteria, constitutes not only an 

ethical and legal imperative but also a state obligation to ensure conditions of care, respect, 

and autonomy, in accordance with international human rights treaties.

Keywords/Palabras-claves/Mots-clés: Fundamental rights, Dignified death, Assisted 
suicide, Right to life, Comparative law

165



INTRODUÇÃO 

 

O debate sobre o fim da vida gira em torno da tensão entre dois direitos fundamentais, 

a dignidade da pessoa humana e o direito à vida. No contexto brasileiro, a Constituição 

Federal de 1988 consagra ambos como pilares estruturantes da ordem jurídica, contudo, na 

prática, esses valores são frequentemente colocados em aparente oposição. 

Desde a Antiguidade, o suicídio foi objeto de diferentes leituras culturais e religiosas. 

Na Roma antiga, era visto como uma decisão de foro íntimo, respeitada quando havia motivos 

legítimos, enquanto na Grécia a prática era cercada de restrições e, em muitos casos, dependia 

de autorização do Senado. Com a ascensão do cristianismo na Idade Média, consolidou-se a 

condenação do ato, considerado violação ao mandamento divino e equiparado ao homicídio, 

sendo inclusive negados aos suicidas os ritos fúnebres e o sepultamento em solo sagrado 

(Sampaio; Lima, 2023, p. 76).  

Esse legado moral e religioso, ainda hoje, influencia fortemente países de tradição 

católica, como Brasil, onde o suicídio assistido permanece um assunto delicado do ponto de 

vista jurídico e ético.  

Parte da doutrina fundamenta a preservação incondicional da vida, tratando o direito à 

vida como um direito fundamental absoluto (Barroso; Martel, 2010, p.  32), enquanto outra 

corrente sustenta que a essência da dignidade está na autonomia e no direito fundamental de 

não ser submetido a um sofrimento intolerável e sem esperança (Barroso; Martel, 2010, p.  

33). Afinal, dignidade, além de tutelar a vida, resguarda a liberdade individual e a 

inviolabilidade da pessoa, impedindo que seja reduzida a condições de desumanização ou 

degradação. 

O cerne da controvérsia, então, está em duas formas radicalmente diferentes de 

enxergar a vida. De um lado, há uma visão que trata-a como um bem sagrado, absoluto e 

indisponível. Nessa lógica, a dignidade exige que a vida seja preservada a todo custo, mesmo 

contra a vontade de seu titular, transformando o direito em dever de viver. Ao Estado, caberia 

a obrigação de proteger o indivíduo de si mesmo, ainda que em situações de extremo 

sofrimento (Barroso, 2025, p. 163).  

Do outro lado, está uma visão centrada na autonomia. Nessa perspectiva, a dignidade 

não reside na simples existência biológica, mas na capacidade de uma pessoa de ser dona de 

sua própria trajetória. Impor a alguém a continuidade de uma dor excruciante, em um estado 

terminal e degradante, equivale a reduzir o indivíduo a um corpo administrado pela medicina, 

privado de identidade e de poder de decisão. 

166



O presente trabalho possui natureza aplicada que articula o levantamento bibliográfico 

de artigos acadêmicos acerca da morte digna e documentos normativos nacionais, como a 

Constituição Federal de 1988 e as resoluções do Conselho Federal de Medicina, bem como 

decisões paradigmáticas do Supremo Tribunal Federal. 

A pesquisa tem como objetivo central examinar os fundamentos constitucionais e 

internacionais que cercam o debate acerca do suicídio assistido, com ênfase na interpretação 

do princípio da dignidade da pessoa humana em confronto com o direito à vida. 

Especificamente, serão analisadas decisões paradigmáticas do Supremo Tribunal Federal, bem 

como referenciais internacionais ocidentais, como o modelo Suíço, Alemão, Estadunidense, 

entre outros. 

O estudo busca identificar se a dignidade da pessoa humana deve ser compreendida 

como fundamento absoluto para a preservação da vida em qualquer circunstância ou se, ao 

contrário, pode ser afirmada justamente no reconhecimento da autonomia individual e do 

direito de não ser submetido a um sofrimento intolerável. Ainda, verificar se a absolutização 

do direito à vida, tratado como um dever de viver, encontra respaldo constitucional e 

convencional, ou se tal leitura implica violação a outros direitos fundamentais, como a 

proibição de tratamentos cruéis, desumanos ou degradantes. 

 

1. A DIGNIDADE HUMANA COMO FUNDAMENTO PARA O SUICÍDIO 

ASSISTIDO 

 

O suicídio assistido é uma prática voltada a possibilitar a morte digna de pessoas 

acometidas por enfermidades incuráveis. Trata-se de uma decisão consciente e planejada do 

paciente, que escolhe encerrar sua própria vida de uma forma digna e com o menor 

sofrimento possível e com auxílio médico (Orselli; Faissel, 2019, p. 126).  

Para abordar o tema é necessária uma reflexão sobre o significado da dignidade 

humana no limiar da vida. Mais do que a mera defesa da existência biológica, a dignidade, em 

seu sentido mais pleno, ancora-se na autonomia do indivíduo (Castro et al., 2016) e no seu 

direito fundamental de não ser submetido a um sofrimento intolerável.  

Essa concepção, entretanto, deve iniciar-se no arcabouço constitucional que lhe dá 

sustentação normativa e garante sua força vinculante no plano jurídico. Como observa 

Abboud (2021), é por meio da Constituição que se define a posição dos indivíduos no interior 

da ordem política, assegurando-lhes direitos perante o Estado e impondo limites ao exercício 

do poder. Nessa perspectiva, se o texto constitucional brasileiro consagra a dignidade da 

167



pessoa humana, disposta no seu artigo 1°, inciso III (Brasil, 1988), como um princípio 

estruturante, é necessário que a atuação dos poderes públicos se oriente por este parâmetro.  

Portanto, a dignidade da pessoa humana constitui não apenas um princípio normativo, 

mas também um referencial valorativo de toda a ordem jurídica brasileira, vinculando Estado 

e sociedade na promoção de condições que permitam uma vida, e também uma morte, com 

respeito à liberdade e ao valor intrínseco de cada ser humano (Franco, 2019, p. 114 a 119). 

De acordo com o professor e ministro Luís Roberto Barroso (2025), esse princípio não 

pode ser reduzido a concepções religiosas ou ideológicas, devendo manter-se como um 

conceito laico, universal e plural, capaz de orientar soluções jurídicas em sociedades diversas. 

Segundo ele, seu conteúdo mínimo se assenta em três pilares: (i) o valor intrínseco da pessoa 

humana, que impede sua utilização como mero instrumento; (ii) a autonomia individual, que 

assegura o direito de cada um decidir os rumos de sua própria vida; e (iii) o valor comunitário, 

que equilibra a liberdade pessoal com a proteção de terceiros e da coletividade.  

 
A dignidade como autonomia envolve a capacidade de autodeterminação do 
indivíduo, de decidir os rumos da própria vida e de desenvolver livremente a sua 
personalidade. Significa o poder de fazer valorações morais e escolhas existenciais 
sem imposições externas indevidas. Decisões sobre religião, vida afetiva, trabalho e 
outras opções personalíssimas não podem ser subtraídas do indivíduo sem violar a 
sua dignidade. No plano jurídico, a autonomia envolve uma dimensão privada, outra 
pública e tem, ainda, como pressuposto necessário, a satisfação do mínimo 
existencial [...]. (Barroso, 2025, p. 163) 

 

Nessa moldura, quando a medicina esgota suas possibilidades de cura e o paciente se 

vê diante de um processo de morte lento, doloroso e degradante, a discussão transcende a 

oposição simplista entre vida e morte, colocando em exame a distinção entre viver com 

dignidade ou ser forçado a suportar uma agonia que aniquila a própria essência do ser 

humano. 

Ao avançar no debate sobre o suicídio assistido, é inegável que a flexibilização do 

direito à vida exige cautela redobrada, uma vez que a vida constitui não apenas um valor em 

si, mas também pré-condição para a própria dignidade humana, já que sem vida não há sujeito 

de direitos. Por essa razão, a criminalização de condutas que atentem contra a vida 

apresenta-se, em regra, como mecanismo adequado para sua preservação. No entanto, é 

igualmente certo que nem mesmo o direito à vida é absoluto (Barroso; Martel, 2010, p. 32). 

Quando se trata de pacientes com doenças terminais incuráveis, degenerativas e 

extremamente dolorosas, que reduzem gradualmente a autonomia e a independência, a 

168



depender da linha argumentativa que se aborde, a imposição de uma sobrevida artificial se 

torna uma verdadeira violação da dignidade (Barroso; Martel, 2010, p. 33). 

Assim, o que se observa é uma tensão interna ao próprio conceito de dignidade. De 

um lado, a dignidade legitima a proteção da vida e a rejeição de qualquer banalização da 

morte; de outro, revela-se como fundamento da autonomia individual, assegurando ao 

paciente a possibilidade de escolher uma morte sem tortura, com respeito à sua integridade 

psíquica e física. 

Nesses casos, entende-se que o prolongamento da vida a qualquer custo não promove 

a dignidade. Pacientes em estado terminal temem a perda da autonomia, da capacidade de 

exercer atividades que tornam a vida agradável e a perda da dignidade (Castro et al., 2016), 

sendo assim, a imposição de uma sobrevida artificial contra sua vontade manifesta transfigura 

o dever de proteção do Estado em uma forma de crueldade. 

Segundo os dados divulgados pela Divisão de Saúde Pública de Oregon, estado dos 

Estados Unidos em que o suicídio assistido é permitido, dos 859 indivíduos que 

submeteram-se ao suicídio assistido entre 1997 e 2014, 91,5% mencionaram a preocupação 

com a suas perdas de autonomia, bem como 79,3% citaram a perda de dignidade como motivo 

para utilizar o serviço (Castro et al., 2016). 

Nesse contexto, a ortotanásia surge como possível argumento contrário a legitimidade 

do suicídio assistido. No Brasil, essa conduta, que permite a morte seguir seu curso natural 

sem a utilização de tratamentos desproporcionais ou invasivos, já é reconhecida como 

eticamente legítima pelo Conselho Federal de Medicina, tendo sido regulamentada pela 

Resolução CFM nº 1.805/2006, posteriormente substituída pela Resolução nº 1.995/2012.A 

ortotanásia autoriza o médico a suspender procedimentos que apenas prolongariam 

artificialmente a vida de pacientes em estágio terminal, como a ventilação mecânica ou 

terapias intensivas desprovidas de eficácia curativa. Sua finalidade não é provocar a morte, 

mas evitar a obstinação terapêutica que, ao invés de proteger, submete o paciente a sofrimento 

desnecessário no final da vida (Felix, 2013, p. 2734).  

No entanto, apesar de sua inquestionável importância, a ortotanásia tem limites claros. 

Ela autoriza o reconhecimento da recusa terapêutica, mas permanece proibida a intervenção 

ativa para ajudar a morrer (Felix et al., 2013, p. 2734), distinção que, para quem enfrenta um 

sofrimento indigno, pode revelar um formalismo cruel. Pode-se interpretar do mesmo modo 

os cuidados paliativos, que focam no indivíduo e não na doença, apenas tratando e 

controlando os sintomas (Sampaio; Lima, 2023, p. 74), ainda que essenciais e eficazes no 

controle da dor física, em muitos casos são incapazes de acabar com o sofrimento existencial. 

169



Logo, a negativa em permitir uma morte digna e rápida pode ser compreendida como 

uma violação direta da proibição de tratamentos cruéis, princípio consagrado não apenas na 

Constituição Federal brasileira, mas também em tratados internacionais, como a Convenção 

Americana de Direitos Humanos, também conhecida como Pacto de San José da Costa Rica, 

que traz em seu art. 5°, inciso 2: “Ninguém deve ser submetido a torturas, nem a penas ou 

tratos cruéis, desumanos ou degradantes [...]”  (Brasil, 1992).  

José Afonso da Silva (1998) destaca que a dignidade da pessoa humana não é uma 

concessão constitucional, mas um dado inerente a todo ser racional, que a Constituição de 

1988 apenas reconhece e eleva à condição de valor supremo e fundamento do Estado 

Democrático de Direito.  

A vida, nesse horizonte, não se reduz a um fenômeno biológico, mas é atraída pelo 

conteúdo normativo da dignidade, de modo que o dever estatal de protegê-la não pode ser 

distorcido em idolatria da mera existência física (Silva, 1998, p. 91). Esta absolutização 

esvazia o sentido profundo do direito fundamental à vida e acaba por negar o próprio 

princípio que lhe dá sustentação: a dignidade como núcleo essencial da condição humana. 

 

2. A EVOLUÇÃO DO SUICÍDIO ASSISTIDO NO OCIDENTE 

 

Em situações extremas de enfermidade terminal, o direito de escolher o momento e a 

forma de partir pode ser a última fronteira da liberdade pessoal. O modelo suíço de suicídio 

assistido, operado por organizações como a Dignitas1, oferece um exemplo notável dessa 

concepção (Testoni; Arnau, 2024). O simples fato de saber que existe uma saída segura e legal 

para um sofrimento insuportável atua como um poderoso "paliativo existencial"2.Essa 

segurança restaura o senso de controle do indivíduo, demonstrando que a demanda primária 

não é pela morte em si, mas pela garantia da autonomia e da dignidade até o último momento.  

A discussão acerca do direito à morte digna e a legalização do suicídio assistido não é 

um fenômeno isolado, mas parte de um movimento global mais amplo que reexamina os 

conceitos de autonomia, dignidade e os limites da vida sob a ótica dos direitos individuais. 

Nas últimas décadas, diversas nações ocidentais transitaram de uma proibição estrita para 

modelos regulatórios que permitem a morte assistida sob condições específicas. Essa 

2 O termo "efeito Suíça" ou "paliativo existencial" refere-se ao fenômeno psicológico observado em que o 
simples fato de ter acesso a uma opção de morte assistida confere ao paciente um senso de controle e paz, o que, 
paradoxalmente, o ajuda a continuar vivendo.  

1 Dignitas é uma organização suíça sem fins lucrativos que oferece suicídio assistido a pessoas com doenças 
terminais ou graves deficiências físicas e mentais, dentro do quadro legal permitido pelo Código Penal suíço. 

170



evolução reflete uma complexa interação entre avanços na medicina, mudanças nos valores 

socioculturais e a reinterpretação de princípios constitucionais.  

A análise comparada desses modelos revela um mosaico de abordagens, que variam 

desde a descriminalização até a regulamentação completa do procedimento, com a Suíça 

emergindo como um paradigma singular por sua abordagem liberal e extraterritorial. 

 

2.1.  Panorama geral 

 

A legalização da morte assistida no Ocidente não seguiu uma trajetória linear, mas sim 

um avanço progressivo e multifacetado, marcado por diferentes influências históricas, 

religiosas e culturais. 

O movimento ganhou força na Europa a partir da década de 1980, com o surgimento 

das primeiras instituições de apoio à morte assistida na Suíça (Castro et al., 2016). 

Posteriormente, a Holanda e Bélgica, no início dos anos 2000, aprovaram legislações 

específicas que autorizam tanto a eutanásia quanto o suicídio assistido em casos de doenças 

incuráveis acompanhadas de sofrimento intolerável, sempre mediante consentimento 

informado do paciente e supervisão médica. Apesar disso, na Holanda, essas práticas já eram 

socialmente toleradas por décadas, havendo relatos de médicos holandeses desde 1991 

(Castro et al., 2016).  

Luxemburgo seguiu a mesma linha em 2009, reforçando a tendência europeia de 

reconhecer a autonomia individual como dimensão essencial da dignidade humana (Castro et 

al., 2016). Na Alemanha, a prática foi por muito tempo proibida pelo Parágrafo 217 do 

Código Penal Alemão, que criminalizava o auxílio ao suicídio em caráter comercial. Contudo, 

em 2020, os juízes declararam a incompatibilidade do dispositivo com a Constituição, 

restaurando a possibilidade do suicídio assistido como expressão da dignidade e da autonomia 

(Sampaio; Lima, 2023, p. 78). 

A Áustria aprovou em 2021 a legalização do suicídio assistido em resposta a decisão 

judicial que declarou inconstitucional a proibição, ressaltando a violação ao direito 

fundamental à autonomia. A legislação, em vigor desde 2022, estabelece requisitos rígidos, 

como a necessidade de avaliação por dois médicos, um deles especialista em cuidados 

paliativos, além da elaboração de um testamento vital e de um período de reflexão de até doze 

semanas (Sampaio; Lima, 2023, p. 77). 

Na América do Norte, a abordagem tem sido predominantemente regional. Nos 

Estados Unidos, o estado de Oregon foi pioneiro ao aprovar o "Ato de Morte com Dignidade" 

171



em outubro de 1997 (Castro et al., 2016). Desde então, a prática foi legalizada em outros 

estados, como: Washington, Montana, Vermont, Califórnia, Novo México e Havaí (Rêgo 

Neto; Amorim, 2020, p. 53). 

Em 2015, a Suprema Corte do Canadá declarou que a proibição do suicídio assistido 

era incompatível com os direitos fundamentais dos cidadãos. Em resposta, o Governo Federal 

editou, em 2016, a legislação denominada Medical Aid in Dying3, posteriormente reformada 

em 2021. O marco normativo passou a autorizar tanto a prescrição de medicamentos para 

autoadministração pelo paciente quanto a administração direta por profissionais médicos, 

consolidando a prática como expressão da autonomia e da dignidade na terminalidade da vida 

(BMA, 2021). 

A América do Sul também participa deste debate, com a Colômbia sendo precursora. 

O país iniciou um processo gradual, ao descriminalizar a eutanásia em 1997, então tipificada 

como homicídio por piedade (Castro et al., 2016). A regulamentação efetiva ocorreu apenas 

em 2015, com a edição de normas administrativas pelo Ministério da Saúde, assegurando aos 

pacientes terminais o direito a uma morte digna. Em 2022, o Tribunal Constitucional 

colombiano ampliou esse marco, reconhecendo igualmente a legitimidade do suicídio 

assistido, pois os magistrados enfatizaram que a dignidade humana e a vedação a tratamentos 

cruéis e degradantes impedem o Estado de impor a continuidade da vida contra a vontade de 

quem enfrenta sofrimento intolerável (Sampaio; Lima, 2023), reafirmando que a liberdade 

individual inclui o poder de decidir sobre o fim da própria existência. 

Apesar da tendência de liberalização, o tema permanece controverso, encontrando 

forte resistência em países que ainda não regulamentaram a prática. No Brasil, o suicídio 

assistido permanece tipificado como crime no art. 122 do Código Penal, enquanto a eutanásia 

é tratada como homicídio privilegiado, sujeita a redução de pena (Brasil, 1940).  

No Reino Unido, tanto a eutanásia quanto o suicídio assistido permanecem ilegais, 

sendo este último tipificado como crime pelo Suicide Act de 1961, com penas de até 14 anos 

de prisão para quem auxilia no ato. Em 2021, o Assisted Dying Bill voltou a ser debatido na 

Câmara dos Lordes, mas enfrentou forte oposição de setores religiosos e sociais, que alegaram 

riscos de vulnerabilidade e pressão sobre pessoas frágeis, reafirmando a sacralidade da vida 

como fundamento da negativa (Sampaio; Lima, 2023, p. 83). 

Na França, a legislação também se mantém restritiva, proibindo a eutanásia ativa e o 

suicídio assistido, ambos tipificados como homicídio no Código Penal, com penas que podem 

chegar à prisão perpétua. Ainda assim, o país admite uma forma intermediária de intervenção, 

3 Ajuda Médica para Morrer, tradução livre.  

172



a chamada Lei Claeys-Leonetti de 2016, que permite a sedação profunda e contínua até a 

morte de pacientes em fase terminal, sob determinadas condições. Apesar desse avanço, a 

autonomia do paciente continua limitada, pois a lei não reconhece o direito de decidir pela 

morte assistida (Sampaio; Lima, 2023, p. 83-84). 

 

Gráfico 1 - Mapa dos países/estados que permitem uma morte digna.  

 
Fonte: British Medical Association, 2021. 

 

2.2.  O modelo suíço 

 

O modelo suíço de suicídio assistido ocupa um lugar singular no debate bioético e 

jurídico internacional. Seu destaque decorre tanto do arcabouço normativo peculiar quanto da 

política de não restringir o acesso apenas a cidadãos suíços, o que transforma o país em um 

ponto focal no debate global sobre a morte digna.  

A base legal encontra-se no Código Penal Suíço de 1918, cujos artigos 114 e 115 

fornecem os parâmetros interpretativos da prática. O art. 114 tipifica como crime o ato de 

causar a morte de outrem, admitindo, todavia, tratamento mais brando quando motivado por 

compaixão diante de sofrimento extremo. Já o art. 115 estabelece que a incitação ou auxílio 

173



ao suicídio é punível apenas se realizado por “motivo egoísta”, deixando fora do âmbito penal 

as condutas inspiradas por razões altruístas (Castro et al., 2016). A partir da década de 1980, a 

interpretação do Código Penal suíço passou a ser efetivamente utilizada por instituições 

criadas para apoiar o suicídio assistido, consolidando a prática no país. Atualmente, cerca de 

seis organizações concentram a maior parte dos procedimentos, cada qual estabelecendo seus 

próprios critérios de elegibilidade (Sampaio; Lima, 2023, p. 81). Essas instituições operam 

sob regras internas rigorosas, voltadas a garantir que a decisão seja genuinamente autônoma e 

refletida.  

Outro aspecto que distingue a Suíça é a ausência de obrigação de notificação oficial e 

de relatórios públicos sobre cada caso, exigência comum em outros países, o que, em parte, 

explica a relativa facilidade para a realização do procedimento em seu território (Sampaio; 

Lima, 2023, p. 81).Mais um traço singular é a ausência de restrições quanto à nacionalidade 

ou residência. Estrangeiros podem recorrer ao procedimento, o que originou o fenômeno 

denominado pela mídia de suicide tourism. Um estudo conduzido no Instituto de Medicina 

Legal de Zurique identificou 611 casos de estrangeiros que recorreram ao suicídio assistido no 

país entre 2008 e 2012, vindos de 31 diferentes países, com predominância da Alemanha 

(43,9%), Reino Unido (20,6%) e França (10,8%) (Yu; Wen; Meng, 2020, p. 613). 

A atuação de organizações como a Dignitas, responsável por quase todos os casos de 

suicídio assistido, consolidou a Suíça como destino internacional para quem busca esse direito 

negado em seus países de origem. Essa característica levanta discussões complexas sobre 

soberania e extraterritorialidade: afinal, até que ponto um país poderia impedir seus cidadãos 

de exercerem, em território estrangeiro, um direito reconhecido por outra jurisdição? Casos de 

grande repercussão, como o do compositor e escritor brasileiro Antonio Cícero4, em 2024, 

evidenciam essa dimensão internacional.  

Assim, o modelo suíço não apenas oferece uma alternativa concreta para pacientes em 

condição limite, mas também lança luz sobre a centralidade da autonomia como expressão da 

dignidade. Mais do que uma busca pela morte, trata-se de assegurar ao indivíduo o direito de 

decidir sobre o fim de sua trajetória. Por outro lado, desafia a comunidade internacional a 

repensar os limites da soberania estatal e a legitimidade de restringir escolhas íntimas que, em 

determinados contextos jurídicos, são reconhecidas como direitos fundamentais. 

 

4 O poeta era membro da Academia Brasileira de Letras (ABL) e buscou o procedimento porque tinha doença de 
Alzheimer. 

174



3. DIÁLOGOS COM O SUPREMO TRIBUNAL FEDERAL: A APLICAÇÃO 

ANALÓGICA DA ADPF 54 

 

A efetivação de direitos em temas bioéticos complexos costuma demandar a 

intervenção do Poder Judiciário, sobretudo quando há inércia legislativa. Nessas 

circunstâncias, cabe ao Supremo Tribunal Federal estabelecer um diálogo entre os princípios 

constitucionais e as novas realidades sociais. 

A Corte exerce a função de guardiã da Constituição Federal, como a instância máxima 

do Poder Judiciário brasileiro principalmente por meio do controle concentrado de 

constitucionalidade e do julgamento do recurso extraordinário, sendo de sua competência a 

uniformização da interpretação das normas constitucionais no âmbito federal (Barroso, 2025, 

p. 122).  

Nos últimos anos, esse papel ganhou ainda maior destaque, uma vez que o Tribunal 

tem sido constantemente provocado a se manifestar sobre questões de grande impacto social e 

político. O protagonismo da Suprema Corte manifesta-se, especialmente, por meio das ações 

diretas de controle de constitucionalidade, instrumento que objetiva questionar a 

compatibilidade de determinada norma com a Constituição Federal ou mesmo a insuficiência 

de políticas públicas nela previstas (Barroso, 2022, p. 233).  

Porém, esse holofote no Supremo não pode ser compreendido apenas como exercício 

de supremacia institucional, mas deve ser lido à luz da função própria do constitucionalismo, 

que é a de limitar e racionalizar o poder em favor da proteção dos direitos fundamentais. 

Conforme Abboud (2021):  
 

[...] Convém ressaltar que é o constitucionalismo, por meio do processo 
constitucional, que coloca freios e racionaliza o poder. Daí que, nas palavras de Peter 
Häberle, a função da jurisdição constitucional consiste na limitação, racionalização e 
controle do poder estatal e social, na proteção das minorias e dos débeis, e na 
reparação dos novos perigos para a dignidade humana. 
 

Em contextos de lacunas normativas, a aplicação analógica de precedentes 

consolidados torna-se uma ferramenta hermenêutica indispensável. A análise de decisões 

paradigmáticas, mesmo que proferidas em contextos factuais distintos, permite extrair a razão 

de decidir que ilumina o caminho para a resolução de novas controvérsias, assegurando que a 

interpretação da Constituição evolua de forma coerente com a proteção dos direitos 

fundamentais em suas mais sensíveis manifestações. 

175



No Brasil, a discussão sobre o suicídio assistido convoca, inevitavelmente, a 

revisitação de julgados nos quais o STF ponderou os limites do direito à vida frente à 

dignidade da pessoa humana. Assim, o julgamento da Arguição de Descumprimento de 

Preceito Fundamental (ADPF) 54, referente à interrupção da gestação de fetos anencefálicos, 

emerge como o paradigma central nessa discussão.  

Na ocasião, a Suprema Corte firmou o entendimento de que a proteção ao direito à 

vida não pode ser absolutizada a ponto de impor uma existência marcada exclusivamente pelo 

sofrimento, Por isso, considerou que obrigar a mulher a manter a gestação configura um 

tratamento desumano e degradante, incompatível com dignidade humana e vedado 

expressamente pela Convenção Americana de Direitos Humanos (1969), internalizada pelo 

Decreto nº 678/1992 com status de norma supralegal. 

No julgamento da ADPF 54, o Ministro Marco Aurélio traz um trecho da exposição 

do Dr. Mário Ghisi, representante do Ministério Público na audiência pública voltada à 

discussão dos fetos anencéfalos:  
 

[...] é constrangedora a ideia de outrem decidir por mim, no extremo do meu 
sofrimento, por valores que não adoto. É constrangedor para os direitos humanos 
que o Estado se imiscua no âmago da intimidade do lar para decretar-lhe condutas 
que torturam (Brasil, 2012, p. 67). 
 

​ A fala deixa evidente o núcleo do problema ao mostrar que a transformação do direito 

à vida em valor absoluto, quando separado da autonomia, resulta na negação da dignidade 

humana. Ao impor a continuidade de uma gestação inviável ou, em analogia, a manutenção de 

uma sobrevida artificial contra a vontade do paciente terminal, o Estado converte sua função 

protetiva em uma forma de opressão.  

Nessa linha, entende-se que tanto no contexto da gestação inviável quanto no da 

terminalidade da vida, a Constituição deve ser compreendida sob a mesma lógica, segundo a 

qual a dignidade não se traduz na imposição do insuportável, mas na garantia da autonomia 

frente à tortura de uma existência forçada. Submeter alguém a um processo de morte lento e 

doloroso, contra sua vontade consciente e informada, quando a medicina já não oferece 

perspectiva de cura, equivale a transformar o direito à vida em um dever de sofrer, esvaziando 

o princípio da dignidade da pessoa humana, pilar da República Federativa do Brasil (Art. 1º, 

III, CF/88).  

Ao analisar a gestação de um feto anencéfalo, o STF compreendeu que estava diante 

de uma vida puramente biológica, desprovida de qualquer potencial para se tornar biográfica. 

Diante disso, a Corte se deparou com a questão fundamental: seria constitucionalmente 

176



legítimo que o Estado, a pretexto de proteger essa vida biológica inviável, impusesse à mulher 

o sacrifício de sua própria vida biográfica? A resposta foi um rotundo não. É precisamente 

nesta arquitetura de pensamento que a situação do paciente terminal se encaixa com perfeição 

sísmica. Quando um indivíduo em pleno gozo de suas faculdades mentais, mas aprisionado 

por uma doença incurável e degradante, clama pelo fim de seu sofrimento, ele está, em 

essência, defendendo os resquícios de sua vida biográfica contra a tirania de uma vida 

biológica que se tornou seu algoz. 

A proibição estatal ao suicídio assistido, nesse contexto, reproduz a mesma crueldade 

que o Supremo buscou afastar no julgamento da ADPF 54. Ao criminalizar o auxílio à morte 

digna, o Estado abandona sua função de garantidor de direitos e assume a postura de um 

agente opressor, impondo ao indivíduo a perpetuação de um sofrimento intolerável.  Não se 

trata de proteger a pessoa em sua integridade, mas de idolatrar a vida meramente biológica em 

detrimento da dignidade humana. Nessa lógica perversa, o sujeito é reduzido à condição de 

espectador de sua própria ruína, compelido a assistir à decomposição de sua identidade, de 

sua história e de sua biografia, justamente aquilo que o diferencia como ser humano. 

A analogia, portanto, vai além de uma simples comparação entre situações distintas, 

ela revela uma mesma estrutura de violação de direitos fundamentais. Em ambos os casos, o 

Estado intervém para impor a continuidade de um processo biológico que se traduz em 

sofrimento atroz e em violação da dignidade de uma pessoa plenamente consciente.  

A tutela da dignidade exige o reconhecimento da autonomia da pessoa, compreendida 

como a liberdade de determinar-se e desenvolver-se a si mesma em conformidade com sua 

própria consciência. Esse entendimento, como lembra Silva (1998, p. 93) ao citar a 

jurisprudência do Tribunal Constitucional Alemão, traduz a concepção da pessoa como um 

ser ético-espiritual que aspira a construir sua própria trajetória de modo livre.  

Em outras palavras, a dignidade, enquanto valor supremo da ordem jurídica, não pode 

ser reduzida à manutenção artificial de processos biológicos que nada acrescentam à história 

ou à identidade do sujeito. 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

No Brasil, o dilema em torno do suicídio assistido não se resume a uma abstração 

teórica, mas constitui um desafio jurídico, ético e social de grande complexidade. A aceitação 

da ortotanásia, reconhecida pelo Conselho Federal de Medicina, já constitui um marco 

importante, ao reconhecer que a vida biológica não é um valor absoluto.  

177



Se admitimos que, diante da terminalidade, a vontade livre do paciente e a qualidade 

de sua existência devem prevalecer sobre a obstinação terapêutica, já rompemos com a ideia 

de sacralidade incondicional da vida.  

Esse avanço brasileiro, apesar de não normativo, estabeleceu um precedente que não 

pode mais ser ignorado e coloca uma pergunta inevitável: se reconhecemos ao paciente o 

direito de recusar procedimentos que apenas prolongam sua agonia, por que negar-lhe a 

possibilidade de abreviá-la de forma consciente e digna? A distinção entre “deixar morrer” e 

“ajudar a morrer” é, nesse contexto, uma mera formalidade cruel que visa perpetuar a dor de 

pessoas em estados terminais. O art. 1º, III, da Constituição Federal consagra a dignidade da 

pessoa humana como fundamento da República. Mas a dignidade não pode ser confundida 

com a idolatria de processos biológicos vazios de sentido. Forçar alguém a prolongar uma 

sobrevida meramente vegetativa equivale a reduzir o núcleo essencial dos direitos 

fundamentais a um texto e não um direito.  

Ademais, a Convenção Americana de Direitos Humanos, ao vedar em seu art. 5º a 

submissão de qualquer pessoa a tortura ou tratamentos cruéis, desumanos ou degradantes, 

deixa notório que condenar alguém a suportar um processo de morte lento e irreversível, 

contra sua vontade, é crueldade estatal travestida de proteção. O Estado, nesse cenário, não 

protege o cidadão, mas o sacrifica no altar da abstração normativa. 

Essa postura revela o paradoxo de um Estado que, sob o pretexto de resguardar a vida, 

direito esse que não é absoluto, viola frontalmente a autonomia e a integridade de quem 

deveria proteger. O resultado é a transformação da vida em um fardo obrigatório, não em 

direito a ser vivido com dignidade.  

A ADPF 54 demonstrou que a absolutização do direito à vida, dissociada da 

autonomia, conduz a práticas desumanas. A própria Suprema Corte do país foi clara ao 

afirmar que impor à mulher a manutenção de uma gestação inviável equivalia a tratamento 

degradante e a uma afronta à sua liberdade. O mesmo raciocínio se aplica ao paciente 

terminal: prolongar-lhe a agonia contra a vontade consciente é uma forma de tortura, 

incompatível com o Estado Democrático de Direito. 

A análise do direito comparado evidencia, de forma ainda mais contundente, a 

paralisia normativa do Brasil. Canadá, Alemanha e Colômbia já reconheceram que a morte 

autodeterminada é expressão da dignidade humana. A Suiça consolidou-se como paradigma 

internacional ao permitir até que estrangeiros exercessem esse direito em seu território. 

Nesses países, compreendeu-se que negar ao indivíduo a decisão sobre sua própria morte não 

é proteger a vida, mas desumanizar o sujeito. Em contraste, a resistência do Brasil e de outros 

178



países de tradição católica revela como fundamentos religiosos ainda condicionam o debate, 

perpetuando uma lógica de sacralidade que, em um Estado laico como o brasileiro, não pode 

prevalecer sobre os direitos fundamentais. 

Negar ao paciente terminal o direito de decidir sobre o fim de sua vida é condená-lo a 

assistir, impotente, à demolição de sua própria biografia. É uma tese juridicamente 

insustentável e eticamente perversa. A coerência constitucional exige que a mesma lógica 

libertadora da ADPF 54 se estenda ao suicídio assistido: não se trata de institucionalizar a 

morte, mas de recusar que a vida seja convertida em tortura. A entrada do tema na pauta 

legislativa e judicial brasileira é necessária, visto que trata-se de uma questão de saúde 

pública, que envolve diretamente o dever do Estado de garantir condições dignas de cuidado e 

de respeito à autonomia dos cidadãos em seus momentos mais vulneráveis. Este tema requer, 

portanto, a análise atenta do legislador ordinário. 

Ignorar esse debate significa perpetuar um quadro de sofrimento desnecessário e de 

desigualdade no acesso a escolhas legítimas sobre o fim da vida. Ao contrário, encará-lo com 

seriedade representa um passo essencial para alinhar o país às melhores práticas 

internacionais e ao mandamento constitucional de promoção da dignidade humana, 

assegurando que a proteção estatal não se converta em opressão, mas em verdadeiro cuidado 

com aqueles que mais precisam.Reconhecer esse direito é afirmar que a dignidade não se 

esgota no simples fato de viver, mas floresce na possibilidade de escolher como e quando 

deixar de viver.  

 

REFERÊNCIAS 

 
ABBOUD, Georges. Processo constitucional brasileiro [livro eletrônico] - 5. ed. rev., atual. 
e ampl. - São Paulo: Thomson Reuters Brasil, 2021. E-book. 
 
BARROSO, Luís Roberto. O Controle de Constitucionalidade no Direito Brasileiro - 9ª 
Edição 2022. 9. ed. Rio de Janeiro: Saraiva Jur, 2022. E-book.  
 
BARROSO, L. R. Curso de Direito Constitucional Contemporâneo. 13. ed. Rio de Janeiro: 
SRV, 2025. E-book. 
 
BARROSO, Luís Roberto; MARTEL, Letícia de Campos Velho. A Morte como ela é: 
Dignidade e Autonomia Individual no Final da Vida. Revista da EMERJ, v. 13, nº 50. 2010. 
Disponível em: 
https://www.emerj.tjrj.jus.br/revistaemerj_online/edicoes/revista50/Revista50_19.pdf. Acesso 
em: 24 set. 2025.  
 

179



BRASIL. [Constituição (1988)]. Constituição da República Federativa do Brasil de 1988. 
Brasília, DF: Senado Federal, 1988. Disponível em: 
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicaocompilado.htm. Acesso em: 27 
set. 2025. 
 
BRASIL. Decreto-Lei nº 2.848, de 7 de dezembro de 1940. Brasília, DF: Senado Federal, 
1940. Disponível em: 
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto-lei/del2848compilado.htm. Acesso em: 28 set. 
2025. 
 
BRASIL. Decreto nº 678, de 6 de novembro de 1992. Promulga a Convenção Americana 
sobre Direitos Humanos (Pacto de São José da Costa Rica), de 22 de novembro de 1969. 
Diário Oficial da União, Brasília, DF, 9 nov. 1992. Disponível em: 
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto/d0678.htm. Acesso em: 28 set. 2025. 
 
CASTRO, Mariana Parreiras Reis de Castro et al. Eutanásia e suicídio assistido em países 
ocidentais: revisão sistemática. Revista Bioética, v. 24, n. 2, p. 355–367, maio 2016. 
Disponível em: https://www.scielo.br/j/bioet/a/DhvhJgpN9ykykc9L8cpFtxN/?lang=pt. 
Acesso em: 24 set. 2025. 
 
EMANUEL, E. Euthanasia and physician‐assisted suicide: focus on the data. The Medical 
journal of Australia, v. 206, n. 8, p. 339–340, 2017. Disponível em: 
https://pubmed.ncbi.nlm.nih.gov/28446107/. Acesso em: 09 jun. 2025. 
 
FELIX, Z. C. et al. Eutanásia, distanásia e ortotanásia: revisão integrativa da literatura. 
Ciência & Saúde Coletiva, v. 18, n. 9, p. 2733–2746, set. 2013. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/csc/a/6RQCX8yZXWWfC6gd7Gmg7fx/?format=html&lang=pt. 
Acesso em: 25 set. 2025. 
 
RODRÍGUEZ-CALVO, M. S. et al.. Attitudes towards physician-assisted suicide and 
euthanasia in Spanish university students. Revista Bioética, v. 27, n. 3, p. 490–499, jul. 2019. 
Disponível em: https://www.scielo.br/j/bioet/a/kxCKzPkJz4JZVqxLN77strR/?lang=pt. 
Acesso em: 24 set. 2025. 
 
NERY JUNIOR, Nelson; ABBOUD, Georges. Direito Constitucional brasileiro. São Paulo: 
Revista dos Tribunais, 2017. 
 
ORSELLI, Helena de Azeredo; FAISSEL, Fernanda Xanteli. O suicídio assistido quando 
praticado com finalidade altruísta e o respeito à autonomia. Revista Brasileira de Direito, 
ISSN-e 2238-0604, Vol. 15, Nº. 1 (Enero - abril), 2019, págs. 123-144. Disponível em: 
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=7219819. Acesso em: 24 set. 2025. 
 
RÊGO NETO, Luiz Fernandes do; AMORIM, Karla Patrícia Cardoso. Eutanásia e suicídio 
assistido: uma revisão integrativa de literatura. Revista Redbioética/UNESCO. Red 
Latinoamericana y del Caribe de Bioética/UNESCO, v. 11, n. 22, p. 135-150, jul./dez. 2020. 
Disponível em: 
https://www.researchgate.net/profile/Aline-Albuquerque-3/publication/353692464_Direitos_h
umanos_como_fundamento_teorico-pratico_da_Bioetica_de_Intervencao/links/610afa34169a
1a0103ddc7e7/Direitos-humanos-como-fundamento-teorico-pratico-da-Bioetica-de-Intervenc
ao.pdf#page=46. Acesso em: 28 set. 2025. 

180



 
SAMPAIO, Lua Nascimento; LIMA, Clarisse Laupman Ferraz. Suicídio Assistido: Uma 
análise comparada. Revista de Direito Internacional e Globalização Econômica, v. 10, n. 
10, p. 73-87, 2023. Disponível em: 
https://revistas.pucsp.br/index.php/DIGE/article/view/60034/41609. Acesso em: 28 set. 2025. 
 
SILVA, José Afonso da. A dignidade da pessoa humana como valor supremo da democracia. 
Revista de direito administrativo, [S. l.], v. 212, p. 89–94, 1998. Disponível em: 
https://periodicos.fgv.br/rda/article/view/47169. Acesso em: 30 set. 2025. 
 
TEIXEIRA, Hanna Brauer; MEIRA, Suzi Patrice Aguilar Silva Matos. DIREITO À MORTE 
DIGNA E O STATUS LEGAL DA EUTANÁSIA NO BRASIL: DECISÃO DE NÃO 
ESTENDER ARTIFICIALMENTE O PROCESSO DE VIDA ALÉM DOS PADRÕES 
NATURAIS. Revista Multidisciplinar do Nordeste Mineiro, [S. l.], v. 11, n. 1, 2024. 
Disponível em: https://remunom.ojsbr.com/multidisciplinar/article/view/2859. Acesso em: 28 
set. 2025. 
 
TESTONI, I.; ARNAU, L. Journey to Switzerland as a state of exception: a ‘homo sacer’ 
Italian experience. Mortality (Abingdon, England), v. 29, n. 4, p. 728–746, 2024. 
Disponível em: 
https://www.research.unipd.it/retrieve/e1f24b94-ceaf-400a-9f0b-9e327074447b/Journey-to-S
witzerland-as-a-State-of-Exception---BMF-Proofed.pdf. Acesso em: 19 jun. 2025. 
 
YU, Chung-En; WEN, Jun; MENG, Fang. Defining physician-assisted suicide tourism and 
travel. Journal of Hospitality & Tourism Research, v. 44, n. 4, p. 694-703, 2020. 
Disponível em: 
https://jme.bmj.com/content/medethics/41/8/611.full.pdf?casa_token=M1n27xcdwEYAAAA
A:vMmKbKV_A7Vz-wTevEToLglmzpt_E8YELpNQzmazQtOoOWkN8heQi7IF7SimAiCM
rdr5T7oAMCgy. Acesso em: 28 set. 2025. 
 
BRASIL. Decreto nº 678, de 6 de novembro de 1992. Promulga a Convenção Americana 
sobre Direitos Humanos (Pacto de São José da Costa Rica), de 22 de novembro de 1969. 
Diário Oficial da União, Brasília, 9 nov. 1992. Disponível em: 
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto/d0678.htm.  Acesso em: 28 set. 2025. 
 
BRASIL. Supremo Tribunal Federal. Arguição de Descumprimento de Preceito 
Fundamental n. 54/DF, Rel. Min. Marco Aurélio Mello, julgamento em 11 e 12 abr. 2012. 
Acórdão. Disponível em: 
https://redir.stf.jus.br/paginadorpub/paginador.jsp?docTP=TP&docID=3707334. Acesso em: 
28 set. 2025. 

181


