
XXXII CONGRESSO NACIONAL DO 
CONPEDI SÃO PAULO - SP

DIREITOS SOCIAIS E POLÍTICAS PÚBLICAS IV

JOSÉ RICARDO CAETANO COSTA

LUCIANA DE ABOIM MACHADO

CARLOS EDUARDO DO NASCIMENTO



Copyright © 2025 Conselho Nacional de Pesquisa e Pós-Graduação em Direito 

Todos os direitos reservados e protegidos. Nenhuma parte destes anais poderá ser reproduzida ou transmitida 
sejam quais forem os meios empregados sem prévia autorização dos editores. 

Diretoria – CONPEDI 
Presidente - Profa. Dra. Samyra Haydêe Dal Farra Naspolini - FMU – São Paulo 
Diretor Executivo - Prof. Dr. Orides Mezzaroba - UFSC – Santa Catarina 
Vice-presidente Norte - Prof. Dr. Jean Carlos Dias - Cesupa – Pará 
Vice-presidente Centro-Oeste - Prof. Dr. José Querino Tavares Neto - UFG – Goiás 
Vice-presidente Sul - Prof. Dr. Leonel Severo Rocha - Unisinos – Rio Grande do Sul 
Vice-presidente Sudeste - Profa. Dra. Rosângela Lunardelli Cavallazzi - UFRJ/PUCRio – Rio de Janeiro 
Vice-presidente Nordeste - Prof. Dr. Raymundo Juliano Feitosa - UNICAP - Pernambuco 
 
Representante Discente: Prof. Dr. Abner da Silva Jaques - UPM/UNIGRAN - Mato Grosso do Sul 

Conselho Fiscal: 
Prof. Dr. José Filomeno de Moraes Filho - UFMA - Maranhão 
Prof. Dr. Caio Augusto Souza Lara - SKEMA/ESDHC/UFMG - Minas Gerais  
Prof. Dr. Valter Moura do Carmo - UFERSA - Rio Grande do Norte 
Prof. Dr. Fernando Passos – UNIARA - São Paulo 
Prof. Dr. Edinilson Donisete Machado - UNIVEM/UENP - São Paulo 
Secretarias 
Relações Institucionais: 
Prof. Dra. Claudia Maria Barbosa - PUCPR - Paraná 
Prof. Dr. Heron José de Santana Gordilho - UFBA - Bahia 
Profa. Dra. Daniela Marques de Moraes - UNB - Distrito Federal 
Comunicação: 
Prof. Dr. Robison Tramontina - UNOESC - Santa Catarina 
Prof. Dr. Liton Lanes Pilau Sobrinho - UPF/Univali - Rio Grande do Sul 
Prof. Dr. Lucas Gonçalves da Silva - UFS - Sergipe 
Relações Internacionais para o Continente Americano: 
Prof. Dr. Jerônimo Siqueira Tybusch - UFSM - Rio Grande do Sul 
Prof. Dr. Paulo Roberto Barbosa Ramos - UFMA - Maranhão 
Prof. Dr. Felipe Chiarello de Souza Pinto - UPM – São Paulo 
Relações Internacionais para os demais Continentes: 
Profa. Dra. Gina Vidal Marcilio Pompeu - UNIFOR - Ceará 
Profa. Dra. Sandra Regina Martini - UNIRITTER / UFRGS - Rio Grande do Sul 
Profa. Dra. Maria Claudia da Silva Antunes de Souza - UNIVALI – Santa Catarina 
Educação Jurídica 
Profa. Dra. Viviane Coêlho de Séllos Knoerr - Unicuritiba - PR 
Prof. Dr. Rubens Beçak - USP - SP 
Profa. Dra. Livia Gaigher Bosio Campello – UFMS – MS 
Eventos: 
Prof. Dr. Yuri Nathan da Costa Lannes - FDF - São Paulo 
Profa. Dra. Norma Sueli Padilha - UFSC - Santa Catarina 
Prof. Dr. Juraci Mourão Lopes Filho - UNICHRISTUS - Ceará 

Comissão Especial 
Prof. Dr. João Marcelo de Lima Assafim - UFRJ - RJ 
Profa. Dra. Maria Creusa De Araújo Borges - UFPB - PB 
Prof. Dr. Antônio Carlos Diniz Murta - Fumec - MG 
Prof. Dr. Rogério Borba - UNIFACVEST - SC 

D597 
          Direitos sociais e políticas públicas IV[Recurso eletrônico on-line] organização CONPEDI 
             Coordenadores: José Ricardo Caetano Costa, Luciana de Aboim Machado, Carlos Eduardo do Nascimento – Florianópolis: 

CONPEDI, 2025. 

                Inclui bibliografia 
ISBN: 978-65-5274-293-3 
Modo de acesso: www.conpedi.org.br em publicações 
Tema: Os Caminhos Da Internacionalização E O Futuro Do Direito 

     1. Direito – Estudo e ensino (Pós-graduação) – Encontros Nacionais. 2. Direitos sociais. 3. Políticas públicas. XXXII Congresso 
Nacional do CONPEDI São Paulo - SP (4: 2025: Florianópolis, Brasil).  

CDU: 34 

          Conselho Nacional de Pesquisa 
           e Pós-Graduação em Direito Florianópolis 

Santa Catarina – Brasil 
www.conpedi.org.br 



XXXII CONGRESSO NACIONAL DO CONPEDI SÃO PAULO - SP

DIREITOS SOCIAIS E POLÍTICAS PÚBLICAS IV

Apresentação

O Grupo de Trabalho “Direitos Sociais e Políticas Públicas IV” reúne pesquisas que refletem 

a complexidade, a pluralidade e os desafios contemporâneos na construção de políticas 

públicas orientadas pelos direitos fundamentais. Os estudos apresentados evidenciam não 

apenas a diversidade temática que atravessa a agenda pública brasileira, mas também a 

urgência de respostas jurídicas, institucionais e sociais capazes de assegurar dignidade, 

inclusão e equidade em diferentes contextos.

Nesta edição, o GT contempla reflexões que vão desde os impactos da era digital na 

liberdade de expressão e no direito da personalidade, até a análise profunda de políticas 

setoriais voltadas à educação, previdência, mobilidade urbana, direitos das crianças, 

população em situação de rua, pessoas trans, mulheres deslocadas, pessoas privadas de 

liberdade e demais grupos historicamente vulnerabilizados.

A diversidade dos trabalhos evidencia uma preocupação transversal: compreender como o 

Estado formula, implementa e aperfeiçoa políticas públicas em um cenário marcado por 

transformações tecnológicas, tensões morais, desigualdades estruturais e novos paradigmas 

internacionais.

Entre os temas apresentados, destacam-se:

– Liberdade de expressão e direito da personalidade na era digital, problematizando limites e 

desafios no ambiente virtual;

– Garantia de inclusão previdenciária, com análise da sua estrutura constitucional;

– Políticas de alimentação escolar, com enfoque na proteção dos direitos da personalidade da 

criança;

– Capacitação profissional e empoderamento feminino em comunidades remotas, articulando 

empreendedorismo, educação itinerante e inclusão econômica;

– Democratização do acesso a práticas esportivas e culturais em comunidades carentes, com 

estudo do Projeto Movimento Sempre Presente;



– Inclusão digital escolar e sua centralidade para a educação e a cidadania;

– Ética e política em Aristóteles, como marco teórico para avaliar políticas destinadas à 

população em situação de rua;

– Integridade pública sob a ótica da moralidade kantiana;

– Processo estrutural como solução para a insuficiência de vagas em creches públicas;

– Direito à não tortura no sistema prisional, com análise da ADPF 347;

– Crítica ao conceito censitário de família e seus reflexos nas políticas públicas;

– Políticas públicas de esporte, cultura e lazer, novamente com foco no Movimento Sempre 

Presente;

– Políticas de mobilidade urbana no Rio de Janeiro, analisadas sob a luz da literatura 

histórico-ficcional;

– Dignidade humana no fechamento dos manicômios judiciários;

– Risco de captura das agências reguladoras e seus impactos na eficiência estatal;

– Necropolítica do desenvolvimento e os deslocamentos forçados de mulheres no capitalismo 

global;

– A Corte Interamericana como “policy maker” ambiental, explorando direitos humanos e 

cooperação climática;

– Responsabilidade civil digital como política de proteção de dados;

– Exclusão da população trans no mercado de trabalho e a necessidade de políticas inclusivas;

– Efetividade dos direitos fundamentais dos transgêneros, com a análise da atuação do STF.

Ao articular abordagens teóricas e empíricas, críticas e propositivas, o GT se consolida como 

um espaço de diálogo acadêmico comprometido com a construção de um Estado democrático 



capaz de promover justiça social. A presente coletânea, portanto, reafirma a importância da 

pesquisa jurídica e multidisciplinar para transformar realidades, influenciar decisões públicas 

e fortalecer a proteção dos direitos fundamentais no Brasil e na América Latina.



POLÍTICAS PÚBLICAS, VIDAS REMANESCENTES E A NECROPOLÍTICA DO 
DESENVOLVIMENTO: INTERFACES TEÓRICAS SOBRE O DESLOCAMENTO 

FORÇADO DE MULHERES NO CAPITALISMO GLOBAL

PUBLIC POLICIES, REMAINING LIVES AND THE NECROPOLITICS OF 
DEVELOPMENT: THEORETICAL INTERFACES ON THE FORCED 

DISPLACEMENT OF WOMEN IN GLOBAL CAPITALISM

Luana Cristina da Silva Lima Dantas

Resumo

O presente artigo se propõe a analisar a fragmentação identitária de mulheres deslocadas 

forçadamente em razão de projetos de desenvolvimento dentro do contexto do Estado 

brasileiro e do capitalismo global. Pela interface de teorias críticas, tem-se como objetivo 

geral examinar como conceitos tradicionais como sujeito, dignidade, e identidade, quando 

requalificados e reenquadrados, revelam camadas profundas de marginalização e exclusão. 

Tem-se como hipótese que as estruturas de poder, ao designarem quais vidas são valorizadas 

ou descartáveis, são particularmente danosas para as mulheres, perpetuando desigualdades de 

maneira ainda mais acentuada e determinando quais grupos são mais bem protegidos pelo 

Estado com suas instituições e pelo direito. Além disso, o artigo questiona as epistemologias 

dominantes que sustentam exclusões sistemáticas, propondo a desconstrução e reimaginação 

de políticas e práticas legais que respondam de maneira eficaz às necessidades das mulheres 

deslocadas. A metodologia deste estudo baseia-se em uma abordagem qualitativa, utilizando 

pesquisa bibliográfica e documental para realizar uma análise teórica do tema.

Palavras-chave: Deslocamento forçado, Mulheres deslocadas, Desenvolvimento, Políticas 
públicas, Estado moderno

Abstract/Resumen/Résumé

This article aims to analyze the identity fragmentation of women forcibly displaced by 

development projects within the context of the Brazilian state and global capitalism. Through 

the interface of critical theories, the overall objective is to examine how traditional concepts 

such as subject, dignity, and identity, when requalified and reframed, reveal deep layers of 

marginalization and exclusion. The hypothesis is that power structures, by designating which 

lives are valued or discarded, are particularly harmful to women, perpetuating inequalities 

even more acutely and determining which groups are best protected by the state, its 

institutions, and the law. Furthermore, the article questions the dominant epistemologies that 

sustain systematic exclusions, proposing the deconstruction and reimagining of policies and 

legal practices that effectively respond to the needs of displaced women. This study's 

methodology is based on a qualitative approach, utilizing bibliographic and documentary 

research to conduct a theoretical analysis of the topic.

257



Keywords/Palabras-claves/Mots-clés: Forced displacement, Displaced women, 
Development, Public policies, Modern state

258



INTRODUÇÃO 

Deviam ser uns três mil – murmurou. – O quê? – Os mortos, esclareceu 

ele. – Deviam ser todos os que estavam na estação. A mulher mediu-o 

com um olhar de pena. “Aqui não houve mortos”, disse. “Desde a época 

do seu tio, o coronel, que não acontece nada em Macondo.” Em três 

cozinhas onde se deteve José Arcádio Segundo antes de chegar em casa 

lhe disseram a mesma coisa: “Não houve mortos”.  

O excerto literário de Cem anos de solidão, obra de Gabriel Garcia Márquez 

(escritor nobelizado em 1982), remete, quiçá, ao apagamento sistemático de vidas e 

memórias que não servem aos interesses do capital e, por essa razão, são impelidos à 

margem. Fulgurações entre memória, história e esquecimento são marcas literárias 

familiares ao autor colombiano. Neste trecho, o escritor faz referência ao episódio 

histórico da greve e matança de trabalhadores da companhia bananeira “United Fruit”, 

uma multinacional norte-americana que se instalou em várias nações da América Latina 

e cuja atividade comercial incluía, sempre, a violação da dignidade dos 

trabalhadores/trabalhadoras, a indiferença para com as comunidades locais e o 

silenciamento violento das reivindicações e lutas trabalhistas. 

Ao negar a existência “de mortos” em Macondo, o autor captura a essência da 

repressão, da opressão e do apagamento que permeia as sociedades contemporâneas, 

especialmente no contexto das intervenções do capitalismo global, das modernizações 

nacionalistas e burguesas e das relações forjadas pelo biopoder e necropolítica. A sua 

leitura serve como um ponto de partida para refletir sobre como, no passado-presente, o 

desenvolvimento capitalista e a biopolítica contribuem para a fragmentação identitária de 

populações deslocadas, particularmente as mulheres. Frequentemente inseridas nas 

dinâmicas sociopolíticas globais e nas relações com o Estado (institucionais) como “vidas 

descartáveis” ou “remaindered lives” (Tadiar, 2022), essas mulheres enfrentam uma 

fragmentação identitária que emerge das sobreposições de opressões de gênero, raça, 

localidade e classe, por exemplo. Essas camadas interligadas/simultâneas de opressão 

intensificam, de um lado, a vulnerabilidade dessas mulheres e, de outro, as posicionam 

em um contínuo estado de exploração e marginalização dentro do sistema capitalista 

global, que desvaloriza, despessoaliza e relega suas vidas a existências periféricas e 

subordinadas.  

No deslocamento forçado, o habitar de fronteiras culturais, simbólicas e 

identitárias, faz com que essas mulheres desenvolvam uma forma de consciência que, 

259



apesar de originada da fragmentação, opera como um mecanismo de resistência às 

contradições impostas por múltiplas formas de opressão (Anzaldúa, 2005). A conciencia 

de la mestiza (ibid.) permite a subversão das estruturas hegemônicas, criando formas de 

existência e experiência que desafiam e renegociam as condições impostas pelo 

capitalismo global.  

O presente artigo investiga como, no contexto de projetos de desenvolvimento que 

servem a interesses globais, as mulheres deslocadas enfrentam uma fragmentação 

identitária que resulta em suas vidas sendo tratadas como remanescentes – uma existência 

à margem, destinada ao esquecimento. Nesse contexto, conceitos como sujeito, 

subjetividade, pessoa, Estado, dignidade, igualdade, coletivo, capitalismo, racialidade, 

colonialidade, gênero, poder, identidade e globalidade podem ser analisados sob camadas 

menos óbvias, presentes nas bordaduras e margens, nas vidas e lutas apagadas, nas 

estradas e fronteiras múltiplas.  

A análise inicia-se com uma discussão teórica sobre as noções de biopolítica e 

necropolítica, conforme desenvolvidas por Michel Foucault (2022) e Achille Mbembe 

(2018), abordando como essas teorias ajudam a compreender a administração da vida e 

da morte no contexto das políticas de desenvolvimento. Em seguida, o artigo explora as 

interseccionalidades que afetam as mulheres deslocadas, destacando como as dimensões 

de gênero, raça, classe e localidade se entrelaçam para agravar sua vulnerabilidade. Na 

sequência do artigo se examina a fragmentação identitária das mulheres deslocadas, 

considerando as implicações do deslocamento forçado sobre a identidade e a 

subjetividade dessas mulheres. Evoca-se conceitos como o de “conciencia de la mestiza”, 

de Gloria Anzaldúa (2005), a fim de entender a resistência e a reconfiguração identitária 

que emergem dessas experiências. Além disso, o artigo segue propondo uma análise 

crítica das epistemologias dominantes e das formas de conhecimento que sustentam as 

políticas de desenvolvimento, questionando como essas estruturas podem perpetuar 

desigualdades e exclusões. Discute-se, ainda, a necessidade de reimaginar essas 

epistemologias de modo a incorporar as vozes e experiências das mulheres deslocadas de 

modo arbitrário no Brasil.  

A presente investigação, dada sua abordagem teórico-conceitual, fora conduzida 

por meio de uma abordagem qualitativa e fundamenta-se em uma pesquisa bibliográfica 

e documental para realizar uma análise teórica do tema. O estudo envolve a revisão crítica 

260



de literatura relevante, incluindo teorias e conceitos fundamentais de biopolítica, 

necropolítica, interseccionalidade, por exemplo, bem como a análise de documentos e 

relatórios que abordam o deslocamento forçado e suas implicações para as mulheres no 

Brasil.  

1. O deslocamento forçado e a lógica da necropolítica: análise das estruturas de 

poder e da fragmentação identitária de mulheres deslocadas 

O deslocamento forçado não é “efeito colateral” do desenvolvimento, mas 

tecnologia de governo e mecanismo de extração de valor. Opera na interseção entre 

biopolítica (gestão diferenciada da vida) e necropolítica (autorização seletiva da morte), 

categorias que aqui não são metáforas, mas instrumentos analíticos para ler decisões, 

orçamentos e obras (Foucault, 2022; Mbembe, 2018). 

Tais deslocamentos, embora frequentemente legitimados sob a égide do discurso 

do “progresso” e da “modernização”, não podem ser dissociados de um regime de poder 

que se enraíza profundamente nas estruturas biopolíticas do capitalismo global. Michel 

Foucault (2022), ao analisar as camadas subterrâneas do poder, desvelou a biopolítica 

como o dispositivo através do qual o Estado exerce a administração da vida, desde a 

regulação dos indivíduos até o controle das populações. Sob a égide dessa força, os 

governos se arvoram na administração do viver e transcendem o mero ato de governar: 

passam a gerir tanto a vida quanto a morte, perpetuando, no mesmo passo, a lógica da 

acumulação e da exclusão ditada pelo mercado. 

Nesse contexto, Achille Mbembe (2018), ao explorar as fronteiras da 

necropolítica, evidencia como o poder soberano, longe de ser meramente um guardião da 

vida, se torna também o árbitro da morte. Essa soberania, exercida no capitalismo 

moderno, não apenas seleciona quais vidas devem prosperar, mas também decide quais 

vidas serão “descartadas.” As multidões deslocadas por projetos de desenvolvimento, 

reduzidas a “vidas remanescentes”, são um exemplo pungente desse processo. Suas 

existências são mantidas apenas enquanto úteis ao capital, sendo prontamente 

desconsideradas e abandonadas quando sua função econômica se esgota. A partir dessa 

análise, torna-se imperativo reconhecer que os deslocamentos arbitrários, longe de serem 

incidentes isolados, são expressões de um regime mais amplo de controle biopolítico e 

necropolítico que caracteriza o capitalismo contemporâneo. Representam, em última 

261



instância, a materialização de um sistema que subordina a dignidade humana aos 

imperativos da acumulação de capital, vinculando assim uma exclusão que é, ao mesmo 

tempo, individual e coletiva. 

Na acepção crítica de Michel Foucault (2022) e Achille Mbembe (2018), pode-se 

analisar a gênese que permeia o Estado moderno, especialmente no contexto capitalista, 

como paradoxal em sua essência. O Estado (em que se espraiam as noções de soberania 

e controle), enquanto entidade que deveria garantir a vida e promover a proteção das 

populações, muitas vezes se torna o principal agente de sua vulnerabilidade e 

precarização. A pretensa neutralidade do Estado se revela, na prática, um dispositivo que, 

ao invés de assegurar a vida, consagra a morte como instrumento político. Nas dinâmicas 

do capitalismo global, a biopolítica se transmuta em necropolítica, em que a função 

primordial do Estado acaba não sendo a proteção, mas a administração da vida em termos 

de utilidade econômica.  

Essa corrupção do papel estatal é exacerbada quando o Estado se torna cúmplice 

de práticas que, sob o véu do desenvolvimento, perpetuam a marginalização de corpos e 

identidades, relegando-os a uma existência “não válida”. Nesse contexto, o corpo se torna 

uma entidade governada não pelo direito à vida, mas pela lógica da “não-morte”, em que 

existir fora dos parâmetros definidos pelo capital significa ser invisível, ser descartável, 

não ter “valor”. Assim, a função do Estado, ao invés de emancipar, passa a ser a de regular 

a existência, definindo quem tem direito à proteção e quem é condenado a uma espécie 

de sub-tutela ou sub-cidadania. Assim: 

Em tais instâncias, o poder (e não necessariamente o poder estatal) 

continuamente se refere e apela à exceção, à emergência e a uma noção 

ficcional do inimigo. Ele também trabalha para produzir a mesma 

exceção, emergência e inimigo ficcional. Em outras palavras, a questão 

é: qual é, nesses sistemas, a relação entre política e morte que só pode 

funcionar em um estado de emergência? (Mbembe, 2018, p. 17). 

Eis, pois, a lógica subjacente que permeia os mecanismos de poder no capitalismo 

global, que se manifesta de forma particularmente intensa nas vidas das mulheres 

deslocadas. A “exceção” e a “emergência”, longe de serem circunstâncias momentâneas, 

tornam-se o próprio fundamento sobre o qual se constrói a soberania moderna. Nessa 

construção, o “inimigo” é uma ficção necessária, uma entidade criada e recriada para 

justificar a violência que sustenta o sistema.  

262



No contexto dos deslocamentos forçados, essas mulheres são transformadas em 

“inimigas” do progresso, suas vidas são classificadas como emergências que ameaçam a 

ordem estabelecida e, portanto, devem ser controladas ou eliminadas. Ao operar dentro 

desse estado de emergência permanente, o poder – seja ele estatal, institucional, jurídico 

ou corporativo – exerce uma política da morte que não visa apenas o controle, mas a 

produção de vidas descartáveis, relegadas à condição de “remanescentes” (Tadiar, 2022) 

da pacífica convivência.  

As identidades dessas mulheres, fragmentadas e marginalizadas, são 

continuamente negociadas dentro de um espaço que as reconhece em variáveis graus 

apenas enquanto servem aos interesses do capital. Nesse cenário, a “exceção” não é a 

ruptura da norma, mas a própria norma; uma norma que desumaniza, que exclui, que 

mata. É nesse terreno árido, em que a vida é constantemente negociada, que as mulheres 

deslocadas são forçadas a habitar, resistir e, eventualmente, reconfigurar suas identidades, 

em uma luta constante contra a redução de suas existências a um simples cálculo 

econômico. É também nesse espaço que tentam negociar políticas públicas que, ainda que 

precárias e provisórias, buscam mitigar os efeitos devastadores de um sistema que as trata 

como descartáveis.  

Conforme Tadiar (ibid.), o capitalismo contemporâneo recodifica fenômenos 

sociais e humanitários, submetendo-os a uma racionalidade que transforma tudo em 

mercadoria, inclusive as vidas humanas. Neste processo, o conceito de “valor” é 

radicalmente transformado: não reside em uma dignidade inerente à vida, mas na 

capacidade de um sujeito em produzir ou consumir em conformidade com as exigências 

do capital.  

Sobre tais dinâmicas, veja-se, ainda: 

Sexo-gênero e raça são códigos primários que moldam a relação 

socioeconômica contraditória entre a vida valorizada e a vida 

descartável, uma dinâmica estrutural chave da economia capitalista 

global impulsionada pelas finanças. Eles compõem os protocolos para 

dividir não apenas existências sociais inteiras, mas também “tempos de 

vida” divisíveis em termos de valor e desperdício, ou seja, em termos 

de sua acumulabilidade e descartabilidade. Como tal, continuam a ser 

relevantes em um momento em que o capitalismo opera em escalas cada 

vez menores, ou infrassociais, bem como em escalas cada vez maiores, 

ou suprassociais – na medida em que o que eles criaram e moldaram, e 

continuam a criar e moldar, é nada menos do que a forma de vida do 

valor (Tadiar, ibid., p. 47-78). 

263



No capitalismo global, o poder, longe de ser uma força monolítica e visível, se 

desdobra em múltiplas camadas, escalas e silêncios retumbantes. As categorias de “sexo, 

gênero e raça”, elencadas pela autora, são alicerces sobre os quais se erguem as 

hierarquias de valor e descartabilidade, codificando as vidas humanas em termos de sua 

utilidade para o capital. É nesse contexto que a condição das mulheres deslocadas assume 

uma dimensão particularmente devastadora. 

Essas mulheres, frequentemente despojadas de suas terras e laços comunitários, 

são empurradas para um espaço de não-existência dentro do próprio sistema que as 

desloca. O deslocamento forçado, muitas vezes justificado em nome do desenvolvimento, 

é na verdade um mecanismo de desarticulação de suas identidades e de sua agência 

sociopolítica. Aqui, a “exceção” se manifesta claramente: não significa a ruptura 

temporária da ordem, mas o fundamento contínuo de um sistema que precisa fabricar e 

perpetuar emergências para manter sua lógica de exclusão, marginalização e acumulação. 

As mulheres deslocadas são, nesse sentido, vítimas de um processo de despossessão e de 

uma reconfiguração ontológica que as reduz a “restos” da vida, relegadas à condição de 

“remaindered lives”, cuja existência só é tolerada enquanto pode ser instrumentalizada 

em algum grau. 

As políticas públicas, que deveriam funcionar como instrumentos de proteção e 

promoção de direitos, acabam sendo, em sua maioria, emergenciais, monofocais e 

contingenciais, refletindo e reforçando a mesma lógica de exclusão que pretendem 

mitigar. Tais políticas acabam não se dirigindo à transformação estrutural das condições 

de vida dessas mulheres, mas, em contrapartida, à manutenção de um estado de 

emergência contínuo, que legitima a precariedade de suas existências e perpetua sua 

marginalização.  

Em última análise, o deslocamento forçado, particularmente no caso das mulheres, 

não pode ser visto apenas como um fenômeno isolado ou resultado de circunstâncias 

adversas. Antes, posta-se como a expressão cruel de um sistema que, ao privilegiar o 

progresso econômico, perpetua desigualdades estruturais e marginaliza aqueles que não 

se enquadram na lógica mercantil do capital. Sob a máscara do desenvolvimento, o Estado 

e as forças econômicas operam uma política que desumaniza e fragmenta identidades, 

transformando vidas em meras peças de um jogo de poder e acumulação. As mulheres 

deslocadas, relegadas à condição de seres descartáveis, são vítimas de uma engrenagem 

264



que as destitui de seus direitos fundamentais, enquanto o discurso oficial continua a 

celebrar os supostos avanços da modernidade.  

2. Capitalismo global e deslocamento forçado de mulheres à luz da 

interseccionalidade e da consciencia mestiza 

Em “La conciencia de la mestiza: rumo a uma nova consciência”, Gloria 

Anzaldúa (2005) traz a reflexão sobre “as fronteiras”, tema que ressoa profundamente na 

crítica ao capitalismo global e ao tema em análise. Tais fronteiras, mais do que barreiras 

físicas ou materiais, representam, também, divisões epistemológicas e ontológicas, 

construídas para sustentar a lógica excludente do capitalismo. No entanto, conforme 

sugere Anzaldúa (ibid.), cada fronteira traz em si a potencialidade de um ponto de 

encontro, de uma “ponte”. 

A partir desse entendimento, a metáfora recorrente na escrita de Gloria Anzaldúa 

(ibid.) se insere em um contexto de resistência às múltiplas camadas de opressão que as 

mulheres racializadas, especialmente no Sul Global, enfrentam. O capitalismo global, ao 

articular-se com o colonialismo, o patriarcado e o racismo, opera por meio de uma 

mercantilização da vida que transforma essas mulheres em sujeitos subalternos, 

constantemente deslocados e desumanizados. Todavia, essas mulheres não são vítimas 

passivas: habitam e resistem nas fissuras das fronteiras que as cercam, transformando o 

espaço físico/subjetivo da fronteira em um locus de insurgência.  

Assim: 

Em um estado constante de nepantilismo mental, uma palavra asteca 

que significa partido ao meio, la mestiza é um produto da transferência 

de valores culturais e espirituais de um grupo para outro. Ser tricultural, 

monolíngüe, bilíngüe, ou multilíngüe, falando um patois, e em um 

estado de transição constante, a mestiza se depara com o dilema das 

raças híbridas: a que coletividade pertence a filha de uma mãe de pele 

escura? (Anzaldúa, ibid., p. 705). 

A conciencia mestiza, conforme delineada por Anzaldúa (ibid.), é um processo de 

desdobramento complexo que se dá no entrecruzamento de culturas, línguas e 

identidades. Esse estado de “nepantilismo” – um estar no meio, partido entre mundos – é 

a condição da mestiza, uma figura que não apenas vive na fronteira, mas que também 

encarna as tensões e contradições que ali se encontram. A mestiza enfrenta o choque de 

realidades culturais distintas que, ao colidir dentro de sua psique, geram um estado de 

265



inquietude. Nesse estado de constante transição, a mestiza se depara todo o tempo com a 

questão da mobilidade, que se caracteriza pelo caminhar/transitar entre culturas que 

muitas vezes são incompatíveis: a conciencia mestiza exige a capacidade de sustentar 

contradições e de transformar essa ambivalência em uma nova forma de consciência. É a 

partir dessa tensão que a mestiza constrói um conhecimento que pode transcender os 

dualismos rígidos do pensamento ocidental.  

Anzaldúa (ibid.), ao falar da “conciencia mestiza”, descreve um processo de 

formação subjetiva que emerge da necessidade de “sobreviver” e “resistir” em um mundo 

fragmentado. Trata-se de uma consciência que sustenta contradições e ambivalências 

dessas identidades múltiplas, utilizando-as como ferramentas de resistência contra as 

forças que tentam obliterá-las. A conciencia mestiza é, portanto, uma prática de subversão 

contínua, em que a sujeita mestiza se recusa a ser definida pelos ditames que o capitalismo 

colonial impõe, e, ao invés disso, re-cria formas de ser, existir, continuar.  

Nesse caudaloso cenário, tal prática de resistência é particularmente evidente no 

contexto das mulheres deslocadas no Brasil, que enfrentam uma violação estrutural que 

vai além da simples deslocalização física. O deslocamento forçado, nesse sentido, é um 

processo de despossessão que visa desumanizar essas mulheres, reduzindo-as a meras 

mercadorias no sistema global de trabalho e exploração. A conciencia mestiza de 

Anzaldúa (ibid.) oferece uma resposta epistemológica e ontológica a essa desumanização, 

ao afirmar a multiplicidade de experiências e identidades como um espaço de poder e não 

de vulnerabilidade.   

No caso das mulheres deslocadas, a conciencia mestiza emerge como um reflexo 

profundo e doloroso das contradições de um mundo que as coloca na encruzilhada entre 

múltiplas identidades, culturas e opressões. Forçadas a transitar entre os valores de uma 

modernidade que as exclui e as raízes culturais que lhes são negadas ou fragmentadas, 

essas mulheres desenvolvem uma forma de ser que é, ao mesmo tempo, resistência e 

sobrevivência. Sua consciência mestiça, moldada pelo choque contínuo entre o assalto do 

lar e o presente imposto, torna-se uma força de reconfiguração identitária, um ato de 

criação que desafia a homogeneidade cultural e a desumanização a que são submetidas 

em tais processos.  

266



Nesse espaço liminar, as fronteiras são construções sociais, políticas e econômicas 

que operam como dispositivos de controle e exclusão, regulando quem pode transitar, 

quem deve permanecer e quem é deixado à margem. Essas linhas divisórias são 

permeadas por relações de poder que reproduzem desigualdades, subordinando corpos, 

identidades e culturas. O conceito de fronteira, portanto, deve ser entendido como um 

espaço de conflito e negociação, em que se entrelaçam múltiplas formas de opressão e 

resistência.  

As mulheres deslocadas internamente, especialmente no Brasil, exemplificam de 

maneira aguda essa interseção de forças. Especialmente aquelas que vivem na intersecção 

de raça, gênero, classe e localidade, experienciam a fronteira como um lugar de 

liminaridade – em que as normas sociais e os sistemas de valor são constantemente 

desafiados e renegociados. Nesse espaço, enfrentam a exclusão imposta por estruturas de 

poder que as marginalizam, mas também desenvolvem formas de resistência que 

subvertem as expectativas de um sistema que tenta silenciá-las. A fronteira torna-se, 

então, um campo de batalha simbólico e material, em que suas identidades são 

fragmentadas pelo racismo, reconfiguradas pelo patriarcado e mercantilizadas pelo 

capitalismo. No entanto, é nesse mesmo lugar de aparente vulnerabilidade que encontram 

a força para redefinir-se, criando formas de existência (e de consciências) que desafiam 

as imposições culturais e econômicas que buscam subjugá-las. 

Deveras, na obra Homo modernus, Silva (2022) explica como o colonialismo se 

tece como um discurso de dominação e como uma matriz de exclusão que infiltra todas 

as dimensões da existência humana. A lógica que preside essa matriz, longe de 

simplesmente criar barreiras econômicas, políticas e culturais, opera uma subversão mais 

profunda, a própria negação da alteridade ética entre os povos. Essa exclusão não se 

contenta em marginalizar, redefinindo a própria ideia de humanidade, obliterando o 

“outro” através de uma pretensa universalidade. 

O “Homem”, enquanto sujeito, emerge desse projeto universal com o discurso de 

abarcar todos, mas carregando em si o projeto da exclusão. O que surge, então, não é um 

conceito inclusivo de humanidade, mas um sistema que produz “outros” – seres que, por 

não se enquadrarem nessa moldura restritiva, são rebaixados, desumanizados, reduzidos 

a categorias inferiores.  

267



Silva (2022), ainda, perfaz o conceito de “afetabilidade” para delinear como a 

modernidade produziu e continua a reproduzir o “Homo Modernus” – o sujeito de 

direitos, racional e autônomo, que, por definição, exclui aqueles que não se conformam a 

esses parâmetros de humanidade. As mulheres deslocadas, especialmente aquelas 

racializadas, são construídas dentro desse sistema como sujeitos que podem ser 

“afetados” – ou seja, moldados, controlados e explorados – para perpetuar a ordem social 

e econômica global. A lógica da “afetabilidade” revela como essas mulheres são reduzidas 

a uma condição de existência precária.  

Nesse sentido, a análise das mulheres deslocadas internamente exige uma 

abordagem que transcenda as concepções convencionais e hegemônicas, desafiando a 

estrutura epistemológica dominante que perpetua a exclusão. O conceito de 

“afetabilidade”, conforme desenvolvido por Silva (ibid.), assume uma posição central na 

elucidação das dinâmicas de poder que configuram a vida dessas mulheres. A 

modernidade, ao instituir o “Homo Modernus” como sujeito universal, constrói uma 

lógica de exclusão que se perpetua por meio de mecanismos estruturais de 

desumanização. A afetabilidade opera como uma tecnologia de poder que sustenta e 

reproduz hierarquias globais, posicionando as mulheres racializadas como corpos 

disponíveis para exploração, controle e subjugação. 

A crítica a essa lógica, no entanto, demanda mais do que um simples 

reconhecimento das falhas da modernidade; exige uma reavaliação radical do próprio 

projeto moderno. Como argumenta Spivak (1999) em sua crítica ao universalismo, a 

modernidade, ao se pretender inclusiva, efetivamente suprime a verdadeira alteridade, 

subsumindo a diversidade humana a um projeto que se sustenta na exclusão sistemática 

do “Outro”. As mulheres deslocadas exemplificam essa falha estrutural, revelando como 

a modernidade, em sua promessa de universalidade, acaba por reforçar as próprias 

desigualdades que supostamente busca erradicar.  

Entretanto, é precisamente nas fissuras dessa vulnerabilidade, em que a 

modernidade exibe suas falhas mais gritantes, que emerge uma resistência sutil, porém 

profundamente subversiva. As mulheres deslocadas, ao se posicionarem nas margens e 

bordaduras do projeto moderno, não se limitam a confrontar as opressões que as 

circunscrevem; se engajam em um labor silencioso, quase artesanal, de desconstrução e 

reconstrução das próprias bases epistemológicas e ontológicas que sustentam tais 

268



opressões. A crítica que formulam, ao mesmo tempo implícita e radical, não se contenta 

em desmascarar as manifestações isoladas de colonialismo, racismo ou patriarcado; ao 

contrário, atinge o cerne da lógica excludente. 

 

CONCLUSÃO 

Ao fim deste artigo, conclui-se que o deslocamento forçado de mulheres, dentro 

do contexto do desenvolvimento capitalista global e do contexto brasileiro, não pode ser 

compreendido apenas como um fenômeno de caráter físico ou econômico. Trata-se, antes, 

de um processo complexo de desumanização e exclusão ontológica, em que vidas são 

transformadas em “remanescências” e identidades são fragmentadas sob a égide de uma 

modernidade que, longe de ser universal, perpetua hierarquias e desigualdades 

profundamente enraizadas. 

Através do arcabouçou teórico, fez-se o confronto direto com a própria noção de 

desenvolvimento que, como discutido ao longo deste artigo, está intrinsecamente ligada 

a processos de desumanização e marginalização. As mulheres deslocadas, enquanto 

sujeitos de um capitalismo global que opera pela necropolítica, não são meramente 

vítimas passivas de forças externas, mas são também os espelhos em que se refletem as 

contradições e os paradoxos de uma modernidade que se pretende universal, mas que se 

sustenta pela exclusão sistemática de corpos, identidades e culturas que não se conformam 

à lógica do mercado. 

Essa modernidade, ao mesmo tempo em que promete progresso, desenvolvimento 

e inclusão, produz “vidas remanescentes”, seres cuja existência é tolerada apenas 

enquanto serve aos imperativos do capital. As mulheres deslocadas, ao serem despojadas 

de seus lares, de suas histórias e de suas comunidades, são relegadas a uma condição de 

invisibilidade ontológica, em que suas identidades são fragmentadas e mercantilizadas. 

Contudo, essa fragmentação não deve ser compreendida apenas como um processo de 

perda, mas também como um espaço de resistência, requalificação, agenciamento e 

reconfiguração. 

O estudo propõe uma revisão crítica das categorias tradicionais como sujeito e 

dignidade, ao requalificá-las sob a luz de uma epistemologia insurgente, que revela as 

camadas profundas de marginalização enfrentadas por essas mulheres. Desse modo, o 

269



artigo articula como a lógica necropolítica, que seleciona quais vidas são protegidas e 

quais são descartáveis, atinge, com especial dureza, as mulheres, perpetuando 

desigualdades de forma acentuada. 

Invoca-se, outrossim, a “conciencia de la mestiza”, conceito desenvolvido por 

Gloria Anzaldúa (2005), como uma forma de resistência à fragmentação identitária, 

cenário em que as mulheres, ao habitarem as margens da modernidade, reconfiguram suas 

existências e desafiam as normas impostas pelo capitalismo global. Essas mulheres, 

embora relegadas à condição de subalternidade, emergem como figuras de resistência, 

cujas identidades, embora fragmentadas, são portadoras de novas formas de ser e existir 

no mundo. 

Sugere-se que a fragmentação dessas identidades não é meramente um processo 

de perda, mas também um espaço fecundo de resistência e criação. Ao desvelar as 

contradições internas do projeto moderno-colonial, a análise aponta para a necessidade 

urgente de reimaginar as políticas públicas e as práticas jurídicas, de modo a que estas 

não sejam apenas respostas contingenciais a emergências, mas instrumentos efetivos de 

transformação social e emancipação. Silva (2022), em sua obra Homo Modernus, 

argumenta que o colonialismo não é apenas um discurso de dominação, mas uma matriz 

de exclusão que penetra todas as dimensões da existência humana. Através do conceito 

de “afetabilidade”, Silva explora como a modernidade produziu e continua a reproduzir 

o “Homo Modernus”, que exclui aqueles que não se conformam aos parâmetros da 

humanidade definidos pela lógica colonial e capitalista. As mulheres deslocadas, 

especialmente as racializadas, são posicionadas dentro desse sistema como corpos 

passíveis de serem afetados – moldados, controlados e explorados para perpetuar a ordem 

social e econômica global. 

Ao fim deste artigo, reafirma-se que o deslocamento forçado de mulheres, no 

entrelaçamento entre economia política global e forma-Estado brasileira, não é um 

acidente periférico do desenvolvimento, mas um modo de governo. Tal modo opera por 

uma racionalidade que distribui proteção e desproteção, visibilidade e apagamento, 

segundo códigos de sexo-gênero, raça e classe, convertendo trajetórias singulares em 

estoques administráveis de vida. Se a biopolítica, no registro foucaultiano, explica a 

gestão diferencial dos corpos, a necropolítica, em Mbembe, desvela a autorização seletiva 

da perda e da exposição ao risco extremo. A partir desse duplo enquadramento, a figura 

da mulher deslocada emerge não como apêndice estatístico da obra moderna, mas como 

270



lugar epistemicamente privilegiado para reconhecer as operações subterrâneas da 

modernidade-colonialidade. 

A análise empreendida demonstra que o discurso desenvolvimentista, ainda 

quando se apresenta como universalista e emancipatória, codifica assimetrias ao tornar 

certas vidas substituíveis e certos vínculos, descartáveis. A “forma-valor” contemporânea, 

descrita por Tadiar, captura tempos de vida e redes de cuidado, separando o que é 

computável do que é excedente. Nesse corte, as mulheres deslocadas são sujeitas expostas 

àquilo que o texto denominou “invisibilidade ontológica”: não a mera ausência de 

registro, mas a subtração do direito de aparecer no espaço público como portadoras de 

sentido, memória e projeto. Todavia, essa invisibilidade não é total, e justamente por não 

o ser, deixa entrever linhas de fuga: modos ordinários de refazer território, linguagem e 

pertencimento, que a teoria só alcança quando se disponibiliza a ler o social para além do 

que os instrumentos administrativos reconhecem como dado. 

Aqui reside uma primeira consequência teórica. Ao recolocar a mulher deslocada 

no centro da gramática analítica, desloca-se simultaneamente a posição do “observador”. 

A pesquisa não fala sobre um objeto que jaz fora dela. Fala a partir de uma zona de fricção 

em que categorias clássicas – sujeito, dignidade, cidadania, desenvolvimento – precisam 

ser resemantizadas. O sujeito deixa de ser a unidade abstrata de direitos para se tornar a 

trama relacional que articula corpo, cuidado, território e memória. A dignidade sai do 

plano meramente deontológico e reaparece como capacidade situada de conduzir a 

própria vida sob condições materiais minimamente justas. A cidadania, por sua vez, 

revela-se menos como Status concedido do que como prática conflitual de inscrição. E 

“desenvolvimento” perde o halo teleológico para se mostrar como linguagem de seleção: 

selecionar obras, fluxos e também quem conta e quem deixa de contar. 

A segunda consequência é metodológica. O percurso do artigo deixa claro que não 

basta acumular indicadores clássicos de deslocamento. É preciso elucidar as operações 

pelas quais tais indicadores são produzidos e estabilizados. A linguagem técnica, que 

promete neutralidade, é uma tecnologia de poder: nomeia, recorta, hierarquiza e, não raro, 

despolitiza. Compreender o deslocamento forçado de mulheres implica, portanto, 

reconstituir as cadeias de decisão, as semânticas que lhes dão legitimidade e as práticas 

que, na ponta, convertem famílias em variáveis de projeto.  

271



A terceira consequência é ontológica e política. Se a necropolítica autoriza 

exposições graduadas à morte e à precariedade, o que está em jogo, no caso das mulheres 

deslocadas, é a disputa sobre quem pode ter uma continuidade de mundo. Anzaldúa 

oferece uma chave potente com a “conciencia de la mestiza”: a habilidade de sustentar 

contradições, de habitar fronteiras sem dissolvê-las, de produzir sínteses provisórias que 

não apagam a dor, mas também não a absolutizam. Em diálogo com essa chave, Silva 

propõe a “afetabilidade” como marca do Homo Modernus: uma estrutura que captura 

certos corpos como mais disponíveis para intervenção, tutela e comando. Reconhecer essa 

captura é condição para uma crítica que não recaia no fatalismo: porque onde há captura, 

há também contracondutas: pequenos arranjos de si e do comum que reabrem horizontes 

de vida. 

Esses resultados alimentam uma afirmação central desta conclusão: a exceção é o 

método, não o desvio. O deslocamento forçado de mulheres revela que a 

governamentalidade contemporânea opera por normalização de regimes excepcionais. A 

emergência não é o tempo breve da catástrofe; é a forma ordinária de administrar 

populações. Compreender isso é decisivo por porque impede que o debate se feche em 

medidas episódicas, eis que o fenômeno não se resolve no improviso, já que é a 

institucionalização do improviso como regra.  

Daqui decorre uma agenda de princípios que organizam a passagem de uma 

racionalidade de administração de restos para uma racionalidade de reconhecimento 

pleno. Primeiro, o princípio da não-produção de vulnerabilidade: nenhuma intervenção 

pública ou privada deve criar novas camadas de exposição para mulheres, sobretudo 

quando racializadas, sob o pretexto de ganhos agregados. Segundo, o princípio da 

visibilidade substantiva: toda análise deve reconstituir dimensões imateriais e relacionais 

da vida (cuidado, mobilidade socialmente necessária, memória territorial), não como 

adendos narrativos, mas como núcleos de realidade. Terceiro, o princípio da 

temporalidade justa: o tempo do Estado e o tempo da obra não podem se impor ao tempo 

da vida, sob pena de reiterar a violência em ciclos sucessivos. Quarto, o princípio da 

autoria social: decisões que atravessam corpos e mundos de vida devem reconhecer, de 

forma vinculante, as vozes que historicamente foram mantidas à margem. Tais princípios 

não compõem um receituário, mas um criteriário crítico para avaliar a legitimidade de 

políticas e intervenções. 

272



Também se impõe uma consideração sobre a memória. Se o deslocamento opera, 

entre outras coisas, por apagamentos, o trabalho da memória é dimensão constitutiva de 

justiça. Não se trata de nostálgico apego ao passado, mas de salvaguarda do direito de 

narrar a própria história e de manter vivos os repertórios de sentido que permitem às 

comunidades reconhecerem-se no espaço.  

Por fim, esta conclusão reivindica a necessidade de um deslocamento na própria 

imaginação jurídica e política. A teoria aqui mobilizada não pretende esgotar o real, eis 

que busca indiscipliná-lo o bastante para que o real não se deixe capturar por categorias 

que o diminuem. O que está em disputa é uma gramática de mundo: se o desenvolvimento 

permanecer como nome próprio de uma contabilidade que admite perdas humanas como 

custo, o círculo se fechará sobre novas e velhas violências. Se, ao contrário, admitirmos 

que o critério de progresso é a densidade de vidas que podem perdurar com autoria e 

proteção, o léxico muda: deixa-se de perguntar apenas “quanto crescer” para perguntar, 

antes, quem pode continuar existindo plenamente quando o crescimento se efetiva. 

O deslocamento forçado de mulheres, tal como lido neste trabalho, expõe o ponto 

em que a modernidade perde o argumento universalista e revela seus alicerces seletivos. 

Expõe, igualmente, o ponto em que a crítica pode recuperar a ambição emancipatória, 

sem ingenuidade e sem concessão à retórica do inevitável. A futuridade que interessa – e 

que encerra este artigo – não é a do cronograma que promete obras, mas a do tempo 

reaberto em que corpos outrora administrados como restos afirmam o seu direito de 

permanecer, de narrar e de fazer mundo. 

Conclui-se, assim, que o deslocamento forçado de mulheres, impulsionado pela 

implementação de projetos de desenvolvimento, reflete e reforça profundas desigualdades 

estruturais, revelando a necessidade de uma análise crítica das epistemologias que 

fundamentam essas práticas. O estudo aponta para a urgência de revisitar as bases teóricas 

que sustentam as políticas de desenvolvimento, de modo a incorporar perspectivas que 

reconheçam as interseccionalidades de gênero, raça, classe e localidade. Apenas através 

de uma olhar requalificado é possível construir abordagens que não apenas mitiguem os 

efeitos adversos do deslocamento, mas que também promovam a inclusão e a equidade 

de maneira substantiva e duradoura. 

 

 

273



REFERÊNCIAS 

ANZALDÚA, Gloria Evangelina. La conciencia de la mestiza: rumo a uma nova 

consciência. Revista Estudos Feministas, 2005. 

MBEMBE, Achille. Necropolítica. São Paulo: n-1 edições, 2018. 

TADIAR, Neferti X. M. Remaindered life. Durham: Duke University Press, 2022. 

FOUCAULT, Michel. Nascimento da biopolítica: curso dado no Collège de France 

(1978-1979). Trad. Eduardo Brandão. São Paulo: Martins Fontes – Selo Martins, 2022. 

SPIVAK, Gayatri Chakravorty. A Critique of Postcolonial Reason: toward a history of 

the vanishing present. Cambridge: Harvard University Press, 1999.  

274


