
XXXII CONGRESSO NACIONAL DO 
CONPEDI SÃO PAULO - SP

DIREITO E RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS

VLADIMIR BREGA FILHO

BENJAMIN XAVIER DE PAULA

ADILSON JOSÉ MOREIRA



Copyright © 2025 Conselho Nacional de Pesquisa e Pós-Graduação em Direito 

Todos os direitos reservados e protegidos. Nenhuma parte destes anais poderá ser reproduzida ou transmitida 
sejam quais forem os meios empregados sem prévia autorização dos editores. 

Diretoria – CONPEDI 
Presidente - Profa. Dra. Samyra Haydêe Dal Farra Naspolini - FMU – São Paulo 
Diretor Executivo - Prof. Dr. Orides Mezzaroba - UFSC – Santa Catarina 
Vice-presidente Norte - Prof. Dr. Jean Carlos Dias - Cesupa – Pará 
Vice-presidente Centro-Oeste - Prof. Dr. José Querino Tavares Neto - UFG – Goiás 
Vice-presidente Sul - Prof. Dr. Leonel Severo Rocha - Unisinos – Rio Grande do Sul 
Vice-presidente Sudeste - Profa. Dra. Rosângela Lunardelli Cavallazzi - UFRJ/PUCRio – Rio de Janeiro 
Vice-presidente Nordeste - Prof. Dr. Raymundo Juliano Feitosa - UNICAP - Pernambuco 
 
Representante Discente: Prof. Dr. Abner da Silva Jaques - UPM/UNIGRAN - Mato Grosso do Sul 

Conselho Fiscal: 
Prof. Dr. José Filomeno de Moraes Filho - UFMA - Maranhão 
Prof. Dr. Caio Augusto Souza Lara - SKEMA/ESDHC/UFMG - Minas Gerais  
Prof. Dr. Valter Moura do Carmo - UFERSA - Rio Grande do Norte 
Prof. Dr. Fernando Passos – UNIARA - São Paulo 
Prof. Dr. Edinilson Donisete Machado - UNIVEM/UENP - São Paulo 
Secretarias 
Relações Institucionais: 
Prof. Dra. Claudia Maria Barbosa - PUCPR - Paraná 
Prof. Dr. Heron José de Santana Gordilho - UFBA - Bahia 
Profa. Dra. Daniela Marques de Moraes - UNB - Distrito Federal 
Comunicação: 
Prof. Dr. Robison Tramontina - UNOESC - Santa Catarina 
Prof. Dr. Liton Lanes Pilau Sobrinho - UPF/Univali - Rio Grande do Sul 
Prof. Dr. Lucas Gonçalves da Silva - UFS - Sergipe 
Relações Internacionais para o Continente Americano: 
Prof. Dr. Jerônimo Siqueira Tybusch - UFSM - Rio Grande do sul 
Prof. Dr. Paulo Roberto Barbosa Ramos - UFMA - Maranhão 
Prof. Dr. Felipe Chiarello de Souza Pinto - UPM – São Paulo 
Relações Internacionais para os demais Continentes: 
Profa. Dra. Gina Vidal Marcilio Pompeu - UNIFOR - Ceará 
Profa. Dra. Sandra Regina Martini - UNIRITTER / UFRGS - Rio Grande do Sul 
Profa. Dra. Maria Claudia da Silva Antunes de Souza - UNIVALI – Santa Catarina 
Educação Jurídica 
Profa. Dra. Viviane Coêlho de Séllos Knoerr - Unicuritiba - PR 
Prof. Dr. Rubens Beçak - USP - SP 
Profa. Dra. Livia Gaigher Bosio Campello – UFMS – MS 
Eventos: 
Prof. Dr. Yuri Nathan da Costa Lannes - FDF - São Paulo 
Profa. Dra. Norma Sueli Padilha - UFSC - Santa Catarina 
Prof. Dr. Juraci Mourão Lopes Filho - UNICHRISTUS - Ceará 

Comissão Especial 
Prof. Dr. João Marcelo de Lima Assafim - UFRJ - RJ 
Profa. Dra. Maria Creusa De Araújo Borges - UFPB - PB 
Prof. Dr. Antônio Carlos Diniz Murta - Fumec - MG 
Prof. Dr. Rogério Borba - UNIFACVEST - SC 

            D597 
          Direito e Relações Étnico-raciais[Recurso eletrônico on-line] organização CONPEDI 
             Coordenadores: Vladimir Brega Filho, Benjamin Xavier de Paula, Adilson José Moreira – Florianópolis: CONPEDI, 2025. 

                Inclui bibliografia 
ISBN: 978-65-5274-332-9 
Modo de acesso: www.conpedi.org.br em publicações 
Tema: Os Caminhos Da Internacionalização E O Futuro Do Direito 

     1. Direito – Estudo e ensino (Pós-graduação) – Encontros Nacionais. 2. Direito. 3. Relações Étnico-raciais. XXXII Congresso 
Nacional do CONPEDI São Paulo - SP (4: 2025 : Florianópolis, Brasil).  

CDU: 34 

          Conselho Nacional de Pesquisa 
           e Pós-Graduação em Direito Florianópolis 

Santa Catarina – Brasil 
www.conpedi.org.br 



XXXII CONGRESSO NACIONAL DO CONPEDI SÃO PAULO - SP

DIREITO E RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS

Apresentação

O Grupo de Trabalho (GT) Direito e Relações Étnico-raciais foi recentemente instituído pelo 

Conselho Nacional de Pesquisa em Direito (CONPEDI) como um dos diversos GT que 

compõem a programação científica dos diversos eventos desta entidade científica da área do 

Direito. Esta públicação reúne os trabalhos apresentados no GT, durante o XXXII Congresso 

Nacional do CONPEDI, que ocorreu entre os dias 26 e 28 de novembro de 2025, na cidade 

de São Paulo, nas instalações da Universidade Presbiteriana Mackenzie.

A coordenação do Grupo de Trabalho (GT) foi composta por três renomados pesquisadores 

com ampla experiência na área: o Dr. Adilson José Moreira, da Universidade Presbiteriana 

Mackenzie; o Dr. Benjamin Xavier de Paula, da Universidade de Brasília (UnB); e o Dr. 

Vladimir Brega Filho, da Universidade Estadual do Norte do Paraná. Esses profissionais 

conduziram as atividades com um enfoque que valorizou a pluralidade e a diversidade tanto 

dos pesquisadores quanto das temáticas abordadas nesta edição do GT.

Os artigos foram devidamente categorizados em seções temáticas, com o objetivo de 

promover um debate mais aprofundado entre os trabalhos que compartilham subtemas 

similares. Essa organização visa proporcionar aos autores e autoras uma oportunidade 

enriquecedora de trocar ideias e experiências sobre os conteúdos apresentados.

O primeiro artigo apresentado na coletânea, de autoria de Giovanna Bolletta Perez, aborda a 

construção da imagem do indígena na literatura brasileira desde o período colonial, 

explorando como essa representação influenciou a elaboração de políticas públicas e o 

ordenamento jurídico no Brasil. A autora, Giovanna Bolletta Perez, utiliza o método indutivo 

para analisar textos literários, artigos acadêmicos, proposições legislativas e outros 

documentos relevantes, identificando como a visão de um indígena idealizado e utópico 

impactou negativamente a efetividade das políticas públicas. A pesquisa conclui que essas 

políticas foram construídas com base em um ideal inexistente, sem a participação efetiva das 

populações indígenas, perpetuando um processo estrutural enraizado na concepção brasileira. 

O artigo destaca a necessidade de uma evolução que reconheça o papel ancestral dos povos 

indígenas no futuro do país.

O segundo artigo apresentado, de autoria de Andreza Stewart Duarte Ferreira, aborda o 

Massacre de Haximu, ocorrido em 1993, reconhecido pelo Supremo Tribunal Federal como 



um caso de genocídio contra o povo Yanomami no Brasil. A análise explora as dimensões 

jurídicas, históricas e antropológicas do evento, diferenciando os crimes de homicídio e 

genocídio, com base na Convenção para a Prevenção e Repressão do Crime de Genocídio 

(1948) e na Lei nº 2.889/1956. O estudo destaca a devastação causada pela exploração do 

ouro em Roraima, agravada pela omissão do Estado e pela exploração predatória, que 

comprometeram não apenas o meio ambiente, mas também a sobrevivência coletiva dos 

Yanomami. O texto enfatiza a violação da territorialidade como um mecanismo central no 

genocídio indígena, evidenciando a necessidade de instrumentos jurídicos e sociais que 

assegurem a vida, a dignidade e a autodeterminação dos povos originários.

O terceiro trabalho desta coletânea de artigos é da autoria de Floriano Lucas de Abreu 

Cardoso, Débora de Souza Costa e Leliane Aguiar Silva. O artigo aborda a complexidade do 

acesso à justiça para os povos indígenas na Amazônia Paraense, com foco na comunidade 

Tembé Tenetehar em Santa Maria do Pará. Apesar do reconhecimento dos direitos 

originários pela Constituição de 1988, persistem desafios significativos devido a 

desigualdades sociais, racismo ambiental e omissão estatal. O estudo destaca a insuficiência 

das instituições de justiça e a ausência de uma jurisdição específica que atenda às demandas 

indígenas, resultando em marginalização, criminalização de lideranças e perda territorial. O 

texto também ressalta o papel crucial da advocacia indígena como uma prática de resistência 

e autodeterminação, que combina saberes jurídicos ocidentais com normatividades próprias, 

promovendo a justiça intercultural. A pesquisa adota uma abordagem qualitativa, baseada em 

revisão bibliográfica e experiência prática junto à comunidade Tembé Tenetehar. A análise 

enfatiza, além dos desafios, o poder das formas comunitárias de organização, como 

associações locais e protocolos de consulta, que representam práticas de resistência e 

apontam para um modelo de justiça mais inclusivo e plural, alinhado ao conceito de Bem 

Viver.

O quarto trabalho desta coletânea de artigos é da autoria de Tiago Silva de Freitas, Fernando 

Luiz Sampaio dos Santos e Pedro Henrique de Morais Ferreira. O trabalho apresentado busca 

explorar a interseção entre necropolítica e racismo, destacando como essas práticas resultam 

na negação da dignidade e dos direitos fundamentais da população negra. A análise se 

concentra na coisificação do ser humano considerado inferior, perpetuando uma estrutura que 

visa à exclusão e ao extermínio de indivíduos racializados. A partir de uma perspectiva 

jusfilosófica constitucional, o estudo aborda a igualdade e o racismo, enfatizando a 

centralidade do princípio da dignidade da pessoa humana como fundamento dos deveres 

fundamentais. Utilizando métodos interpretativos do Direito Constitucional, dos Direitos 

Humanos e da Filosofia Jurídica, a pesquisa qualitativa e exploratória recorre a fontes 

documentais, legislativas e bibliográficas. O método lógico-dedutivo permite analisar os 



impactos diretos e indiretos da necropolítica e do racismo, vinculando-os ao princípio da 

dignidade humana. Como resultado, evidencia-se que este princípio é essencial para a 

estrutura dos direitos e deveres fundamentais, funcionando como base para a proteção da 

população negra e para a promoção de sua condição humana e dignidade.

O quinto trabalho desta coletânea de artigos é uma pesquisa de Marcelo Toffano, José Sérgio 

Saraiva e Maria Eduarda Sobrinho de Andrade. O estudo apresentado busca abordar a 

questão da reincidência da população carcerária negra no Brasil sob a perspectiva da 

necropolítica, conceito desenvolvido por Achille Mbembe. A análise crítica evidencia como 

o Estado utiliza mecanismos de seletividade penal que reforçam desigualdades raciais e 

perpetuam um ciclo de exclusão social. Dados de instituições como INFOPEN, IPEA e 

Fórum Brasileiro de Segurança Pública mostram que pessoas negras são maioria na 

população prisional e enfrentam maiores taxas de reincidência, consequência direta do 

racismo estrutural e da negligência estatal. Mesmo após o cumprimento da pena, indivíduos 

negros continuam enfrentando desafios significativos, como discriminação no mercado de 

trabalho, falta de políticas públicas eficazes e barreiras à reinserção social. Esses fatores 

contribuem para a perpetuação da reincidência e evidenciam a precariedade das condições 

prisionais e a ausência de suporte ao egresso. A pesquisa utiliza uma abordagem qualitativa e 

exploratória, com método dedutivo, fundamentada em pesquisa bibliográfica e documental. 

Por meio de relatórios oficiais, dados estatísticos e contribuições teóricas, busca-se denunciar 

a seletividade penal e destacar a necessidade urgente de políticas públicas que promovam 

justiça racial e enfrentem o racismo estrutural no sistema penal brasileiro.

O sexto trabalho desta coletânea de artigos é da autoria de Hudson José Tavares Silva. O 

estudo aborda a ideia equivocada de que o Brasil é uma democracia religiosa, destacando o 

racismo religioso contra religiões de matrizes africanas como resultado do colonialismo 

português e da hegemonia da religião católica. Explora como esse racismo se manifesta por 

meio do direito e do epistemicídio cultural africano. Diferencia os conceitos de intolerância 

religiosa e racismo religioso, evidenciando casos de violência contra praticantes dessas 

religiões minoritárias. Discute a judicialização como uma forma de garantir direitos 

constitucionais e cita a Lei 7.716/1989, que define crimes de preconceito racial, analisando 

sua aplicação pelas autoridades. O estudo conclui que não há democracia religiosa no Brasil 

devido à herança eurocentrista, reforça o uso do termo racismo religioso para descrever a 

realidade e destaca a importância da judicialização como estratégia para assegurar a liberdade 

de crença e legitimidade das religiões de matrizes africanas.

O sétimo trabalho desta coletânea de artigos é da autoria de Cássio Silva de Deus, Felipe 

Baldin Dalla Valle e Luís Gustavo Durigon. O artigo aborda a discriminação histórica e atual 



contra religiões de matriz africana no Brasil, destacando o papel do Estado de Direito na 

garantia da liberdade religiosa e no combate ao preconceito. Ele analisa como práticas como 

a escravidão, políticas de branqueamento, criminalização por Códigos Penais e apagamento 

cultural contribuíram para o racismo estrutural e religioso. Além disso, examina o 

enfrentamento desse problema pelo Estado após a Constituição de 1988 e leis subsequentes, 

concluindo que, apesar das legislações e políticas públicas existentes, é necessário maior 

atuação estatal para proteger efetivamente os praticantes dessas religiões.

O oitavo trabalho desta coletânea de artigos é da autoria de Marcela Matos Santos Perroni e 

Cárika Djamila de Lucena Cardoso. O artigo destaca a importância do protagonismo 

feminino nas comunidades quilombolas brasileiras, abordando suas lutas por direitos 

territoriais e sociais. Ele analisa como as mulheres quilombolas desempenham papéis centrais 

na preservação da memória ancestral, na defesa de suas terras e na construção de um 

feminismo que integra espiritualidade, ancestralidade e resistência política. O texto também 

enfatiza marcos jurídicos como o artigo 68 do ADCT da Constituição de 1988 e a Convenção 

169 da OIT, que garantem direitos fundamentais às comunidades quilombolas, além de 

apontar a necessidade de políticas públicas inclusivas para promover justiça e equidade de 

gênero. Conclui-se que o reconhecimento institucional do papel das mulheres quilombolas é 

essencial para a reparação histórica e para valorizar suas práticas e lutas coletivas.

O nono trabalho desta coletânea de artigos é da autoria de Thales Dyego de Andrade, Anna 

Júlia Vieira da Silva e Anna Carolina Faustino dos Santos. O trabalho visa examinar o artigo 

68 do Ato das Disposições Constitucionais Transitórias da Constituição de 1988 que 

reconhece o direito das comunidades quilombolas à propriedade das terras que 

tradicionalmente ocupam, configurando um direito fundamental de natureza coletiva. Esse 

direito se alinha à Convenção nº 169 da OIT, que reforça a proteção dos povos e 

comunidades tradicionais em relação à sua identidade cultural e territorial. A interpretação 

jurídica desse dispositivo tem evoluído para incluir uma definição mais ampla de 

"quilombo", baseada na autoidentificação e em critérios antropológicos que consideram as 

relações sociais e culturais desenvolvidas nesses territórios. A constitucionalidade do Decreto 

nº 4.887/2003, que regulamenta o processo de titulação dessas terras, foi objeto de análise 

pelo Supremo Tribunal Federal na ADI 3.239. O debate girou em torno da compatibilidade 

do decreto com a Constituição e da aplicação da teoria dos poderes implícitos, que sustenta a 

possibilidade de regulamentação administrativa para garantir a eficácia plena da norma 

constitucional. Essa interpretação busca harmonizar o ordenamento jurídico interno com os 

princípios do Direito Internacional dos Direitos Humanos, promovendo a proteção dos 

direitos territoriais das comunidades quilombolas e reafirmando a relevância da 

autoatribuição identitária no processo de reconhecimento dessas comunidades.



O décimo trabalho desta coletânea de artigos é da autoria de Karoline Bezerra Maia, Ana 

Débora da Silva Veloso e Ana Carla de Melo Almeida. No artigo, o caso do Quilombo 

Xingu, em Porto de Moz/PA, exemplifica as consequências dessa lacuna, evidenciando 

desafios como infraestrutura precária e currículos descontextualizados. A luta pela 

implementação de escolas específicas, que considerem o território não apenas como espaço 

físico, mas como parte integrante do processo educativo, é essencial para promover 

resistência e protagonismo das comunidades quilombolas. Neste contexto, a atuação de 

instituições como o Núcleo de Promoção da Igualdade Étnico-Racial (NIERAC) do 

Ministério Público do Estado do Pará (MPPA) se destaca como fundamental. A ausência de 

escolas quilombolas formalmente reconhecidas e adequadas às especificidades culturais das 

comunidades reflete um grave problema de exclusão social e educacional. Tal situação 

contribui para a desterritorialização simbólica e o isolamento educacional de crianças e 

jovens quilombolas, negando-lhes o direito de aprender em um ambiente que valorize seus 

saberes tradicionais e sua identidade cultural. Por meio da mediação institucional, busca-se 

garantir políticas públicas que assegurem uma educação crítica, emancipatória e 

contextualizada, capaz de fortalecer a cidadania e a identidade cultural quilombola.

O décimo primeiro trabalho desta coletânea de artigos é da autoria de Adriano Cesar Leal e 

Laura Cecília Fagundes dos Santos Braz. O artigo aborda a relevância das obras de Joaquim 

Nabuco e Gilberto Freyre como ferramentas fundamentais para a implementação da Lei 

10.639/03 e para a promoção de uma educação antirracista no Brasil. A análise destaca a 

crítica de Nabuco à abolição incompleta, que não promoveu as reformas sociais necessárias 

para a inclusão da população negra, e problematiza o mito da democracia racial construído 

por Freyre, que mascarou desigualdades e violências históricas. Além disso, o texto ressalta 

os desafios na aplicação da lei, como a resistência institucional e a falta de fiscalização 

efetiva. O manuscrito defende que a leitura crítica dessas obras no ensino básico é um passo 

essencial, mas não suficiente, sem a inclusão da Teoria Crítica da Raça (TCR) no ensino 

superior. A TCR é apresentada como uma ferramenta teórica indispensável para 

desnaturalizar o racismo, combater o epistemicídio e formar profissionais conscientes, 

contribuindo para uma educação transformadora e para a construção de uma sociedade 

inclusiva e democrática.

O décimo segundo trabalho desta coletânea de artigos é da autoria de Benjamin Xavier de 

Paula. O texto apresentado aborda o estudo das questões relacionadas à negritude e ao 

racismo no contexto da norma jurídica brasileira, destacando a invisibilidade ou o tratamento 

inadequado dessas temáticas no sistema jurídico. A pesquisa utiliza como base teórica 

conceitos antirracistas, pan-africanistas, a Teoria Crítica Racial (TCR), o Direito 

Antidiscriminatório e a interseccionalidade. Metodologicamente, é uma pesquisa mista, com 



abordagem bibliográfica e documental. As conclusões apontam para a permanência do 

racismo institucional e a necessidade de avanços na promoção da igualdade racial para 

garantir os direitos humanos fundamentais.

O décimo terceiro trabalho desta coletânea de artigos é da autoria de Michael Lima de Jesus, 

Letícia Melo Lima e Letícia Cordeiro Maciel. O texto destaca como o Direito, apesar de ser 

uma ferramenta potencialmente transformadora, muitas vezes reforça práticas 

discriminatórias ao invés de combatê-las. A herança colonial e o mito da democracia racial 

são apontados como fatores que influenciaram a construção jurídica do país, perpetuando 

privilégios por meio do “pacto da branquitude”. Esse pacto, descrito como um mecanismo 

silencioso, naturaliza as desigualdades e limita a eficácia das políticas públicas voltadas para 

a inclusão. A análise da Lei de Cotas exemplifica esse paradoxo: embora seja um avanço, sua 

aplicação isolada não é suficiente para reparar os danos históricos causados pela exclusão 

racial. Além disso, o texto evidencia a importância da interpretação jurídica e das narrativas 

no reconhecimento das vozes negras, apontando que a superação do racismo estrutural requer 

mudanças profundas nas bases normativas e institucionais. Portanto, para que o Direito seja 

realmente um instrumento de justiça social, é necessário um compromisso ético com a escuta, 

o reconhecimento e a reparação histórica. Apenas através dessa reconstrução crítica será 

possível avançar em direção à emancipação democrática e à igualdade racial no Brasil.

O décimo quarto trabalho desta coletânea de artigos é da autoria de Deise Ferreira Viana de 

Castro. O artigo discute o racismo recreativo e a injúria racial em produções humorísticas 

que, sob a aparência de comicidade, perpetuam discursos preconceituosos e violentos. 

Utilizando como exemplo uma decisão do Supremo Tribunal Federal (STF) brasileiro que 

diverge de uma condenação anterior do Ministério Público de São Paulo, o texto analisa 

como a branquitude e a epistemologia branca influenciam a interpretação e aplicação da 

legislação nacional sobre racismo. O caso envolve a retirada de conteúdos humorísticos 

considerados depreciativos ou humilhantes com base em raça, cor, etnia, religião, cultura ou 

origem. A análise é fundamentada em teorias de discurso e aborda conceitos como 

intertextualização e contextualização para compreender as narrativas que circulam nos 

documentos jurídicos. O artigo destaca o viés branco presente nas decisões judiciais 

brasileiras, que frequentemente desconsideram o caráter discriminatório de certas produções 

culturais. Além disso, menciona a Lei de Injúria Racial (Lei 14.531/2023), que reforça o 

enquadramento da injúria racial como crime de racismo, ampliando as discussões sobre 

justiça racial no Brasil. O objetivo principal do texto é lançar luz sobre o impacto das 

produções humorísticas racistas e questionar como o Direito tem tratado essas questões, 

evidenciando as tensões entre liberdade de expressão e a necessidade de combater práticas 

discriminatórias.



O décimo quinto trabalho desta coletânea de artigos é da autoria de André Luiz Querino 

Coelho e Amanda Ribeiro dos Santos, trata-se de um estudo de caso do Procedimento 

Administrativo nº 0089.24.000591-1 exemplifica como o processo estrutural pode ser usado 

para combater o racismo na educação. A pesquisa conclui com a proposição de práticas 

profissionais fundamentadas nos marcos teóricos discutidos, com foco na promoção da 

igualdade racial e na transformação das estruturas sociais e jurídicas que perpetuam 

discriminações. Neste estudo a questão racial, tanto nos Estados Unidos quanto no Brasil, é 

marcada por uma história de lutas e transformações significativas. Nos EUA, o movimento 

pelos direitos civis nas décadas de 1950 e 1960, com o apoio do Poder Judiciário, desafiou 

práticas discriminatórias como a doutrina "separados, mas iguais", culminando em decisões 

históricas como o caso Brown v. Board of Education. Já o movimento Black Lives Matter, 

iniciado em 2013, trouxe à tona debates sobre violência policial e racismo estrutural, 

especialmente após o assassinato de George Floyd em 2020.

O décimo sexto trabalho desta coletânea de artigos é da autoria de Rander Luiz da Silva e 

Luiz Ismael Pereira. O artigo aborda a relação entre o direito e a opressão estrutural, 

destacando como mecanismos legais são usados para perpetuar desigualdades sociais, 

especialmente contra a população negra e pobre nas periferias brasileiras. A análise utiliza 

conceitos como lawfare, racismo estrutural e aporofobia para argumentar que o sistema penal 

age de forma seletiva, legitimando preconceitos e reforçando a exclusão social. A pesquisa, 

fundamentada em uma perspectiva crítica antirracista marxista, conclui que, embora o direito 

possa ser uma ferramenta de luta e empoderamento, ele está intrinsecamente vinculado às 

dinâmicas de reprodução das desigualdades capitalistas. Assim, a superação desse sistema 

opressor requer estratégias que transcendam o campo jurídico, promovendo mudanças 

estruturais mais amplas na sociedade.

O décimo sétimo trabalho desta coletânea de artigos é da autoria de Mariani Silva Ribeiro, 

Tainã Sousa de Jesus e Tagore Trajano de Almeida Silva. O artigo aborda questões 

relacionadas às desigualdades sociais e raciais no Brasil, destacando como essas disparidades 

se refletem no acesso à educação superior, especialmente na pós-graduação em Direito na 

região Centro-Oeste. Ele enfatiza a importância de compreender os mecanismos que podem 

contribuir para a redução dessas desigualdades e para a construção de uma democracia racial 

mais sólida. Além disso, o texto aponta as limitações da oferta de programas de pós-

graduação stricto sensu em Direito na região, evidenciando a necessidade de políticas 

públicas que promovam maior equidade regional e inclusão de grupos historicamente 

marginalizados.



O décimo oitavo trabalho desta coletânea de artigos é da autoria de Tainã Sousa de Jesus e 

Tagore Trajano de Almeida Silva. O artigo aborda os desafios enfrentados por estudantes 

negros em programas de pós-graduação em Direito no Brasil, com foco nos fatores 

socioeconômicos que dificultam sua permanência acadêmica. Entre os principais obstáculos, 

destacam-se a discriminação racial, a falta de representatividade no corpo docente, 

dificuldades financeiras e a ausência de redes de apoio. Além disso, o ambiente acadêmico é 

frequentemente marcado por práticas excludentes e preconceitos sutis, contribuindo para a 

evasão desses estudantes. Como soluções, o texto sugere a implementação de políticas 

afirmativas mais robustas, programas de mentoria e apoio psicológico, além da promoção de 

um ambiente acadêmico mais inclusivo e diversificado. A presença de professores negros e o 

reconhecimento das contribuições culturais e acadêmicas desses estudantes são apontados 

como elementos essenciais para melhorar a retenção e o sucesso acadêmico. O objetivo geral 

do estudo é compreender os desafios enfrentados e propor alternativas que possam embasar 

políticas públicas e institucionais voltadas para a permanência qualificada desses estudantes. 

Isso visa não apenas ampliar as oportunidades de inclusão nos espaços acadêmicos, mas 

também contribuir para a mobilidade social. A metodologia utilizada foi uma revisão 

bibliográfica exploratória, com o intuito de contextualizar historicamente os fatores que 

influenciam a permanência de alunos negros na pós-graduação.

Os temas tratados nesta coletânea são de grande relevância, pois discutem aspectos 

fundamentais para a construção de uma sociedade mais justa e igualitária. A análise de 

questões jurídicas e sociais relacionadas à igualdade racial, ao combate ao racismo e à 

implementação de políticas afirmativas no Brasil destaca a importância de um olhar atento às 

desigualdades históricas e estruturais que ainda persistem no país. Este trabalho contribui 

para o avanço do debate e para a busca de soluções concretas que promovam a equidade e a 

inclusão social.

Drº Adilson José Moreira - Universidade Presbiteriana Mackenzie;

Drº Vladimir Brega Filho - Universidade Estadual do Norte do Paraná

Drº Benjamin Xavier de Paula - Universidade de Brasília (UnB)

(coordenação da publicação).



1 Mestrando em Estudos Antrópicos na Amazônia (PPGEAA/UFPA) e graduando em Direito (UNAMA).

2 Graduanda em Direito pela Universidade da Amazônia (UNAMA) e pós-graduanda em Direitos Humanos 
pela Faculdade i9.

3 Mestra em Estudos Antrópicos na Amazônia (PPGEAA/UFPA), especialista em Educação e graduada em 
Direito, Ciências Sociais e Letras.

1

2

3

POVOS ORIGINÁRIOS E ACESSO À JUSTIÇA NA AMAZÔNIA PARAENSE À 
LUZ DOS TEMBÉ TENETEHAR DE SANTA MARIA DO PARÁ

INDIGENOUS PEOPLES AND ACCESS TO JUSTICE IN THE PARÁ AMAZON: 
THE CASE OF THE TEMBÉ TENETEHAR IN SANTA MARIA DO PARÁ

Floriano Lucas De Abreu Cardoso 1
Débora de Souza Costa 2

Leliane Aguiar D A Silva 3

Resumo

A efetivação dos Direitos Fundamentais dos povos indígenas, na Amazônia Paraense, 

permanece atravessada por barreiras históricas e estruturais que combinam desigualdade 

social, racismo ambiental e a persistente omissão estatal. Embora a Constituição Federal de 

1988 tenha representado um marco ao reconhecer os direitos originários, persiste um abismo 

entre a previsão normativa e sua concretização cotidiana. Este artigo, portanto, analisa as 

violações de direitos na região, evidenciando a insuficiência das instituições de justiça e a 

ausência de jurisdição específica para atender às demandas indígenas, contexto no qual se 

intensificam processos de marginalização, criminalização de lideranças e despojo territorial. 

Destaca-se, nesse cenário, o papel emergente da advocacia indígena como prática de 

resistência e como estratégia de autodeterminação que articula saberes jurídicos ocidentais e 

normatividades próprias, fortalecendo a justiça intercultural. Metodologicamente, o estudo 

adota uma abordagem qualitativa, de caráter descritivo-exploratório, sustentada por revisão 

bibliográfica, articulada a uma experiência empírica junto à comunidade Tembé Tenetehar, 

em Santa Maria do Pará. O caso evidencia a distância entre norma e realidade, mas também a 

potência de formas comunitárias de organização, como associações locais e protocolos de 

consulta, que expressam práticas de resistência e indicam caminhos para a construção de um 

paradigma de justiça plural, inclusiva e comprometida com o Bem Viver.

Palavras-chave: Advocacia indígena, Amazônia paraense, Povo tembé tenetehar, Povos 
originários, Racismo ambiental

Abstract/Resumen/Résumé

The realization of the Fundamental Rights of Indigenous peoples in the Pará Amazon 

continues to be undermined by historical and structural barriers, including social inequality, 

1

2

3

45



environmental racism, and persistent state neglect. Although the 1988 Federal Constitution 

marked a milestone in recognizing Indigenous rights, a significant gap remains between legal 

provisions and their everyday realization. This article examines rights violations in the 

region, emphasizing the shortcomings of judicial institutions and the lack of a jurisdiction 

specifically designed to address Indigenous claims-a scenario that intensifies marginalization, 

the criminalization of leaders, and territorial dispossession. Within this context, the growing 

role of Indigenous advocacy emerges as both a form of resistance and a strategy of self-

determination, bridging Western legal knowledge with Indigenous normative systems and 

thereby advancing intercultural justice. Methodologically, the study employs a qualitative, 

descriptive-exploratory approach, combining bibliographic review with empirical fieldwork 

conducted with the Tembé Tenetehar community of Santa Maria do Pará. The case highlights 

the disjunction between law and lived reality, while also underscoring the potential of 

community-based organizational practices-such as local associations and consultation 

protocols-as expressions of resistance and as pathways toward building a plural, inclusive 

model of justice aligned with the principles of Buen Vivir (Bem Viver).

Keywords/Palabras-claves/Mots-clés: Indigenous advocacy, Pará amazon, Tembé tenetehar 
people, Indigenous peoples, Environmental racism

46



1 INTRODUÇÃO 

 

A efetivação dos Direitos Fundamentais em territórios historicamente marginalizados, 

como a Amazônia Paraense, exige um olhar ampliado sobre o acesso à justiça, compreendido 

para além da via judicial, como garantia de cidadania, dignidade humana e inclusão social. No 

contexto amazônico, os desafios políticos e estruturais, como desigualdades socioeconômicas, 

exclusão territorial, racismo ambiental e ausência do Estado, têm escancarado a luta por direitos 

travada pelos povos indígenas.  

A Constituição da Cidadã 1988 representou um marco para a consolidação dos Direitos 

dos Povos Indígenas, ao reconhecer sua organização social, costumes, línguas, crenças e 

tradições, além dos direitos originários sobre as terras tradicionalmente ocupadas (Brasil, 

2025), entretanto, a distância entre a previsão constitucional e sua efetividade tem se mostrado 

um dos maiores desafios contemporâneos. A Amazônia Paraense, em especial, constitui um 

território de contradições: ao mesmo tempo em que concentra vasta riqueza natural e cultural, 

é também cenário de graves violações de direitos humanos contra os povos originários. 

O problema central que orienta este estudo decorre da constatação de que, apesar das 

garantias constitucionais e internacionais, os povos indígenas da região enfrentam obstáculos 

significativos no acesso à justiça, seja pela inexistência de jurisdição específica, seja pela 

insuficiência estrutural da Justiça Federal e da Defensoria Pública. Essa realidade tem 

implicado processos de marginalização, criminalização de lideranças e despojo territorial, em 

contradição com compromissos assumidos pelo Estado brasileiro em instrumentos 

internacionais. Pergunta-se, então: de que modo é possível assegurar o acesso à justiça para os 

povos indígenas da Amazônia Paraense diante da persistência das violações e da insuficiência 

das estruturas estatais? 

A relevância desta investigação está em dar visibilidade a essas demandas, destacando 

as fragilidades do sistema de justiça e as possibilidades de superação a partir do protagonismo 

indígena. Nesse contexto, a advocacia indígena assume papel estratégico, tanto como 

instrumento técnico, quanto movimento de resistência e afirmação da autodeterminação, 

ampliando os canais de representação e defesa dos direitos coletivos. 

Metodologicamente, o trabalho adota uma abordagem qualitativa, de natureza 

descritivo-exploratória (Yin, 2015), fundamentada em revisão bibliográfica e na análise 

documental de legislações, relatório institucional e pesquisas acadêmicas, articuladas a uma 

aproximação empírica junto à comunidade Tembé Tenetehar, em Santa Maria do Pará, o que 

nos permite compreender a problemática através de marcos normativos e institucionais, mas 

47



também a partir de práticas sociais e formas de resistência, que configuram a luta pelo 

reconhecimento jurídico e cultural. 

Este estudo, portanto, organiza-se em três seções complementares: a primeira seção 

trata dos fundamentos constitucionais do acesso à justiça e dos obstáculos enfrentados por 

populações indígenas; a segunda aborda, sob perspectiva decolonial, os impactos do 

colonialismo e do racismo ambiental na negação de direitos; a terceira, por fim, discute a 

advocacia indígena e a justiça intercultural, apresentando o caso Tembé Tenetehar, em Santa 

Maria do Pará, como exemplo das tensões e possibilidades de construção de novos paradigmas 

de acesso à justiça na Amazônia. 

 

2  O DIREITO À JUSTIÇA E À INCLUSÃO SOCIAL NA AMAZÔNIA PARAENSE 

 

O Acesso à Justiça e a inclusão social consiste em fundamentos essenciais do Estado 

Democrático de Direito brasileiro, assegurados pela Constituição Federal de 1988 como direitos 

inalienáveis de toda pessoa. Como se lê no art. 3º, inciso I, “construir uma sociedade livre, justa 

e solidária” constitui como um dos objetivos fundamentais da República Federativa do Brasil 

(Brasil, 2025). Esse contexto, contudo, é marcado por diversos obstáculos, sobretudo quando 

pensado a partir da perspectiva dos territórios periféricos e historicamente marginalizados, 

como a Amazônia Paraense. 

Na região amazônica, marcada por desafios de diversas ordens (ambientais, sociais, 

estruturais, institucionais, entre outros), o acesso à justiça deve ser compreendido para além de 

uma possibilidade formal de recorrer ao Judiciário para reconhecimento e efetivação de direitos 

fundamentais. Precisamos ampliar essa compreensão, pois trata-se de um acesso mais 

complexo, que considera as condições materiais de existência, a diversidade sociocultural dos 

povos da floresta e os múltiplos fatores de exclusão que atingem especialmente indígenas, 

quilombolas, ribeirinhos e populações empobrecidas (Ribas et al., 2021). 

Essa realidade exige do lidador do Direito (Lima, 2013) uma postura crítica diante da 

desigualdade estrutural que compromete a universalização dos direitos, exige também o 

reconhecimento jurídico de que a diversidade e a justiça social na Amazônia se realizam além 

da via institucional clássica, manifestando-se por meio de práticas comunitárias e organizações 

que atuam diretamente nas lacunas deixadas pelo Estado. 

O acesso à justiça é um dos pilares do nosso Estado Democrático de Direito, sendo 

consagrado pela Constituição Federal de 1988 em seu artigo 5º, inciso XXXV, segundo o qual 

“a lei não excluirá da apreciação do Poder Judiciário lesão ou ameaça a direito” (Brasil, 2025). 

48



Tal previsão estabelece a universalidade do acesso ao Judiciário e assegura que todos possam 

pleitear a tutela de seus direitos, sendo uma garantia fundamental e imprescindível para a 

efetividade dos direitos sociais e humanos. 

No entanto, na Amazônia, essa garantia constitucional encontra barreiras materiais 

significativas, tais como as distâncias geográficas, a escassez de serviços públicos e a presença 

fragmentada do Estado, que agravam a exclusão histórica das populações indígenas, 

quilombolas e ribeirinhas (Cardoso; Chaves, 2024). Nesse sentido, o acesso à justiça deve ser 

compreendido de forma ampliada, considerando a presença efetiva do Estado por meio de 

políticas públicas que garantam direitos básicos e cidadania. 

De acordo com Cardoso e Chaves (2024, p. 19),  

 
Na região amazônica, onde desigualdades sociais, isolamento geográfico e desafios 

ambientais criam barreiras significativas ao desenvolvimento, fortalecer o acesso à 

justiça é vital para garantir que as políticas públicas promovam inclusão social e 

desenvolvimento sustentável. 

 

Dessa forma, fortalecer o acesso à justiça na região amazônica é uma condição 

essencial para que as políticas públicas promovam, com eficiência, a inclusão social e o 

desenvolvimento sustentável. Essa compreensão parte do reconhecimento de que, na 

Amazônia, as desigualdades sociais, o isolamento geográfico e os desafios ambientais formam 

um cenário de exclusão que vai muito além da ausência de infraestrutura jurídica. O acesso à 

justiça, nesse contexto, precisa ser entendido de maneira ampliada: não apenas como o direito 

de recorrer ao Judiciário, mas como a possibilidade concreta de defesa de direitos por meio de 

políticas públicas eficazes, presença ativa do Estado e respeito às especificidades culturais das 

populações tradicionais. 

Com reflexões que se alinham a essa perspectiva crítica, Sadek (2009) destaca que o 

acesso à justiça é a porta de entrada para a inclusão social, sendo a condição fundamental para 

que todos os demais direitos possam ser efetivamente concretizados. A falta de subseções da 

Justiça Federal próximas às aldeias e a insuficiência da Defensoria Pública, por exemplo, 

agravam ainda mais esse processo de exclusão. Dessa forma, a ausência de jurisdição específica 

e a limitação estrutural das instituições de justiça configuram barreiras quase intransponíveis 

para os povos indígenas da Amazônia Paraense. 

 

2.1 Dignidade da Pessoa Humana como Fundamento para o Acesso à Justiça 

 

49



A Dignidade da Pessoa Humana é caracterizada como um fundamento da República 

Federativa do Brasil (Brasil, 2025), e como supraprincípio orienta a realização de todos os 

direitos fundamentais trata ainda que no âmbito de um Estado social de Direito “constituem-se 

exigência inarredável do exercício efetivo das liberdades e garantia da igualdade de chances 

(oportunidades)” (Sarlet, 2009, p. 62). 

A efetivação da dignidade passa pela concretização dos direitos sociais (educação, 

saúde, moradia, segurança etc.), principalmente em regiões como a Amazônia, marcadas por 

exclusões, que podem ser expressas, por exemplo, pelo racismo ambiental, desigualdade de 

renda e invisibilidade institucional. Como enfatiza Rodrigues (2007, p. 74), “a visão de mundo 

baseada em critérios ocidentais, deixa de lado a experiência cultural das minorias culturais não 

abrangidas pela visão ocidental de dignidade humana”.  

Na doutrina constitucional, a fundamentalidade dos direitos fundamentais está 

intrinsecamente ligada ao princípio da dignidade da pessoa humana (Costa, 2025), considerado 

o núcleo axiológico central do ordenamento jurídico. Esse princípio atua como fundamento e 

critério interpretativo para a proteção dos direitos individuais e coletivos, funcionando como 

parâmetro de validade das normas e das políticas públicas. A dignidade humana orienta a 

construção de uma sociedade baseada na liberdade, igualdade e justiça social, sendo relevante 

nos contextos de vulnerabilidade, onde a exclusão histórica demanda respostas jurídicas mais 

sensíveis e inclusivas.  

A efetivação dos direitos fundamentais em contextos historicamente marginalizados, 

como o da Amazônia Paraense, exige uma compreensão ampliada do acesso à justiça, não 

restrita à atuação do Poder Judiciário, mas pensada como a garantia concreta da cidadania, da 

dignidade e da inclusão social. Para os povos indígenas, o acesso à justiça está diretamente 

ligado ao reconhecimento de seus modos de vida, suas formas próprias de organização social e 

seus vínculos com os territórios tradicionais.  

No entanto, a atuação estatal na região é marcada por omissões, burocratização e 

estruturas institucionais frágeis, que dificultam a proteção efetiva desses direitos. Essa realidade 

evidencia o descompasso entre a previsão constitucional de 1988, que reconheceu os direitos 

originários dos povos indígenas, e sua aplicação prática, principalmente em regiões afastadas 

dos centros decisórios. Portanto, garantir acesso à justiça implica repensar as formas de 

presença do Estado e ampliar os canais institucionais e políticos que efetivem o pluralismo 

jurídico, respeitando a diversidade e a autonomia dos povos originários. 

 

50



3  (DE)COLONIALISMO, RACISMO AMBIENTAL E A LUTA PELOS DIREITOS 

INDÍGENAS NA AMAZÔNIA 

 

As comunidades originárias integram o conjunto denominado comunidades 

tradicionais, incluindo indígenas, quilombolas, ribeirinhas e extrativistas, entre outras. Uma 

característica definidora dessas comunidades é a relação ancestral e sustentável com seus 

territórios, elas mantêm uma conexão profunda com a natureza e detêm amplo conhecimento 

tradicional, transmitido ao longo de gerações, sobre o manejo de recursos naturais, agricultura 

sustentável e práticas como pesca e coleta de produtos florestais. Seus modos de vida estão 

intrinsecamente ligados aos ecossistemas nos quais vivem, desempenhando papel fundamental 

na conservação da biodiversidade e na proteção das florestas.  

Essa realidade histórico-social-cultural tornou as florestas e seus povos focos de 

interesse no mercado, na lógica colonialista. A própria Amazônia representa um território 

emblemático dessas continuidades, pois desde a colonização, a região tem sido alvo de 

interesses extrativistas e de projetos de ocupação baseados no argumento desenvolvimentista 

ocidental, frequentemente em detrimento dos modos de vida tradicionais e da autodeterminação 

dos povos originários. O colonialismo, portanto, não é um evento do passado, mas uma estrutura 

em funcionamento contínuo que se atualiza nas práticas do neocolonialismo, do racismo 

ambiental e na negação dos direitos territoriais e culturais dos Povos Indígenas. 

O colonialismo pode ser compreendido como um processo histórico e político de 

dominação, exploração e subordinação de territórios e povos, marcado pela imposição de 

estruturas de poder externas, geralmente europeias, sobre sociedades originárias. De acordo 

com Quijano (2000), o colonialismo não se restringe ao domínio territorial, mas estabelece uma 

matriz de poder colonial que persiste mesmo após a independência formal das colônias, através 

do que ele denomina “colonialidade do poder”. Essa estrutura impõe uma hierarquização racial, 

epistêmica e econômica que privilegia o modelo eurocentrado de organização social, econômica 

e de produção de conhecimento. 

Alinhado a Quijano (2000), Mignolo (2007) amplia essa análise ao afirmar que o 

colonialismo produziu uma geopolítica do conhecimento que marginalizou os saberes indígenas 

e africanos, instituindo a lógica da modernidade ocidental como universal. O colonialismo, 

assim, não apenas subjugou corpos e territórios, mas também epistemologias, instaurando uma 

desigualdade ontológica entre colonizadores e colonizados. 

No contexto da América Latina, Lugones (2010) destaca a articulação entre 

colonialismo, raça e gênero, ressaltando como a dominação colonial instaurou uma lógica 

51



patriarcal e racista que continua a estruturar as relações sociais contemporâneas. Essa estrutura 

colonial persiste em formas de governo, na exploração dos recursos naturais e nas violências 

sistemáticas contra populações racializadas, principalmente os Povos Indígenas. 

Em território amazônico, encontramos um contexto de intensas contradições, pois 

embora seja uma das regiões mais estratégicas do ponto de vista ambiental e cultural do Brasil, 

a Amazônia é também um dos espaços mais afetados por desigualdades estruturais e pela 

omissão histórica do Estado. Essa realidade tem impacto direto na efetivação dos direitos 

fundamentais, especialmente nas dimensões do acesso à justiça, da dignidade da pessoa humana 

e da inclusão social (Pinto et al., 2024; Ribas et al., 2021).  

A vulnerabilidade da população amazônica não pode ser compreendida apenas em 

termos socioeconômicos clássicos; trata-se de uma vulnerabilidade múltipla, que envolve 

desigualdade de acesso a políticas públicas, discriminação étnico-racial, violações territoriais e 

impactos ambientais desproporcionais. Como pontua Pinto et al. (2024, p. 104),  

 
[...] esses jovens amazônidas são diretamente afetados pela crise climática e sofrem 

com o racismo ambiental, destacou-se a grande necessidade de desenvolver 

metodologias que analisem e promovam qualidade de vida e segurança para essa 

população, por meio de políticas públicas verdadeiramente efetivas que devem levar 

em consideração particularidades violentas enfrentadas pelos jovens amazônidas, bem 

como suas especificidades de território, gênero, raça e etnia. Ressaltou-se ainda o 

quanto é fundamental investir em iniciativas da sociedade civil que formulam 

diretrizes para a construção de políticas voltadas às juventudes, a fim de orientar os 

líderes políticos com poderes deliberativos. 

 

Para além disso, frente o atual quadro de emergência climática e discussões sobre 

racismo ambiental (Kerexu; Julião, 2024; Preve et al., 2023; Pacheco, 2010), também se 

destaca, tomando a Amazônia como cenário, a importância do Terceiro Setor para o 

desenvolvimento socioambiental sustentável, ultrapassando a concepção econômica (Santilli, 

2005), e proteção à diversidade biológica e cultural da região. 

Sobre o racismo ambiental, este refere-se à distribuição desigual dos riscos e danos 

ambientais, geralmente concentrados sobre populações pobres, negras, indígenas e periféricas 

(Preve et al., 2023; Pacheco, 2010). Esse padrão é visível em diversas localidades do Pará, onde 

comunidades tradicionais são deslocadas ou impactadas por projetos de mineração, 

agronegócio, barragens e desmatamento, dinâmicas que reproduzem uma lógica colonial de 

ocupação e exploração do território, ignorando os direitos coletivos dessas populações. 

A realidade amazônica exige, portanto, uma leitura ampliada do direito à cidade, à 

terra e ao meio ambiente equilibrado, conforme previsto nos artigos 225 e 231 da Constituição 

Federal de 1988 (Brasil, 2025). É importante reconhecer que a racionalidade ocidental tende a 

52



ignorar as experiências culturais das minorias que não se enquadram em sua concepção 

hegemônica de dignidade humana (Rodrigues, 2007) e que essa exclusão simbólica se traduz 

também em ausência de políticas públicas adequadas e em limitações no acesso à justiça. 

De acordo com Fernandes e Ramos (2020), a crescente antropização da Amazônia, 

caracterizada pela degradação dos ambientes naturais em decorrência de um modelo predatório 

e insustentável de ocupação, tem agravado a precarização dos territórios e afetado 

profundamente as condições de vida das populações locais (Fernandes; Ramos, 2020). Essa 

realidade demanda uma resposta institucional que valorize os saberes tradicionais, os modos de 

vida e as formas autônomas de organização comunitária presentes na região (Kerexu; Julião, 

2024).  

No entanto, o reconhecimento legal de um direito não assegura, por si só, sua plena 

concretização na vida cotidiana das pessoas. Armani (2013, p. 19) afirma que 

 
[...] entre uma coisa e outra a privação, o direito e sua efetivação, há todo um complexo 

processo social e político, o qual transforma necessidades e carências de determinados 

grupos e comunidades em demandas sociais na agenda pública, possibilitando que a 

mobilização social e o debate levem, finalmente, ao reconhecimento de um novo 

direito e, eventualmente, a novas políticas públicas que lhe conferem materialidade e 

efetividade. 

 

Desse modo, a Amazônia Paraense não pode ser compreendida apenas como uma 

fronteira ecológica ou espaço geoeconômico, mas como território de disputa por justiça, 

dignidade e reconhecimento (Veríssimo; Pereira, 2014); território que, ainda hoje, é atravessado 

por uma formação social que enfrenta violências que tomam forma no silenciamento, na 

exploração e na invisibilização, mas que, sobretudo, reflete a resistência dessas sociedades 

amazônicas há mais de quinhentos anos, desde o período colonial até os dias atuais, apesar do 

avanço avassalador do grande capital. 

 

3. 1 Dos Tratados Internacionais ao Marco Legal Brasileiro: reconhecimento dos Povos 

Indígenas 

 

O reconhecimento jurídico dos direitos específicos dos povos originários no Brasil 

ocorreu de forma significativa apenas com a promulgação da Constituição de 1988. 

Posteriormente, a Convenção n. 169 da Organização Internacional do Trabalho (OIT) foi 

ratificada em 2002 pelo Decreto Legislativo n. 143 e passou a vigorar a partir de 25 de julho de 

2003, quando o país enviou o instrumento de ratificação ao diretor-executivo da OIT. A 

consolidação de atos normativos editados pelo Poder Executivo Federal relativos à 

53



promulgação de convenções e recomendações da OIT ratificadas pela República Federativa do 

Brasil deu-se com o Decreto n. 10.088, de 2019 (Brasil, 2025). 

A Convenção n. 169 reforça os direitos de povos e comunidades originárias e “também 

favorece o reconhecimento da questão ambiental e étnica como imprescindíveis à conservação 

da diversidade na sociedade, seja ela indenitária, ou nas próprias formas de governar o 

território” (Costa; Hazeu; Gonçalves, 2021, p. 11). Além do reconhecimento como tradicional, 

a Convenção determina que os povos e comunidades tradicionais devem ser consultados sobre 

qualquer ato legislativo ou administrativo que possa impactar seu território e modo de vida. 

Outra legislação relevante é o Decreto n. 6.040, de 7 de fevereiro de 2007, que institui 

a Política Nacional de Desenvolvimento Sustentável dos Povos e Comunidades Tradicionais 

(PNPCT), definindo os territórios tradicionais como “os espaços necessários à reprodução 

cultural, social e econômica dos povos e comunidades tradicionais, sejam eles utilizados de 

forma permanente ou temporária” (Brasil, 2007, s. p.). 

Para povos originários e comunidades tradicionais, o território é um espaço de 

construção, ocupação, uso e resistência coletiva, onde cada grupo terá uma forma de gerir, 

cuidar e usar, conforme sua cultura, sua região, suas influências e formas de viver. A tradição 

tem uma ligação muito forte com o território; aqui, a noção de “tradicional” não se refere 

somente à história, ela se renova constantemente no presente, a partir da mobilização do próprio 

grupo e dos significados que dão ao território (Ramos; Hazeu, 2025, p.5). 

A realidade histórica e social da Amazônia Paraense é marcada por violações 

sistemáticas aos direitos humanos dos Povos Indígenas, pois as comunidades originárias 

enfrentam, ainda hoje, práticas de expropriação de seus territórios tradicionais, degradação 

ambiental e marginalização cultural, entre outras problemáticas. Apesar do reconhecimento 

constitucional e internacional de seus direitos, a efetividade desses instrumentos normativos é 

constantemente comprometida por interesses econômicos e políticos que prevalecem sobre a 

proteção dos Povos Indígenas. 

 Conforme aponta Valente (2017), a relação entre a chamada tecnologia moderna 

de exploração e a cultura tradicional indígena revela um cenário de conflitos permanentes, em 

que os interesses de grandes grupos econômicos se sobrepõem às necessidades de preservação 

cultural e territorial dos povos originários; contexto particularmente evidente no Pará, onde a 

expansão agrícola e madeireira avança sobre terras demarcadas ou em processo de demarcação, 

resultando em despojo territorial e deslocamento forçado, que provocam, entre tantos prejuízos 

denunciados por líderes indígenas, a perda progressiva de línguas indígenas, a supressão de 

práticas culturais e a discriminação racial, ferindo a Declaração das Nações Unidas sobre os 

54



Direitos dos Povos Indígenas (2008) que reforça que esses povos têm direito à 

autodeterminação, ao território e ao exercício de suas tradições culturais.  

A Constituição Federal de 1988 trouxe avanços significativos ao reconhecer os direitos 

originários dos Povos Indígenas, todavia, não instituiu jurisdição específica para julgamento de 

seus conflitos. Diferente de países como Bolívia e Colômbia, por exemplo, que reconhecem a 

jurisdição indígena como instância autônoma de resolução de litígios, o Brasil mantém a 

centralização no Poder Judiciário estatal, indo em desencontro a filosofia andina do Bem Viver 

dos diversos Povos Indígenas da América Latina (Acosta, 2022), política de existência em 

equilíbrio que valoriza a reciprocidade, a harmonia com a natureza e a comunidade, em 

oposição ao modelo capitalista de acumulação de capital.  

 

4 ADVOCACIA INDÍGENA E JUSTIÇA INTERCULTURAL À LUZ DOS TEMBÉ 

TENETEHAR, EM SANTA MARIA DO PARÁ 

 

A questão do acesso à justiça para povos originários precisa estar interligada à filosofia 

do Bem Viver, dado que a justiça no contexto dos Povos Indígenas, deve ser pensada de forma 

integral, considerando os direitos territoriais, culturais e políticos, e não apenas o âmbito legal 

formal. Acosta (2022) aponta que o grande desafio é garantir que o acesso à justiça seja efetivo, 

reconhecendo as particularidades e saberes indígenas, e que promova a autonomia e a 

autodeterminação dos povos, para que possam alcançar essa política de existência nas suas 

próprias comunidades.  

Assim, em campo jurídico, há a emergência da advocacia indígena no Brasil representa 

um marco significativo na luta pelos direitos dos povos originários, configurando-se como 

instrumento de resistência e de afirmação da autonomia política, cultural e jurídica desses 

povos. Historicamente excluídos das instâncias formais de poder e de tomada de decisão, os 

indígenas passaram a ocupar um novo lugar no campo jurídico ao se formarem como advogados 

e representantes de suas próprias comunidades, rompendo com a lógica tutelar imposta pelo 

Estado brasileiro desde o período colonial. 

A advocacia indígena, nesse contexto, assume uma dupla função: de um lado, atua 

dentro do sistema jurídico estatal para reivindicar direitos fundamentais, como a demarcação 

de terras, o direito à saúde e à educação diferenciada; de outro, promove a mediação entre os 

sistemas normativos indígenas e o ordenamento jurídico nacional. Essa mediação é a base do 

que se denomina justiça intercultural, conceito que propõe o reconhecimento da pluralidade 

jurídica e a convivência entre diferentes formas de conceber o direito (Dantas, 2012). 

55



A justiça intercultural implica a superação de uma visão homogênea e eurocentrada do 

direito, abrindo espaço para o diálogo entre a justiça estatal e os sistemas normativos próprios 

dos Povos Indígenas (Dantas, 2012). Tal abordagem pressupõe o respeito à autodeterminação 

e ao direito consuetudinário indígena, além de reconhecer que os povos originários possuem 

formas próprias de resolução de conflitos, de organização social e de administração da justiça 

que não devem ser subordinadas ao modelo ocidental. 

Nesse sentido, a presença de advogados indígenas nos tribunais, nos órgãos públicos 

e em espaços de deliberação política constitui uma estratégia de descolonização do direito e de 

ampliação da democracia participativa e plurinacional. Além disso, a justiça decolonial 

intercultural reforça a necessidade de formação jurídica crítica e sensível à diversidade étnico-

cultural do país, promovendo um novo paradigma de justiça baseado na equidade, no 

reconhecimento e no diálogo entre saberes. 

 

4.1 Povo Tembé‑Tenetehar em Santa Maria do Pará 

 

O povo Tembé, autodenominado Tenetehara, que significa “gente verdadeira”, migrou 

a partir do século XIX desde os rios Pindaré e Caru, no Maranhão, em direção aos rios Gurupi 

e Guamá, no Pará, estabelecendo suas populações no território, hoje, conhecido como Santa 

Maria do Pará, localizado no Nordeste Paraense, onde se subdividem geograficamente em duas 

comunidades: a comunidade do Jeju e comunidade do Areal. 

 A partir de meados do século XX, na década de 1940, passaram a ser reconhecidos 

formalmente pelo Estado, a partir da instalação de postos do Serviço de Proteção aos Índios 

(SPI) e da criação de áreas e reservas em 1945, o que também acentuou a lógica de controle e 

assimilação estatal. Ao longo desse processo, os Tembé foram sendo deslocados e tiveram de 

reconstruir suas formas de sociabilidade e territorialidade por meio de narrativas orais e práticas 

comunitárias de resistência (Lopes, 2016). 

Assim, a comunidade indígena Tembé Tenetehar tem sido um exemplo emblemático 

de violações de direitos enfrentadas pelos povos originários na Amazônia Paraense. Hoje, 

alguns dos principais desafios enfrentados pelas comunidades, tanto do Jeju, quanto do Areal, 

incluem a exaustiva luta pela demarcação de terras, o acesso a serviços de saúde e educação 

sem precarização, além da lida constante com a discriminação. 

De acordo com Márcia Henrique Tembé, liderança indígena Tembé Tenetehar, 

entrevistada pelos autores deste trabalho na oportunidade de uma aproximação empírica, a 

violência discriminatória racial é realizada diariamente: “quando usamos algum adereço, 

56



fazemos pinturas em nossos corpos ou realizamos manifestações culturais; [mas] nós somos, 

sempre seremos e morreremos indígenas, está no nosso sangue” (informação verbal, 2025). 

O trecho transcrito ilustra a resistência do povo Tembé, mas demarca também a 

dimensão da violência simbólica e estrutural que atravessa a vida indígena. Além de Márcia, 

também pudemos estabelecer diálogo com outros membros da comunidade, que relataram que 

o distanciamento das subseções da Justiça Federal inviabiliza a defesa célere de seus direitos. 

E é nesse contexto que a constituição de associações indígenas locais tem se mostrado 

alternativa relevante, ao permitir maior representatividade e participação dessas pessoas em 

espaços de diálogo institucional. Entretanto, a ausência de políticas públicas consistentes ainda 

coloca a comunidade em situação de vulnerabilidade. 

O artigo 231 da Constituição (Brasil, 2025) estabelece a obrigatoriedade de consulta e 

consentimento livre, prévio e informado em relação a projetos que afetem as terras indígenas, 

no entanto, conforme informações relatadas por Márcia Henrique Tembé e demais membros da 

comunidade, tais consultas raramente são respeitadas. Esse déficit de implementação normativa 

acarreta um vazio de proteção, transformando direitos formalmente garantidos em promessas 

não cumpridas. 

 Diante das violências e omissões estatais, os Tembé‑Tenetehar construíram 

diversas formas de resistência étnica e de afirmação identitária. A criação da Associação 

Indígena Tembé de Santa Maria do Pará (AITESAMPA), em 2003, é expressão desse 

protagonismo organizativo, representando o povo nas negociações com o Estado e promovendo 

projetos socioculturais que fortalecem sua identidade. O protagonismo indígena na elaboração 

do primeiro Protocolo de Consulta do Povo Tembé‑Tenetehar (2025) marca uma conquista 

histórica na defesa da autodeterminação, ao regularizar o processo de consulta prévia, livre e 

informada em consonância com a Convenção 169 da OIT e instrumentos internacionais (Povo 

Indígena Tembé Tenetehar, 2025).  

Com base nos dados do 1º Protocolo de Consulta do Povo Tembé Tenetehar (2025), é 

possível perceber que a implementação do instrumento desperta expectativas relevantes, 

especialmente quanto à melhoria da qualidade de vida, bem-estar e preservação ambiental, 

apontadas por 24,6% dos respondentes. Essa perspectiva revela uma noção de desenvolvimento 

ancorada não apenas em aspectos econômicos, mas também em valores socioculturais e 

ecológicos. Embora outras respostas, como a conservação ambiental (2,6%) e a valorização das 

tradições indígenas (2,0%), apareçam em menor escala, elas reafirmam a importância da 

identidade coletiva no processo decisório. 

57



 Contudo, o expressivo índice de respostas não especificadas (55,7%) impõe um alerta: 

há possíveis lacunas na comunicação, compreensão ou mesmo na efetiva apropriação do 

protocolo pelas comunidades. Tal dado sugere a urgência de estratégias mais inclusivas e 

dialógicas, que fortaleçam o protagonismo indígena e a escuta qualificada. Nesse sentido, 

efetivar o direito à consulta prévia exige não apenas o cumprimento formal da norma, mas sua 

vivência como um processo genuinamente participativo e culturalmente sensível (Povo 

Indígena Tembé Tenetehar, 2025).  

Embora existam poucos registros diretos sobre a atuação da advocacia indígena 

formal, sua presença está intrinsecamente vinculada à ação de instituições como a AITESPAM, 

que atuam como instrumentos de interlocução e representatividade jurídica coletiva. A 

representação política e jurídica se dá na defesa dos direitos territoriais, mas também na 

produção normativa própria (como o protocolo de consulta) e na interlocução com órgãos 

públicos e instâncias judiciais; articulação que fortalece a capacidade de resistência e 

legitimação do povo frente às violações históricas e contemporâneas. 

No caso da Amazônia Paraense, os advogados indígenas têm atuado de forma decisiva 

na denúncia de violações, na mediação com órgãos estatais e na elaboração de estratégias 

jurídicas para a proteção de seus territórios e tradições. Segundo Sierra (2003), o direito 

indígena é resultado de múltiplos processos de negociação e resistência diante da dominação 

exercida pelos sistemas jurídicos estatais e internacionais. Nessa perspectiva, a advocacia 

indígena constitui uma forma de ressignificação e apropriação do saber jurídico, 

transformando-o em instrumento de resistência e emancipação. 

A formação desses profissionais tem contribuído para romper com a histórica 

dependência dos Povos Indígenas em relação à representação externa, garantindo maior 

autonomia e autodeterminação, de modo que a ascensão da advocacia indígena, fruto do acesso 

crescente da juventude indígena ao ensino superior, vem representando um marco na luta pela 

efetivação dos direitos dos povos originários. Em cursos de Direito, o ingresso de indígenas 

tem possibilitado o fortalecimento das comunidades, que passam a dispor de profissionais 

capacitados não apenas tecnicamente, mas também culturalmente enraizados em suas tradições 

e lutas. 

Dessa forma, a experiência do povo Tembé‑Tenetehar evidencia que a efetivação dos 

direitos indígenas requer políticas públicas que reconheçam a autodeterminação, respeitem as 

formas jurídicas próprias dos povos originários e fortaleçam sua participação institucional. O 

protagonismo demonstrado na elaboração do protocolo de consulta e na atuação de 

organizações como a AITESPAM revela o potencial transformador da organização 

58



comunitária, pois para garantir justiça e dignidade, é essencial descentralizar o acesso à justiça, 

apoiar a advocacia indígena e valorizar os saberes tradicionais como ferramentas legítimas de 

resistência e reparação. 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

O acesso à justiça na Amazônia Paraense não pode ser reduzido à atuação formal do 

Judiciário, uma vez que ele depende de políticas públicas territorializadas, que reconhecem 

modos de vida tradicionais e o enfrentamento das estruturas coloniais que seguem operando na 

região, muito embora a Constituição Federal de 1988 continue comprometida por omissões 

estatais, pela centralidade econômica de interesses privados e pelo racismo ambiental que 

orienta práticas de expropriação e exclusão. 

A experiência Tembé Tenetehar, em Santa Maria do Pará, revela a distância entre a 

norma e a realidade, pois ainda que contem com o respaldo constitucional e internacional, o 

povo Tembé dessa região enfrenta precarização de serviços, negação de consultas prévias e 

violências simbólicas e territoriais cotidianas. Nesse sentido, a criação de associações locais, a 

elaboração de protocolos de consulta e o protagonismo de lideranças demonstram que a 

resistência indígena é também uma forma de construir justiça a partir de dentro, contestando a 

lógica tutelar e centralizadora do Estado. 

Também nessa perspectiva, a advocacia indígena surge como um recurso técnico e um 

movimento político de descolonização do direito, que articula saberes jurídicos ocidentais e 

sistemas normativos próprios, criando possibilidades concretas de autodeterminação e 

ampliando o espaço de participação indígena nas decisões que afetam seus territórios. Essa 

articulação se aproxima do horizonte do Bem Viver, filosofia que desafia a lógica de 

acumulação e propõe uma política de existência em equilíbrio, fundada na reciprocidade, na 

comunidade e na harmonia com a natureza. Incorporar essa visão à reflexão sobre o acesso à 

justiça significa reconhecer que a efetividade dos direitos indígenas não se mede unicamente 

pelo cumprimento formal da lei, mas pela capacidade de garantir condições para que os povos 

originários vivam segundo seus próprios valores e modos de vida. 

Portanto, discutir acesso à justiça na Amazônia exige deslocar o eixo da análise: da 

formalidade normativa para a prática social; da promessa constitucional para a efetividade 

cotidiana; da tutela estatal para a autonomia indígena. A comunidade Tembé Tenetehar, em 

Santa Maria do Pará, vem nos mostrando que a justiça só pode se tornar real quando reconhece 

a pluralidade de sistemas jurídicos e garante condições materiais para a existência digna. Essa 

59



é a tarefa ainda em aberto do Estado brasileiro e o desafio ético que se impõe ao direito na 

Amazônia. 

 

REFERÊNCIAS 

 

ACOSTA, A. O Bem viver: uma oportunidade para imaginar outros mundos. 

Amazônia. Belém: Imazon, 2014. 

 

ARMANI, D. (Org). Organizações da Sociedade Civil: Protagonismo e Sustentabilidade. 

Barueri, SP: Instituto C&A, 2013. 

 

BRASIL. Constituição da República Federativa do Brasil: texto constitucional promulgado 

em 5 de outubro de 1988, compilado até a Emenda Constitucional no 135/2024. – Brasília, 

DF : Senado Federal, Coordenação de Edições Técnicas, 2025. Disponível em: 
https://www2.senado.leg.br/bdsf/bitstream/handle/id/685819/CF88_EC135_2025.pdf?sequen

ce=1&isAllowed=y. Acesso em: 29 set. 2025. 

 

BRASIL. Decreto Legislativo nº 143, de 20 de junho de 2002. Aprova o texto da Convenção 

nº 169 da Organização Internacional do Trabalho sobre Povos Indígenas e tribais. Diário 

Oficial da União, Brasília, DF, 21 jun. 2002. Disponível em: 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/Decreto/2002/DL143.htm. Acesso em: 29 set. 2025. 

 

BRASIL. Decreto n. 6.040, de 7 de fevereiro de 2007. Institui a Política Nacional de 

Desenvolvimento Sustentável dos Povos e Comunidades Tradicionais. Brasília, 2007. 

 

CARDOSO, Floriano Lucas de Abreu; CHAVES, Luisa Helena Cardoso. Contribuição das 

organizações da sociedade civil para o acesso à justiça e inclusão social na Amazônia: um 

estudo de caso da Associação de Desenvolvimento Comunitário de Santa Maria do Pará. In: 

CONGRESSO NACIONAL DE PROCESSO, CONSTITUIÇÃO E TECNOLOGIA, 3., 2024, 

Belém. Anais [...]. Belém: Universidade da Amazônia – UNAMA, 2024. p. 19-21. 

 

COSTA, Débora de Souza. A função jussocial da Justiça Eleitoral na garantia do exercício da 

cidadania e proteção dos direitos fundamentais da população paraense. 2025. Trabalho de 

Conclusão de Curso (Graduação em Direito) – Universidade da Amazônia, Belém, 2025. 

 

COSTA, S. M. G. da; HAZEU, M. T.; GONÇALVES, M. V. Natureza, Territorialidade e 

Diversidade Sociocultural: bases milenares dos direitos dos povos e comunidades 

tradicionais. Belém: ICSA/UFPA, 2021.  

 

DANTAS, Sylvia Duarte (org.). Diálogos Interculturais: Reflexões Interdisciplinares e 

Intervenções Psicossociais. São Paulo: Instituto de Estudos Avançados da Universidade de 

São Paulo, 2012.  

FERNANDES, J. G. S.; RAMOS, J. B. S. O que é “estudos antrópicos”?. In: ROCHA, C. J. 

T.; RAMOS, J. B. S. (Orgs.). Estudos Antrópicos na Amazônia: entre textos e contextos 

interdisciplinares. Curitiba: Appris, 2020.  

 

KEREXU, J.; JULIÃO, C. Emergência Climática: Povos Indígenas chamam para a cura da 

Terra! Porto Alegre, RS: Conselho de Missão entre Povos Indígenas, 2023.  

60



 

LIMA, F. G. M. de. A sociologia constitucional como instrumento investigativo de desvelo 

das maquiagens da jurisdição constitucional. Nomos: Revista Do Programa De Pós-

Graduação Em Direito Da UFC, 28(1), 2013. Disponível em:  

https://periodicos.ufc.br/nomos/article/view/11785. Acesso em: 10 set. 2025. 

 

LITTLE, P. E. Territórios sociais e povos tradicionais no Brasil: por uma antropologia da 

territorialidade. Série Antropologia, Brasília: DAN, UnB, n. 322, 2002. 

 

LOPES, Rhuan Carlos dos Santos. Políticas indigenistas na Amazônia brasileira e a 

resistência étnica dos Tembé/Tenetehara de Santa Maria do Pará. Espaço Ameríndio, Porto 

Alegre, v. 10, n. 2, p. 162–193, jul./dez. 2016. 

 

LUGONES, Maria. Colonialidade e gênero. Tabula Rasa, n. 9, p. 73-101, jul./dez. 2008. 

Disponível em: https://www.redalyc.org/pdf/396/39600905.pdf. Acesso em: 19 abr. 2025. 

 

MIGNOLO, Walter D. Delinking: The rhetoric of modernity, the logic of coloniality and the 

grammar of de-coloniality. Cultural Studies, v. 21, n. 2-3, p. 449–514, 2007. 

 

ORGANIZAÇÃO DAS NAÇÕES UNIDAS. Declaração das Nações Unidas sobre os 

Direitos dos Povos Indígenas. Nova Iorque: ONU, 2008. Disponível em: 

https://www.un.org/esa/socdev/unpfii/documents/DRIPS_pt.pdf. Acesso em: 01 ago. 2025. 

 

PACHECO, T. Racismo Ambiental: expropriação do território e negação da cidadania. 

Combate Racismo Ambiental, 2010. Disponível em: https://racismoambiental.net.br/textos-

e-arti-gos/racismo-ambiental-expropriacao-do-territorio-e-negacao-da-cidadania-2/. Acesso 

em: 7 out. 2024.  

 

PINTO, Pedro Israel Mota et al. Políticas públicas e meio ambiente: uma análise da relação 

entre crise climática e juventudes amazônidas no estado do Pará. Geoconexões, [S. l.], v. 1, n. 

18, p. 104–128, 2024. DOI: 10.15628/geoconexes.2024.14965. Disponível em: 

https://www2.ifrn.edu.br/ojs/index.php/geoconexoes/article/view/14965. Acesso em: 01 jun. 

2025. 

 

POVO INDÍGENA TEMBÉ TENETEHAR. 1º Protocolo de Consulta do Povo Tembé 

Tenetehar. 1. ed. Maio de 2025. Território Indígena Alto Rio Guamá: Povo Indígena Tembé 

Tenetehar; Federação Tembé; Associação Wy’y Paw Rupi; Trópico em Movimento, 2025. 

 

PREVE, D. R. et al. Racismo Ambiental e o Princípio do Meio Ambiente Ecologicamente 

Equilibrado. Observatório de la Economía Latinoamericana, [S. l.], v. 21, n. 7, p. 6851–

6876, 2023. DOI: 10.55905/oelv21n7-055. Disponível em: 

https://ojs.observatoriolatinoamericano.com/ojs/index.php/olel/article/view/816. Acesso em: 

01 jun. 2025. 

 

QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. Revista do 

CEPAL, n. 80, p. 93-126, ago. 2000. Disponível em: 

https://repositorio.cepal.org/bitstream/handle/11362/3792/1/RVE80Quijano.pdf. Acesso em: 

19 abr. 2025. 

61

https://www.un.org/esa/socdev/unpfii/documents/DRIPS_pt.pdf


RAMOS, K. M. V.; HAZEU, M. T.. Mercado de carbono na Amazônia paraense: 

exploração e violações em comunidades tradicionais. Serviço Social & Sociedade, v. 148, n. 

2, p. e–6628458, 2025. 

 

RIBAS, T. A. M. et al. Gestão social no terceiro setor e seus efeitos no desenvolvimento 

humano: um estudo de caso em uma Organização da Sociedade Civil (OSC) que atua no 

Estado do Rio Grande do Sul/Brasil. Research, Society and Development, [S. l.], v. 10, n. 1, 

p. 1-19, 2021. Disponível em: https://rsdjournal.org/index.php/rsd/article/view/11918. Acesso 

em: 8 out. 2024.  

 

RODRIGUES, Saulo Tarso. O modelo de racionalidade ocidental (razão indolente) e os 

direitos humanos: uma crítica ao conceito hegemônico de cidadania a partir da sociologia das 

ausências de Boaventura de Sousa Santos. Revista de Educação Pública, v. 16, n. 31, p. 69-

82, 2007. Disponível em: 

https://periodicoscientificos.ufmt.br/ojs/index.php/educacaopublica/article/view/5186/3417. 

Acesso em: 03 abr. 2025. 

 

SADEK, Maria Tereza Aina. Acesso à Justiça porta de entrada para a inclusão social. 

Disponível em: http://books.scielo.org/id/ff2x7/pdf/livianu-978857982013715.pdf. Acesso 

em: 02/07/2022. 

 

SANTILLI, J. Socioambientalismo e novos direitos: proteção jurídica à diversidade 

biológica e cultural. 1. ed. São Paulo, SP: Editora Peirópolis, 2005.  

 

SARLET, Ingo Wolfgang. A eficácia dos Direitos Fundamentais: uma teoria geral dos 

direitos fundamentais na perspectiva constitucional. 10. ed. Porto Alegre, RS: Livraria do 

Advogado Editora, 2009.  

 

SIERRA, María Teresa. Pluralismo jurídico e interlegalidade. Debates antropológicos en 

torno al derecho indígena y las políticas de reconhecimento. In Chenaut, Victoria; Gómez, 

Magdalena; Ortiz, Héctor; Sierra, María Teresa (Coords.). Justicia y Diversidad en América 

Latina. Pueblos indígenas ante la globalización. México/Ecuador, Ciesas/Flacso, La Casa 

Chata, pp. 385-406. 2011. 

 

UNIDAS, O. DAS N. Declaração das Nações Unidas sobre os Direitos dos Povos 

Indígenas, Rio de Janeiro: Nações Unidas, 2008. 

 

VALENTE, Rubens. Os fuzis e as flechas: a história de sangue e resistência indígenas na 

ditadura. 1. ed. São Paulo: Companhia das Letras, 2017. 

 

VERÍSSIMO, T. C.; PEREIRA, J. A floresta habitada: história da ocupação humana na 

Tradução de Tadeu Breda, São Paulo: Editora Elefante, 2022. 

 

YIN, R. K. Estudo de caso: planejamento e métodos. 5. ed. Porto Alegre: Bookman, 2015. 
 

62


