
XXXII CONGRESSO NACIONAL DO 
CONPEDI SÃO PAULO - SP

DIREITO E RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS

VLADIMIR BREGA FILHO

BENJAMIN XAVIER DE PAULA

ADILSON JOSÉ MOREIRA



Copyright © 2025 Conselho Nacional de Pesquisa e Pós-Graduação em Direito 

Todos os direitos reservados e protegidos. Nenhuma parte destes anais poderá ser reproduzida ou transmitida 
sejam quais forem os meios empregados sem prévia autorização dos editores. 

Diretoria – CONPEDI 
Presidente - Profa. Dra. Samyra Haydêe Dal Farra Naspolini - FMU – São Paulo 
Diretor Executivo - Prof. Dr. Orides Mezzaroba - UFSC – Santa Catarina 
Vice-presidente Norte - Prof. Dr. Jean Carlos Dias - Cesupa – Pará 
Vice-presidente Centro-Oeste - Prof. Dr. José Querino Tavares Neto - UFG – Goiás 
Vice-presidente Sul - Prof. Dr. Leonel Severo Rocha - Unisinos – Rio Grande do Sul 
Vice-presidente Sudeste - Profa. Dra. Rosângela Lunardelli Cavallazzi - UFRJ/PUCRio – Rio de Janeiro 
Vice-presidente Nordeste - Prof. Dr. Raymundo Juliano Feitosa - UNICAP - Pernambuco 
 
Representante Discente: Prof. Dr. Abner da Silva Jaques - UPM/UNIGRAN - Mato Grosso do Sul 

Conselho Fiscal: 
Prof. Dr. José Filomeno de Moraes Filho - UFMA - Maranhão 
Prof. Dr. Caio Augusto Souza Lara - SKEMA/ESDHC/UFMG - Minas Gerais  
Prof. Dr. Valter Moura do Carmo - UFERSA - Rio Grande do Norte 
Prof. Dr. Fernando Passos – UNIARA - São Paulo 
Prof. Dr. Edinilson Donisete Machado - UNIVEM/UENP - São Paulo 
Secretarias 
Relações Institucionais: 
Prof. Dra. Claudia Maria Barbosa - PUCPR - Paraná 
Prof. Dr. Heron José de Santana Gordilho - UFBA - Bahia 
Profa. Dra. Daniela Marques de Moraes - UNB - Distrito Federal 
Comunicação: 
Prof. Dr. Robison Tramontina - UNOESC - Santa Catarina 
Prof. Dr. Liton Lanes Pilau Sobrinho - UPF/Univali - Rio Grande do Sul 
Prof. Dr. Lucas Gonçalves da Silva - UFS - Sergipe 
Relações Internacionais para o Continente Americano: 
Prof. Dr. Jerônimo Siqueira Tybusch - UFSM - Rio Grande do sul 
Prof. Dr. Paulo Roberto Barbosa Ramos - UFMA - Maranhão 
Prof. Dr. Felipe Chiarello de Souza Pinto - UPM – São Paulo 
Relações Internacionais para os demais Continentes: 
Profa. Dra. Gina Vidal Marcilio Pompeu - UNIFOR - Ceará 
Profa. Dra. Sandra Regina Martini - UNIRITTER / UFRGS - Rio Grande do Sul 
Profa. Dra. Maria Claudia da Silva Antunes de Souza - UNIVALI – Santa Catarina 
Educação Jurídica 
Profa. Dra. Viviane Coêlho de Séllos Knoerr - Unicuritiba - PR 
Prof. Dr. Rubens Beçak - USP - SP 
Profa. Dra. Livia Gaigher Bosio Campello – UFMS – MS 
Eventos: 
Prof. Dr. Yuri Nathan da Costa Lannes - FDF - São Paulo 
Profa. Dra. Norma Sueli Padilha - UFSC - Santa Catarina 
Prof. Dr. Juraci Mourão Lopes Filho - UNICHRISTUS - Ceará 

Comissão Especial 
Prof. Dr. João Marcelo de Lima Assafim - UFRJ - RJ 
Profa. Dra. Maria Creusa De Araújo Borges - UFPB - PB 
Prof. Dr. Antônio Carlos Diniz Murta - Fumec - MG 
Prof. Dr. Rogério Borba - UNIFACVEST - SC 

            D597 
          Direito e Relações Étnico-raciais[Recurso eletrônico on-line] organização CONPEDI 
             Coordenadores: Vladimir Brega Filho, Benjamin Xavier de Paula, Adilson José Moreira – Florianópolis: CONPEDI, 2025. 

                Inclui bibliografia 
ISBN: 978-65-5274-332-9 
Modo de acesso: www.conpedi.org.br em publicações 
Tema: Os Caminhos Da Internacionalização E O Futuro Do Direito 

     1. Direito – Estudo e ensino (Pós-graduação) – Encontros Nacionais. 2. Direito. 3. Relações Étnico-raciais. XXXII Congresso 
Nacional do CONPEDI São Paulo - SP (4: 2025 : Florianópolis, Brasil).  

CDU: 34 

          Conselho Nacional de Pesquisa 
           e Pós-Graduação em Direito Florianópolis 

Santa Catarina – Brasil 
www.conpedi.org.br 



XXXII CONGRESSO NACIONAL DO CONPEDI SÃO PAULO - SP

DIREITO E RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS

Apresentação

O Grupo de Trabalho (GT) Direito e Relações Étnico-raciais foi recentemente instituído pelo 

Conselho Nacional de Pesquisa em Direito (CONPEDI) como um dos diversos GT que 

compõem a programação científica dos diversos eventos desta entidade científica da área do 

Direito. Esta públicação reúne os trabalhos apresentados no GT, durante o XXXII Congresso 

Nacional do CONPEDI, que ocorreu entre os dias 26 e 28 de novembro de 2025, na cidade 

de São Paulo, nas instalações da Universidade Presbiteriana Mackenzie.

A coordenação do Grupo de Trabalho (GT) foi composta por três renomados pesquisadores 

com ampla experiência na área: o Dr. Adilson José Moreira, da Universidade Presbiteriana 

Mackenzie; o Dr. Benjamin Xavier de Paula, da Universidade de Brasília (UnB); e o Dr. 

Vladimir Brega Filho, da Universidade Estadual do Norte do Paraná. Esses profissionais 

conduziram as atividades com um enfoque que valorizou a pluralidade e a diversidade tanto 

dos pesquisadores quanto das temáticas abordadas nesta edição do GT.

Os artigos foram devidamente categorizados em seções temáticas, com o objetivo de 

promover um debate mais aprofundado entre os trabalhos que compartilham subtemas 

similares. Essa organização visa proporcionar aos autores e autoras uma oportunidade 

enriquecedora de trocar ideias e experiências sobre os conteúdos apresentados.

O primeiro artigo apresentado na coletânea, de autoria de Giovanna Bolletta Perez, aborda a 

construção da imagem do indígena na literatura brasileira desde o período colonial, 

explorando como essa representação influenciou a elaboração de políticas públicas e o 

ordenamento jurídico no Brasil. A autora, Giovanna Bolletta Perez, utiliza o método indutivo 

para analisar textos literários, artigos acadêmicos, proposições legislativas e outros 

documentos relevantes, identificando como a visão de um indígena idealizado e utópico 

impactou negativamente a efetividade das políticas públicas. A pesquisa conclui que essas 

políticas foram construídas com base em um ideal inexistente, sem a participação efetiva das 

populações indígenas, perpetuando um processo estrutural enraizado na concepção brasileira. 

O artigo destaca a necessidade de uma evolução que reconheça o papel ancestral dos povos 

indígenas no futuro do país.

O segundo artigo apresentado, de autoria de Andreza Stewart Duarte Ferreira, aborda o 

Massacre de Haximu, ocorrido em 1993, reconhecido pelo Supremo Tribunal Federal como 



um caso de genocídio contra o povo Yanomami no Brasil. A análise explora as dimensões 

jurídicas, históricas e antropológicas do evento, diferenciando os crimes de homicídio e 

genocídio, com base na Convenção para a Prevenção e Repressão do Crime de Genocídio 

(1948) e na Lei nº 2.889/1956. O estudo destaca a devastação causada pela exploração do 

ouro em Roraima, agravada pela omissão do Estado e pela exploração predatória, que 

comprometeram não apenas o meio ambiente, mas também a sobrevivência coletiva dos 

Yanomami. O texto enfatiza a violação da territorialidade como um mecanismo central no 

genocídio indígena, evidenciando a necessidade de instrumentos jurídicos e sociais que 

assegurem a vida, a dignidade e a autodeterminação dos povos originários.

O terceiro trabalho desta coletânea de artigos é da autoria de Floriano Lucas de Abreu 

Cardoso, Débora de Souza Costa e Leliane Aguiar Silva. O artigo aborda a complexidade do 

acesso à justiça para os povos indígenas na Amazônia Paraense, com foco na comunidade 

Tembé Tenetehar em Santa Maria do Pará. Apesar do reconhecimento dos direitos 

originários pela Constituição de 1988, persistem desafios significativos devido a 

desigualdades sociais, racismo ambiental e omissão estatal. O estudo destaca a insuficiência 

das instituições de justiça e a ausência de uma jurisdição específica que atenda às demandas 

indígenas, resultando em marginalização, criminalização de lideranças e perda territorial. O 

texto também ressalta o papel crucial da advocacia indígena como uma prática de resistência 

e autodeterminação, que combina saberes jurídicos ocidentais com normatividades próprias, 

promovendo a justiça intercultural. A pesquisa adota uma abordagem qualitativa, baseada em 

revisão bibliográfica e experiência prática junto à comunidade Tembé Tenetehar. A análise 

enfatiza, além dos desafios, o poder das formas comunitárias de organização, como 

associações locais e protocolos de consulta, que representam práticas de resistência e 

apontam para um modelo de justiça mais inclusivo e plural, alinhado ao conceito de Bem 

Viver.

O quarto trabalho desta coletânea de artigos é da autoria de Tiago Silva de Freitas, Fernando 

Luiz Sampaio dos Santos e Pedro Henrique de Morais Ferreira. O trabalho apresentado busca 

explorar a interseção entre necropolítica e racismo, destacando como essas práticas resultam 

na negação da dignidade e dos direitos fundamentais da população negra. A análise se 

concentra na coisificação do ser humano considerado inferior, perpetuando uma estrutura que 

visa à exclusão e ao extermínio de indivíduos racializados. A partir de uma perspectiva 

jusfilosófica constitucional, o estudo aborda a igualdade e o racismo, enfatizando a 

centralidade do princípio da dignidade da pessoa humana como fundamento dos deveres 

fundamentais. Utilizando métodos interpretativos do Direito Constitucional, dos Direitos 

Humanos e da Filosofia Jurídica, a pesquisa qualitativa e exploratória recorre a fontes 

documentais, legislativas e bibliográficas. O método lógico-dedutivo permite analisar os 



impactos diretos e indiretos da necropolítica e do racismo, vinculando-os ao princípio da 

dignidade humana. Como resultado, evidencia-se que este princípio é essencial para a 

estrutura dos direitos e deveres fundamentais, funcionando como base para a proteção da 

população negra e para a promoção de sua condição humana e dignidade.

O quinto trabalho desta coletânea de artigos é uma pesquisa de Marcelo Toffano, José Sérgio 

Saraiva e Maria Eduarda Sobrinho de Andrade. O estudo apresentado busca abordar a 

questão da reincidência da população carcerária negra no Brasil sob a perspectiva da 

necropolítica, conceito desenvolvido por Achille Mbembe. A análise crítica evidencia como 

o Estado utiliza mecanismos de seletividade penal que reforçam desigualdades raciais e 

perpetuam um ciclo de exclusão social. Dados de instituições como INFOPEN, IPEA e 

Fórum Brasileiro de Segurança Pública mostram que pessoas negras são maioria na 

população prisional e enfrentam maiores taxas de reincidência, consequência direta do 

racismo estrutural e da negligência estatal. Mesmo após o cumprimento da pena, indivíduos 

negros continuam enfrentando desafios significativos, como discriminação no mercado de 

trabalho, falta de políticas públicas eficazes e barreiras à reinserção social. Esses fatores 

contribuem para a perpetuação da reincidência e evidenciam a precariedade das condições 

prisionais e a ausência de suporte ao egresso. A pesquisa utiliza uma abordagem qualitativa e 

exploratória, com método dedutivo, fundamentada em pesquisa bibliográfica e documental. 

Por meio de relatórios oficiais, dados estatísticos e contribuições teóricas, busca-se denunciar 

a seletividade penal e destacar a necessidade urgente de políticas públicas que promovam 

justiça racial e enfrentem o racismo estrutural no sistema penal brasileiro.

O sexto trabalho desta coletânea de artigos é da autoria de Hudson José Tavares Silva. O 

estudo aborda a ideia equivocada de que o Brasil é uma democracia religiosa, destacando o 

racismo religioso contra religiões de matrizes africanas como resultado do colonialismo 

português e da hegemonia da religião católica. Explora como esse racismo se manifesta por 

meio do direito e do epistemicídio cultural africano. Diferencia os conceitos de intolerância 

religiosa e racismo religioso, evidenciando casos de violência contra praticantes dessas 

religiões minoritárias. Discute a judicialização como uma forma de garantir direitos 

constitucionais e cita a Lei 7.716/1989, que define crimes de preconceito racial, analisando 

sua aplicação pelas autoridades. O estudo conclui que não há democracia religiosa no Brasil 

devido à herança eurocentrista, reforça o uso do termo racismo religioso para descrever a 

realidade e destaca a importância da judicialização como estratégia para assegurar a liberdade 

de crença e legitimidade das religiões de matrizes africanas.

O sétimo trabalho desta coletânea de artigos é da autoria de Cássio Silva de Deus, Felipe 

Baldin Dalla Valle e Luís Gustavo Durigon. O artigo aborda a discriminação histórica e atual 



contra religiões de matriz africana no Brasil, destacando o papel do Estado de Direito na 

garantia da liberdade religiosa e no combate ao preconceito. Ele analisa como práticas como 

a escravidão, políticas de branqueamento, criminalização por Códigos Penais e apagamento 

cultural contribuíram para o racismo estrutural e religioso. Além disso, examina o 

enfrentamento desse problema pelo Estado após a Constituição de 1988 e leis subsequentes, 

concluindo que, apesar das legislações e políticas públicas existentes, é necessário maior 

atuação estatal para proteger efetivamente os praticantes dessas religiões.

O oitavo trabalho desta coletânea de artigos é da autoria de Marcela Matos Santos Perroni e 

Cárika Djamila de Lucena Cardoso. O artigo destaca a importância do protagonismo 

feminino nas comunidades quilombolas brasileiras, abordando suas lutas por direitos 

territoriais e sociais. Ele analisa como as mulheres quilombolas desempenham papéis centrais 

na preservação da memória ancestral, na defesa de suas terras e na construção de um 

feminismo que integra espiritualidade, ancestralidade e resistência política. O texto também 

enfatiza marcos jurídicos como o artigo 68 do ADCT da Constituição de 1988 e a Convenção 

169 da OIT, que garantem direitos fundamentais às comunidades quilombolas, além de 

apontar a necessidade de políticas públicas inclusivas para promover justiça e equidade de 

gênero. Conclui-se que o reconhecimento institucional do papel das mulheres quilombolas é 

essencial para a reparação histórica e para valorizar suas práticas e lutas coletivas.

O nono trabalho desta coletânea de artigos é da autoria de Thales Dyego de Andrade, Anna 

Júlia Vieira da Silva e Anna Carolina Faustino dos Santos. O trabalho visa examinar o artigo 

68 do Ato das Disposições Constitucionais Transitórias da Constituição de 1988 que 

reconhece o direito das comunidades quilombolas à propriedade das terras que 

tradicionalmente ocupam, configurando um direito fundamental de natureza coletiva. Esse 

direito se alinha à Convenção nº 169 da OIT, que reforça a proteção dos povos e 

comunidades tradicionais em relação à sua identidade cultural e territorial. A interpretação 

jurídica desse dispositivo tem evoluído para incluir uma definição mais ampla de 

"quilombo", baseada na autoidentificação e em critérios antropológicos que consideram as 

relações sociais e culturais desenvolvidas nesses territórios. A constitucionalidade do Decreto 

nº 4.887/2003, que regulamenta o processo de titulação dessas terras, foi objeto de análise 

pelo Supremo Tribunal Federal na ADI 3.239. O debate girou em torno da compatibilidade 

do decreto com a Constituição e da aplicação da teoria dos poderes implícitos, que sustenta a 

possibilidade de regulamentação administrativa para garantir a eficácia plena da norma 

constitucional. Essa interpretação busca harmonizar o ordenamento jurídico interno com os 

princípios do Direito Internacional dos Direitos Humanos, promovendo a proteção dos 

direitos territoriais das comunidades quilombolas e reafirmando a relevância da 

autoatribuição identitária no processo de reconhecimento dessas comunidades.



O décimo trabalho desta coletânea de artigos é da autoria de Karoline Bezerra Maia, Ana 

Débora da Silva Veloso e Ana Carla de Melo Almeida. No artigo, o caso do Quilombo 

Xingu, em Porto de Moz/PA, exemplifica as consequências dessa lacuna, evidenciando 

desafios como infraestrutura precária e currículos descontextualizados. A luta pela 

implementação de escolas específicas, que considerem o território não apenas como espaço 

físico, mas como parte integrante do processo educativo, é essencial para promover 

resistência e protagonismo das comunidades quilombolas. Neste contexto, a atuação de 

instituições como o Núcleo de Promoção da Igualdade Étnico-Racial (NIERAC) do 

Ministério Público do Estado do Pará (MPPA) se destaca como fundamental. A ausência de 

escolas quilombolas formalmente reconhecidas e adequadas às especificidades culturais das 

comunidades reflete um grave problema de exclusão social e educacional. Tal situação 

contribui para a desterritorialização simbólica e o isolamento educacional de crianças e 

jovens quilombolas, negando-lhes o direito de aprender em um ambiente que valorize seus 

saberes tradicionais e sua identidade cultural. Por meio da mediação institucional, busca-se 

garantir políticas públicas que assegurem uma educação crítica, emancipatória e 

contextualizada, capaz de fortalecer a cidadania e a identidade cultural quilombola.

O décimo primeiro trabalho desta coletânea de artigos é da autoria de Adriano Cesar Leal e 

Laura Cecília Fagundes dos Santos Braz. O artigo aborda a relevância das obras de Joaquim 

Nabuco e Gilberto Freyre como ferramentas fundamentais para a implementação da Lei 

10.639/03 e para a promoção de uma educação antirracista no Brasil. A análise destaca a 

crítica de Nabuco à abolição incompleta, que não promoveu as reformas sociais necessárias 

para a inclusão da população negra, e problematiza o mito da democracia racial construído 

por Freyre, que mascarou desigualdades e violências históricas. Além disso, o texto ressalta 

os desafios na aplicação da lei, como a resistência institucional e a falta de fiscalização 

efetiva. O manuscrito defende que a leitura crítica dessas obras no ensino básico é um passo 

essencial, mas não suficiente, sem a inclusão da Teoria Crítica da Raça (TCR) no ensino 

superior. A TCR é apresentada como uma ferramenta teórica indispensável para 

desnaturalizar o racismo, combater o epistemicídio e formar profissionais conscientes, 

contribuindo para uma educação transformadora e para a construção de uma sociedade 

inclusiva e democrática.

O décimo segundo trabalho desta coletânea de artigos é da autoria de Benjamin Xavier de 

Paula. O texto apresentado aborda o estudo das questões relacionadas à negritude e ao 

racismo no contexto da norma jurídica brasileira, destacando a invisibilidade ou o tratamento 

inadequado dessas temáticas no sistema jurídico. A pesquisa utiliza como base teórica 

conceitos antirracistas, pan-africanistas, a Teoria Crítica Racial (TCR), o Direito 

Antidiscriminatório e a interseccionalidade. Metodologicamente, é uma pesquisa mista, com 



abordagem bibliográfica e documental. As conclusões apontam para a permanência do 

racismo institucional e a necessidade de avanços na promoção da igualdade racial para 

garantir os direitos humanos fundamentais.

O décimo terceiro trabalho desta coletânea de artigos é da autoria de Michael Lima de Jesus, 

Letícia Melo Lima e Letícia Cordeiro Maciel. O texto destaca como o Direito, apesar de ser 

uma ferramenta potencialmente transformadora, muitas vezes reforça práticas 

discriminatórias ao invés de combatê-las. A herança colonial e o mito da democracia racial 

são apontados como fatores que influenciaram a construção jurídica do país, perpetuando 

privilégios por meio do “pacto da branquitude”. Esse pacto, descrito como um mecanismo 

silencioso, naturaliza as desigualdades e limita a eficácia das políticas públicas voltadas para 

a inclusão. A análise da Lei de Cotas exemplifica esse paradoxo: embora seja um avanço, sua 

aplicação isolada não é suficiente para reparar os danos históricos causados pela exclusão 

racial. Além disso, o texto evidencia a importância da interpretação jurídica e das narrativas 

no reconhecimento das vozes negras, apontando que a superação do racismo estrutural requer 

mudanças profundas nas bases normativas e institucionais. Portanto, para que o Direito seja 

realmente um instrumento de justiça social, é necessário um compromisso ético com a escuta, 

o reconhecimento e a reparação histórica. Apenas através dessa reconstrução crítica será 

possível avançar em direção à emancipação democrática e à igualdade racial no Brasil.

O décimo quarto trabalho desta coletânea de artigos é da autoria de Deise Ferreira Viana de 

Castro. O artigo discute o racismo recreativo e a injúria racial em produções humorísticas 

que, sob a aparência de comicidade, perpetuam discursos preconceituosos e violentos. 

Utilizando como exemplo uma decisão do Supremo Tribunal Federal (STF) brasileiro que 

diverge de uma condenação anterior do Ministério Público de São Paulo, o texto analisa 

como a branquitude e a epistemologia branca influenciam a interpretação e aplicação da 

legislação nacional sobre racismo. O caso envolve a retirada de conteúdos humorísticos 

considerados depreciativos ou humilhantes com base em raça, cor, etnia, religião, cultura ou 

origem. A análise é fundamentada em teorias de discurso e aborda conceitos como 

intertextualização e contextualização para compreender as narrativas que circulam nos 

documentos jurídicos. O artigo destaca o viés branco presente nas decisões judiciais 

brasileiras, que frequentemente desconsideram o caráter discriminatório de certas produções 

culturais. Além disso, menciona a Lei de Injúria Racial (Lei 14.531/2023), que reforça o 

enquadramento da injúria racial como crime de racismo, ampliando as discussões sobre 

justiça racial no Brasil. O objetivo principal do texto é lançar luz sobre o impacto das 

produções humorísticas racistas e questionar como o Direito tem tratado essas questões, 

evidenciando as tensões entre liberdade de expressão e a necessidade de combater práticas 

discriminatórias.



O décimo quinto trabalho desta coletânea de artigos é da autoria de André Luiz Querino 

Coelho e Amanda Ribeiro dos Santos, trata-se de um estudo de caso do Procedimento 

Administrativo nº 0089.24.000591-1 exemplifica como o processo estrutural pode ser usado 

para combater o racismo na educação. A pesquisa conclui com a proposição de práticas 

profissionais fundamentadas nos marcos teóricos discutidos, com foco na promoção da 

igualdade racial e na transformação das estruturas sociais e jurídicas que perpetuam 

discriminações. Neste estudo a questão racial, tanto nos Estados Unidos quanto no Brasil, é 

marcada por uma história de lutas e transformações significativas. Nos EUA, o movimento 

pelos direitos civis nas décadas de 1950 e 1960, com o apoio do Poder Judiciário, desafiou 

práticas discriminatórias como a doutrina "separados, mas iguais", culminando em decisões 

históricas como o caso Brown v. Board of Education. Já o movimento Black Lives Matter, 

iniciado em 2013, trouxe à tona debates sobre violência policial e racismo estrutural, 

especialmente após o assassinato de George Floyd em 2020.

O décimo sexto trabalho desta coletânea de artigos é da autoria de Rander Luiz da Silva e 

Luiz Ismael Pereira. O artigo aborda a relação entre o direito e a opressão estrutural, 

destacando como mecanismos legais são usados para perpetuar desigualdades sociais, 

especialmente contra a população negra e pobre nas periferias brasileiras. A análise utiliza 

conceitos como lawfare, racismo estrutural e aporofobia para argumentar que o sistema penal 

age de forma seletiva, legitimando preconceitos e reforçando a exclusão social. A pesquisa, 

fundamentada em uma perspectiva crítica antirracista marxista, conclui que, embora o direito 

possa ser uma ferramenta de luta e empoderamento, ele está intrinsecamente vinculado às 

dinâmicas de reprodução das desigualdades capitalistas. Assim, a superação desse sistema 

opressor requer estratégias que transcendam o campo jurídico, promovendo mudanças 

estruturais mais amplas na sociedade.

O décimo sétimo trabalho desta coletânea de artigos é da autoria de Mariani Silva Ribeiro, 

Tainã Sousa de Jesus e Tagore Trajano de Almeida Silva. O artigo aborda questões 

relacionadas às desigualdades sociais e raciais no Brasil, destacando como essas disparidades 

se refletem no acesso à educação superior, especialmente na pós-graduação em Direito na 

região Centro-Oeste. Ele enfatiza a importância de compreender os mecanismos que podem 

contribuir para a redução dessas desigualdades e para a construção de uma democracia racial 

mais sólida. Além disso, o texto aponta as limitações da oferta de programas de pós-

graduação stricto sensu em Direito na região, evidenciando a necessidade de políticas 

públicas que promovam maior equidade regional e inclusão de grupos historicamente 

marginalizados.



O décimo oitavo trabalho desta coletânea de artigos é da autoria de Tainã Sousa de Jesus e 

Tagore Trajano de Almeida Silva. O artigo aborda os desafios enfrentados por estudantes 

negros em programas de pós-graduação em Direito no Brasil, com foco nos fatores 

socioeconômicos que dificultam sua permanência acadêmica. Entre os principais obstáculos, 

destacam-se a discriminação racial, a falta de representatividade no corpo docente, 

dificuldades financeiras e a ausência de redes de apoio. Além disso, o ambiente acadêmico é 

frequentemente marcado por práticas excludentes e preconceitos sutis, contribuindo para a 

evasão desses estudantes. Como soluções, o texto sugere a implementação de políticas 

afirmativas mais robustas, programas de mentoria e apoio psicológico, além da promoção de 

um ambiente acadêmico mais inclusivo e diversificado. A presença de professores negros e o 

reconhecimento das contribuições culturais e acadêmicas desses estudantes são apontados 

como elementos essenciais para melhorar a retenção e o sucesso acadêmico. O objetivo geral 

do estudo é compreender os desafios enfrentados e propor alternativas que possam embasar 

políticas públicas e institucionais voltadas para a permanência qualificada desses estudantes. 

Isso visa não apenas ampliar as oportunidades de inclusão nos espaços acadêmicos, mas 

também contribuir para a mobilidade social. A metodologia utilizada foi uma revisão 

bibliográfica exploratória, com o intuito de contextualizar historicamente os fatores que 

influenciam a permanência de alunos negros na pós-graduação.

Os temas tratados nesta coletânea são de grande relevância, pois discutem aspectos 

fundamentais para a construção de uma sociedade mais justa e igualitária. A análise de 

questões jurídicas e sociais relacionadas à igualdade racial, ao combate ao racismo e à 

implementação de políticas afirmativas no Brasil destaca a importância de um olhar atento às 

desigualdades históricas e estruturais que ainda persistem no país. Este trabalho contribui 

para o avanço do debate e para a busca de soluções concretas que promovam a equidade e a 

inclusão social.

Drº Adilson José Moreira - Universidade Presbiteriana Mackenzie;

Drº Vladimir Brega Filho - Universidade Estadual do Norte do Paraná

Drº Benjamin Xavier de Paula - Universidade de Brasília (UnB)

(coordenação da publicação).



1 Graduando do 10º Semestre de Direito pela Universidade Federal de Santa Maria.

2 Mestre em Direito pela Universidade Federal de Santa Maria. Bacharel em Direito pela Universidade Federal 
de Santa Maria.

3 Doutor em Ciências Criminais pela PUC-RS. Professor do do Departamento de Direito da Universidade 
Federal de Santa Maria.

1

2

3

RACISMO RELIGIOSO NO BRASIL: (IN)FLUXOS ENTRE A REPRESSÃO E A 
PROTEÇÃO DAS RELIGÕES DE MATRIZ AFRICANA

RELIGIOUS RACISM IN BRAZIL: (IN)FLOWS BETWEEN REPRESSION AND 
THE PROTECTION OF AFRICAN-BASED RELIGIONS

Cássio Silva de Deus 1
Felipe Baldin Dalla Valle 2

Luís Gustavo Durigon 3

Resumo

O presente artigo trata sobre a discriminação contra às religiões de matriz africana ao longo 

da história do Brasil, buscando analisar a função do Estado de Direito em garantir, de fato, a 

liberdade religiosa e combater o preconceito religioso. Objetiva-se, portanto, investigar a 

origem histórica, social e jurídica dessa problemática, atrelando-a ao racismo estrutural 

institucionalizado no país. Busca-se demonstrar que a escravidão, as políticas de 

branqueamento, a criminalização feita pelos Códigos Penais e o apagamento cultural 

instituído pelo Estado brasileiro representaram bases fundamentais para a perpetuação do 

racismo religioso. Ademais, o referido trabalho examinará casos midiáticos de racismo 

religioso e como o Estado, a partir da Constituição Federal de 1988 e de leis 

infraconstitucionais, vem enfrentando tal impasse. Dessa forma, constatou-se, mediante o uso 

do método dedutivo e da pesquisa bibliográfica, que o Estado precisa ser mais atuante, apesar 

da existência de legislação e de políticas públicas, no que tange à efetiva proteção dos 

praticantes das religiões afro-brasileiras.

Palavras-chave: Liberdade religiosa, Racismo religioso, Religiões de matriz africana, 
Religiões afro-brasileiras, Estado de direito

Abstract/Resumen/Résumé

This article addresses discrimination against African-based religions throughout Brazil’s 

history, seeking to analyze the role of the Rule of Law in effectively guaranteeing religious 

freedom and combating religious prejudice. The objective is to investigate the historical, 

social, and legal origins of this issue, linking it to the institutionalized structural racism in the 

country. It aims to demonstrate that slavery, whitening policies, the criminalization 

established by the Penal Codes, and the cultural erasure instituted by the Brazilian State 

1

2

3

115



constituted fundamental bases for the perpetuation of religious racism. Furthermore, the 

paper examines media cases of religious racism and how the State, since the 1988 Federal 

Constitution and subsequent infra-constitutional laws, has been confronting this impasse. 

Thus, through the use of the deductive method and bibliographic research, it is concluded 

that the State needs to adopt a more active role, despite the existence of legislation and public 

policies, in ensuring effective protection for practitioners of Afro-Brazilian religions.

Keywords/Palabras-claves/Mots-clés: Religious freedom, Religious racism, African-based 
religions, Afro-brazilian religions, Rule of law

116



 

 

 

1 INTRODUÇÃO   

A República Federativa do Brasil, conforme previsto no preâmbulo da Constituição 

Federal de 1988, consolidou-se como um Estado Democrático de Direito após distintas fases 

históricas. Contudo, as religiões de matriz africana, desde o período colonial, foram alvo de 

discriminação decorrente do racismo estrutural forjado pela escravidão e perpetuado por 

políticas de embranquecimento, criminalização e apagamento cultural. 

Esse processo ainda se reflete na atualidade, quando práticas religiosas afro-brasileiras, 

como a Umbanda, o Candomblé e a Quimbanda, continuam a ser estigmatizadas tanto pela 

sociedade quanto pelo Estado. Historicamente, o poder público foi agente ativo da perseguição, 

e mesmo após avanços institucionais, mantém a postura opressora, principalmente em razão da 

influência de segmentos políticos e religiosos que negam a pluralidade cultural e espiritual do 

país. Desse modo, o preconceito contra essas religiosidades configura-se como expressão do 

racismo religioso, intrinsecamente ligado à discriminação racial. 

Não há, portanto, liberdade religiosa plena, como assegura a Constituição em seu artigo 

5º, enquanto praticantes das religiões afro-brasileiras não puderem exercer sua fé sem medo de 

violência física, verbal ou simbólica. Nesse contexto, a presente pesquisa, utilizando o método 

dedutivo, busca analisar o papel do Estado no enfrentamento ao racismo religioso e na garantia 

da liberdade de crença, bem como discutir medidas que contribuam para a superação do estigma 

imposto pela cultura dominante branca e cristã, promovendo, assim, uma sociedade mais 

democrática e plural. 

2 RACISMO RELIGIOSO E A POLÍTICA DE OPRESSÃO ADOTADA PELO 

ESTADO BRASILEIRO 

A presente seção pretende denunciar o racismo religioso e a política de opressão 

deliberada adotada pelo Estado brasileiro, a partir das origens das religiões de matriz africana 

no Brasil, delineando o marco legal, sobretudo de natureza constitucional e infraconstitucional, 

que envolve a temática. 

2.1 ORIGENS DAS RELIGIÕES DE MATRIZ AFRICANA NO BRASIL 

A formação dos Estados Modernos, no século XV, e a expansão marítima iniciada por 

Portugal neste mesmo período representaram o início da exploração do continente africano, 

117



 

 

aliado ao processo de invasão dos territórios americanos que eram habitados pelos povos 

indígenas. Os países europeus tinham o objetivo de conquistar mais territórios, expandindo, 

assim, as rotas comerciais para a burguesia nascente e o número de fiéis para a Igreja Católica 

por intermédio da catequização (Schneeberger, 2003). 

Desse modo, com a colonização na América, os europeus necessitavam de mão de obra 

para a execução das tarefas na colônia. Com isso, houve o aumento do lucrativo tráfico de 

escravos, ou seja, uma migração forçada dos povos africanos para a América, sob o pretexto de 

“inferioridade” da sua cultura e raça. Sendo assim, a expansão comercial burguesa, legitimada 

pelo Estado Absolutista, e a cultura renascentista abriu caminhos para a construção de um ideal 

filosófico que transformaria o europeu no “homem universal”, inferiorizando todas as culturas 

não condizentes com a europeia (Almeida, 2021). 

Nesse contexto, os povos africanos chegaram à América Portuguesa – Brasil – para, 

inicialmente, trabalhar nos engenhos de cana-de-açúcar, seguindo, posteriormente, no ciclo do 

ouro e do café. Além do trabalho nos latifúndios e na mineração, os negros desempenhavam 

funções dentro dos espaços urbanos, como vendedores ambulantes, e realizavam atividades 

domésticas, como as mucamas e as amas de leite. Portanto, a exploração do trabalho escravo 

negro, tanto no período colonial (1500 – 1822) quanto no império (1822 – 1889), foi a grande 

responsável pela construção econômica e social do Brasil, “a ponto de dizer-se que o negro era 

os pés e as mãos dos seus senhores” (Costa, 2016).  

As religiões de matriz africana, por óbvio, são trazidas junto do povo negro escravizado. 

Contudo, como a cultura africana era extremamente rica, nem todas as religiosidades existentes 

no continente vieram para o Brasil. Dessa forma, encontram-se documentos históricos que 

abordam a prática calundu no período colonial. O calundu consistia em uma expressão centro-

africana que visava a prática de cura por meio de incorporações de espíritos ancestrais (Simas, 

2022). Tal prática religiosa, de origem banto, se utilizava de instrumentos de percussão, danças, 

músicas e adivinhações, representando, por conseguinte, o nome mais indicado de africanismo 

no Brasil no século XVIII (Barreto Júnior, 2021). 

 No final da década de 1730, na região de Sabará, em Minas Gerais, o caso da angolana 

Luzia Pinta destacou-se como o mais notável sobre o calundu no Brasil colonial. Informações 

coletadas pelo Tribunal da Inquisição de Lisboa revelam que, durante suas sessões, ela utilizava 

vestimentas brancas, panos na cabeça, e dançava com uma pequena espada. Acompanhada por 

cânticos e atabaques, ela entrava em transe para incorporar seu mentor espiritual, fazendo uso 

de ervas, comidas, amuletos e bebidas para realizar a cura dos presentes e protegê-los de 

influências negativas (Simas, 2022). 

118



 

 

 Sendo assim, a religiosidade dos bantos – povos advindos em sua maioria do Reino do 

Congo– praticada nas fazendas, casebres coletivos e velhos sobrados, originou, posteriormente, 

as atuais religiões afro-brasileiras, tais como a Umbanda e o Candomblé, anexando, 

principalmente a Umbanda, elementos do catolicismo, espiritismo e dos povos indígenas. 

Traçadas estas primeiras incursões históricas e originárias, é possível avançar a pesquisa para 

a branquitude e o início da discriminação racial que perdura até hoje no Brasil contemporâneo.   

2.2 BRANQUITUDE E A DISCRIMINAÇÃO RACIAL  

Durante o processo de colonização, o que se viu no Brasil foi uma tentativa de 

apagamento da cultura não europeia mediante a imposição dos elementos brancos aos africanos 

e indígenas. Desde a invasão portuguesa, o cristianismo foi usado como uma maneira de 

dominação, conquista e doutrinação, justificando a suposta inferioridade dos povos não 

brancos, com o intuito de corroborar o projeto político dos colonizadores (Nogueira, 2020). 

A supremacia do ideal europeu sobre outras etnias foi uma constante na modernidade, 

especialmente após o Iluminismo. Filósofos como Hegel contribuíram para essa mentalidade 

ao descreverem os negros como seres sem plena consciência ou moralidade (Simas, 2022). Essa 

visão evoluiu para a teoria do evolucionismo social no final do século XIX, que justificava a 

hierarquia racial e a necessidade de "embranquecer" a população brasileira, incentivando a 

imigração europeia. O Estado, na década de 1850, concedeu inúmeros benefícios com o 

objetivo de facilitar a vida do europeu que se mudasse para o Brasil, tendo, inclusive, arcado 

com as passagens dos imigrantes (Bento, 2022). Conforme Simas (2022, p. 105), esse projeto 

civilizatório visava ao “apagamento dos corpos e saberes não brancos”, consolidando o povo 

preto como o inimigo a ser combatido em defesa de um mundo ideal eurocêntrico. 

Nesse contexto etnocêntrico, por exemplo, criou-se o mito de fundação da Umbanda, 

em 15 de novembro de 1908, mediante a incorporação do Caboclo das Sete Encruzilhadas por 

Zélio de Moraes em um centro espírita carioca, no qual, neste momento, se buscava uma 

religião efetivamente brasileira, relacionando-se elementos africanos, indígenas e europeus, 

mas que, ao mesmo tempo, afastava a origem da Umbanda aos povos bantos, negando o uso de 

instrumentos, como o atabaque, tão imprescindíveis aos rituais religiosos. Essa foi mais uma 

tentativa da branquitude de, por meio de seu poder bruto e simbólico, apagar a cultura negra, 

concedendo maior importância às referências eurocêntricas. Tal atitude o historiador Luiz 

Antônio Simas (2022) chama de inclusão subalterna, uma vez que reconhece os elementos 

119



 

 

africanos e indígenas na identidade brasileira, contudo, prioriza-se os saberes provenientes da 

classe hegemônica e dominante. Por branquitude, é possível definir como: 

[...] uma posição em que sujeitos que ocupam esta posição foram sistematicamente 

privilegiados no que diz respeito ao acesso a recursos materiais e simbólicos, gerados 

inicialmente pelo colonialismo e pelo imperialismo, e que se mantêm e são 

preservados na contemporaneidade (Schucman, 2015, p.56). 

 Desse modo, evidencia-se que, ao longo da história brasileira, na verdade, a 

discriminação contra as religiões de matriz africana esteve assentada no aspecto racial, uma vez 

que a definição de raça abrange o sentido biológico – em que a identidade racial será atribuída 

por traços físicos, como a cor de pele – e cultural – já que a identidade racial está condicionada 

à origem geográfica, à língua, à religião e outros costumes (Almeida, 2021). Logo, a expressão 

mais correta é racismo religioso, e não intolerância religiosa, tendo em vista que a sociedade 

demoniza estas crenças, em virtude de elas terem origem africana, e não europeia, valendo 

sublinhar, neste sentido, as considerações de Nogueira: 

O racismo religioso condena a origem, a existência, a relação entre uma crença e uma 

origem preta. O racismo não incide somente sobre pretos e pretas praticantes dessas 

religiões, mas sobre as origens da religião, sobre as práticas, sobre as crenças e sobre 

os rituais. Trata-se da alteridade condenada à não existência. Uma vez fora dos 

padrões hegemônicos, um conjunto de práticas culturais, valores civilizatórios e 

crenças não pode existir; ou pode, desde que a ideia de oposição semântica a uma 

cultura eleita como padrão, regular e normal seja reiteradamente fortalecida 

(Nogueira, 2020, p. 89). 

Fica claro, portanto, que há uma construção histórica do preconceito às práticas 

africanas no Brasil. Entretanto, em virtude do racismo estrutural presente no país, costuma-se 

dizer que esta discriminação possui um componente racial, ou seja, o que ocorre são ilícitos de 

racismo religioso e epistêmico – epistemologia é toda ideia, refletida ou não, sobre as condições 

do que seria um conhecimento válido (Nogueira, 2020). Neste caso, a branquitude posiciona os 

saberes negros – presentes nos ritos, mitos, nas artes, na fala e na sua descendência – como não 

válidos, marginalizando e negando todas as suas experiências e subjetividades. 

2.3 LIBERDADE RELIGIOSA E RACISMO RELIGIOSO A PARTIR DAS 

CONSTITUIÇÕES E LEIS INFRACONSTITUCIONAIS 

Como já visto no capítulo anterior, a melhor denominação ao preconceito contra as 

religiões afro-brasileiras é racismo religioso, tendo em vista que este último condena toda os 

hábitos culturais oriundos dos povos africanos, ao passo que a intolerância religiosa se refere a 

uma perseguição ao sagrado alheio, nem sempre existindo uma relação com a origem étnica da 

crença (Nogueira, 2020). Em virtude disso, apesar de existir deliberadamente a intolerância 

120



 

 

religiosa, o aspecto racial se prepondera, devido à história de marginalização dos negros no 

Brasil. 

Diante deste cenário, importa-nos uma investigação dos dispositivos constitucionais a 

partir de uma perspectiva histórica e sociológica, de modo a compreender – sem esgotar a 

temática –, como o ordenamento jurídico brasileiro lidou com a questão da religião e, mais 

precisamente, com as práticas de matriz africana. A primeira Constituição brasileira se deu no 

Império, em 1824, dois anos após a independência do país da sua metrópole, Portugal. Nessa 

Constituição, que durou durante todo o regime imperial (1824 – 1889), havia uma evidente 

aproximação entre o Estado e Igreja, a saber: 

Art. 5. A Religião Catholica Apostolica Romana continuará a ser a Religião do 

Imperio. Todas as outras Religiões serão permitidas com seu culto domestico, ou 

particular em casas para isso destinadas, sem fórma alguma exterior do Templo 

(Brasil, 1824). 

Desse modo, observa-se que o Brasil possuía uma religião oficial, porém permitia a 

prática de outras religiões, desde que em espaço particular. Em consonância ao dispositivo 

constitucional, o Código Penal de 1830, em seu artigo 276, complementava-o, ao tipificar como 

crime o estabelecimento de espaços públicos relacionados às religiosidades que não fossem a 

oficial do país (Brasil, 1830). Ou seja, era terminantemente proibido a criação de um templo 

que não fosse católico. Sendo assim, apesar de assegurar uma certa liberdade religiosa, não 

existia ainda uma separação entre Estado e Religião, o que gerava maiores privilégios ao 

catolicismo e impedia o culto e a organização religiosa das demais doutrinas.  

Questão que também merece destaque neste cenário histórico, punitivo e excludente, é 

o capítulo XIII do Código Penal de 1890 - “dos vadios e capoeiras”. Neste dispositivo, o  Estado 

criminalizava a prática da capoeira (Pierangeli, 2001), expressão de arte, luta e resistência 

sabidamente desenvolvida de maneira originária pelos escravos a partir de seus corpos, 

ansiando os processos de libertação, ainda que camuflados com danças para não chamar a 

atenção de seus “proprietários”, podendo ser observado, também sob esta perspectiva, toda a 

discriminação racial que acompanha a formação da sociedade brasileira. 

Com a Proclamação da República, em 1889, a Constituição de 1891 se inspirou na 

Constituição norte-americana e instituiu a laicidade do Estado, ou seja, separando, em tese, o 

Estado da Religião (Brasil, 1891). Esse modelo foi seguido por todas as demais Constituições 

subsequentes na história brasileira, mantendo-se até os dias atuais.  

Nesse novo contexto, assegurou-se, formalmente, a liberdade religiosa, permitindo a 

manifestação pública da fé. Contudo, o Código Penal, tal como já referido, de 1890, 

promulgado antes da Constituição, deixou uma mensagem clara às religiões de matriz africana, 

121



 

 

ao criminalizar o curandeirismo, o espiritismo, a vadiagem e a capoeiragem (Brasil, 1890). Para 

Juliana Borges: 

um conjunto de leis foram sendo promulgadas e intensificadas, criminalizando a 

cultura afro-brasileira como o samba e os batuques, as religiões, as reuniões musicais 

que passaram a ter que ser registradas nas delegacias e sofriam forte repressão  

(Borges, 2020, p. 81).   

Tais dispositivos simbolizaram um retrato da dominação política e cultural pela classe 

hegemônica branca e católica, já que práticas utilizadas pelas religiões afro eram consideradas 

criminosas, fazendo com que o Estado agisse como um agente perseguidor dos terreiros e seus 

praticantes. 

Os registros policiais, principalmente, a partir da década de 1920, passaram a utilizar 

o termo “baixo espiritismo” associado ao candomblé, umbanda, batuque, entre outras 

religiões de matriz africana e indígena demonstrando critério moral e subjetivo que 

associava a produção de efeitos maléficos e sobrenaturais a tais práticas (Pilão; 

Faleiros, 2022, p. 85). 

A Constituição de 1934, que rompeu com a Primeira República, iniciando o período da 

Era Vargas (1930 – 1945), manteve a laicidade do Estado e a liberdade religiosa, desde que não 

subvertesse a ordem pública e os bons costumes, conferindo personalidade jurídica às 

associações religiosas (Brasil, 1934). Cabe elencar que os ditos bons costumes faziam alusão 

às religiões afro-brasileiras, então estigmatizadas como uma tradição de rituais “selvagens” e 

“atrasados” com o ideal de progresso humano. Nesse sentido, o Estado, desde a Proclamação 

da República, adotou um modelo social escravista, ao hierarquizar raças e culturas, opondo a 

“superioridade” branca ocidental à “inferioridade” negro africana (Nogueira, 2020). 

No Rio de Janeiro, a partir de 1927, o delegado Mattos Mendes encabeçou uma 

comissão para a ré pressão ao "baixo espiritismo" e, em 1934, deu-se a criação da 1ª 

Delegacia Auxiliar, responsável direta ao combate dessa forma de religiosidade (Oro 

2008). 

No que tange à Constituição de 1937, nascida a partir de um golpe de Estado, sob o falso 

argumento de uma iminente ameaça comunista no país, manteve-se o preceito da Constituição 

anterior acerca da liberdade religiosa, acrescentando a obediência, além dos bons costumes, à 

lei penal (Brasil, 1937). Em coerência com esse dispositivo, o novo Código Penal, de 1940, 

continuou tipificando como crime fatos relacionados às religiões de matriz africana, tais como 

o charlatanismo e curandeirismo, previstos nos artigos 283 e 284, respectivamente (Brasil, 

1940). Tais figuras jurídicas expressavam uma permanência do estigma contra os saberes e ritos 

afro-brasileiros – ainda que, no cenário contemporâneo, esses dispositivos tenham sido 

reinterpretados e ressignificados. 

Em outras palavras, a criminalização de curandeiros poderia levar à prisão todo aquele 

sujeito que se utilizasse de banho de ervas, defumadores, descarrego, consulta com Caboclos, 

122



 

 

Pretos Velhos, Exus, entre outros. Sabe-se, por exemplo, que muitas entidades trabalhadoras da 

Umbanda, como os Caboclos, costumam indicar chás e outras tecnologias naturais para 

amenizar determinada enfermidade ou, até mesmo, identificam problemas de saúde nos 

consulentes, recomendando a ida destes últimos aos médicos da Terra, em caso de não resolução 

do problema por meios espirituais. Desse modo, esse simples ato de fé poderia acarretar o 

encarceramento do médium. Outrossim, diversos pontos cantados – músicas entoadas pelos 

umbandistas – também seriam suficientes para o enquadramento nesse tipo penal (Simas, 2022). 

Em convergência ao Código Penal, em 1941, Getúlio Vargas sancionou a Lei de 

Contravenções Penais. O artigo 42 previa, no tocante à perturbação da paz pública, prisão 

simples, pelo período de quinze dias a três meses, ou multa, para quem abusasse de instrumentos 

sonoros ou sinais acústicos (Brasil, 1941). Tal dispositivo foi mais uma forma encontrada pelo 

Estado para reprimir terreiros, principalmente aqueles que usassem instrumentos de percussão 

e cânticos, como os clássicos atabaques. Sendo assim, verifica-se que a legislação brasileira, 

criada pelo Estado Novo de Vargas, objetivava uma evidente opressão à cultura africana, 

trazendo à tona todo o ideal de apagamento dos hábitos negros, isto é, um inquestionável 

racismo epistêmico e religioso.  

A Constituição de 1946, responsável pelo processo de redemocratização pós ditadura de 

Vargas, não trouxe grandes avanços, mantendo a liberdade religiosa condicionada ao respeito 

aos bons costumes e à ordem pública (Brasil, 1946). Por sua vez, a Constituição de 1967 (Brasil, 

1967) surgiu no cenário da Ditadura Militar, mantendo, formalmente, a mesma redação da 

Constituição anterior sobre a liberdade religiosa, proibindo propagandas ligadas às questões 

raciais – esses assuntos eram tidos como discursos comunistas – esforçando-se para criar uma 

ideia de povo brasileiro fundado em uma democracia racial inexistente (Barreto Júnior, 2021). 

Na prática, entretanto, a liberdade religiosa prevista na Constituição de 1967 coexistia 

com um Estado ditatorial aliado à cultura hegemônica, impedindo a livre expressão da crença 

não branca. Episódio emblemático ocorreu no dia 29 de agosto de 1971, no auge dos anos de 

chumbo, o Exu Sete da Lira, incorporado em Dona Cacilda de Assis, concedeu entrevistas nos 

programas do Chacrinha, na Globo, e de Flávio Cavalcante, na TV Tupi. Em ambos os 

programas, Seu Sete protagonizou uma grande gira de Umbanda, com a participação dos seus 

médiuns e tambores (Simas, 2022).  

O impacto foi imediato: por interferência dos militares, a Globo e a Tupi assinaram um 

acordo de autocensura, e o regime instaurou censura prévia aos dois programas. Além disso, 

foi criado um órgão federal controlador da Umbanda, instaurando-se uma sindicância que 

resultou na recomendação do fechamento do terreiro de Mãe Cacilda, sob a acusação de 

123



 

 

charlatanismo e propagação de crendice popular (Simas, 2022). Esse episódio ilustra, de forma 

contundente, como as religiões de matriz africana continuaram sendo perseguidas pelos 

próprios agentes do Estado, estando estes a serviço de uma branquitude que não tolerava a 

presença da cultura negra em espaços de visibilidade, destaque e protagonismo. 

3 O ESTADO E A CONSTITUIÇÃO FEDERAL DE 1988: ENTRE AVANÇOS E 

RETROCESSOS 

A Constituição Federal de 1988 trouxe matrizes significativas no enfrentamento ao 

racismo, estabelecendo diretrizes a serem observadas pelo legislador e pela sociedade em geral. 

Entretanto, o plano constitucional não foi suficiente para minimizar as mazelas de opressão 

racial, pois não basta a mudança da Constituição e das Leis senão houver, concomitantemente, 

a mudança das mentes condutoras dos processos democráticos, políticos e, sobretudo, 

decorrentes do capitalismo exploratório, sendo importante demarcar este campo de atuação do 

direito como forma de minimizar a questão relacionada ao racismo religioso. Assim, esta seção 

examinará os avanços e retrocessos na proteção das religiões de matriz africana no Brasil. 

3.1 OS AVANÇOS INSTITUCIONAIS NO COMBATE AO RACISMO RELIGIOSO 

Como foi possível examinar a partir do exposto, até a Ditadura Militar (1964 – 1985) as 

religiões de matriz africana não tinham muita proteção do Estado, sofrendo, inclusive, de 

repressões da instituição que deveria lhes protegerem. A Constituição Federal de 1988, 

atualmente vigente, é um marco no que tange à garantia de direitos humanos fundamentais. Ela 

representa uma forma de romper com toda violação às liberdades públicas e todo autoritarismo 

ocorrido durante o Regime Militar, tendo como missão principal assegurar uma melhor 

qualidade de vida a toda população. 

Nesse panorama, ela estabelece, em artigo 3º, os objetivos e compromissos da República 

Federativa do Brasil em construir uma sociedade justa, livre e solidária, buscando erradicar a 

pobreza, reduzir as desigualdades sociais e regionais, bem como combater todo tipo de 

discriminação e preconceito, promovendo o bem-estar geral (Brasil, 1988). Além disso, o artigo 

5º aborda as garantias fundamentais, tanto de Direito Material quanto de Direito Processual. É 

justamente no artigo 5º, inciso VI que se afasta, definitivamente, a expressão “bons costumes”, 

a qual remetia a uma perseguição às religiões afro-brasileiras, tornando inviolável a liberdade 

religiosa, “sendo assegurado o livre exercício dos cultos religiosos e garantida, na forma da lei, 

a proteção aos locais de culto e a suas liturgias” (Brasil, 1988). 

124



 

 

Ademais, em seu artigo 215, parágrafo 1º, a Constituição garante a todos o total 

exercício dos direitos culturais, devendo o Estado incentivar a difusão e a valorização de todas 

as manifestações, bem como protegê-las (Brasil, 1988). Tal dispositivo simboliza um 

encerramento com o discurso de que há uma democracia racial no país, reconhecendo as 

diversas etnias e culturas presentes no território brasileiro. Tal dispositivo simboliza um 

discurso de democracia racial no país, buscando reconhecer as diversas etnias e culturas 

presentes no território brasileiro. 

Em sintonia com a Constituição Federal, importantes normas jurídicas foram criadas 

focadas em combater discriminações e preconceitos de caráter racial. A Lei 7.716/89, conhecida 

como Lei de Racismo, determinou as condutas consideradas criminosas, sendo, inicialmente, 

todas as discriminações de raça ou de cor (Brasil, 1989). Posteriormente, a Lei 9.459/97 

modificou tal legislação e acrescentou preconceitos étnicos e religiosos (Brasil, 1997). Tal 

emenda foi comemorada pelos afro-religiosos, tendo em vista o seu papel de defender a 

liberdade e a dignidade religiosa.  

Recentemente, a Lei 14.532/2023 equiparou a injúria racial ao racismo, além de trazer 

o endurecimento das penas para quem incorrer nos delitos raciais. A norma, sancionada pelo 

Presidente Lula, passou a prever uma pena de um a três anos, cumulada com multa, para quem 

impedir ou empregar violência contra manifestações ou práticas religiosas, sem prejuízo da 

pena correspondente à violência. Já a discriminação ocorrida dentro de espaços religiosos, a lei 

determina a reclusão de dois a cinco anos. Por fim, qualquer tipo de intolerância religiosa nas 

redes sociais a pena cominada será de dois a cinco anos, mais multa (Brasil, 2023).  

Outro importante aparato legal foi a promulgação da Lei 12.288/2010, de autoria do 

senador Paulo Paim (PT), que instituiu o Estatuto de Igualdade Racial, com o intuito de 

“garantir à população negra a efetivação da igualdade de oportunidades, a defesa dos direitos 

étnicos individuais, coletivos e difusos e o combate à discriminação e às demais formas de 

intolerância étnica” (Brasil, 2010, art. 1º). Outrossim, os artigos 23 e 24 do referido Estatuto 

reafirmam a inviolabilidade da liberdade religiosa, apresentando os direitos que as religiões de 

matriz africana possuem para o seu pleno exercício, tais como “VII - o acesso aos órgãos e aos 

meios de comunicação para divulgação das respectivas religiões” (Brasil, 2010, art. 24). 

A Lei 10.639/2003, que alterou a Lei de Diretrizes e Bases da Educação, tornando 

obrigatório o ensino da história da África e da cultura africana e afro-brasileira no ensino básico 

(BRASIL, 2003), significou uma grande conquista para apagar o estigma de demonização ao 

africanismo construído ao longo da historicidade brasileira. Não obstante, a Lei 12.644/2012 

estabeleceu o Dia Nacional da Umbanda, devendo ser comemorado em 15 de novembro – data 

125



 

 

do mito da fundação da Umbanda, como já foi abordado acima (Brasil, 2012). Portanto, como 

se observa, após a Constituição Federal de 1988, houve uma mudança de paradigma acerca das 

religiões de matriz africana, saindo de momentos de extrema repressão para um período de 

maior proteção à população e às manifestações culturais pretas.  

3.2 O RACISMO RELIGIOSO E O PAPEL DO ESTADO DEPOIS DAS ELEIÇÕES DE 

2018 

Ao longo da história brasileira, o Estado adotou distintas posturas no que se refere às 

religiões afro-brasileiras, desde o disseminador de teorias raciais que levaram à perseguição das 

comunidades de terreiro até, com o advento da Constituição de 1988 e das políticas públicas de 

proteção às minorias, um garantidor e protetor de direitos africanistas. Entretanto, como se 

observou, os ataques aos terreiros e seus adeptos vem num crescente anualmente, sobretudo 

pelo discurso favorável ao silenciamento dessas comunidades dentro do meio evangélico.  

O maior problema é que essas declarações discriminatórias estão ocorrendo tanto em 

espaços religiosos, como nas igrejas, o que acaba incentivando os fiéis a efetuarem atos 

violentos contra as comunidades de terreiro, quanto nos Poderes da República, como o 

Legislativo, mediante o crescimento da chamada bancada evangélica em cada pleito eleitoral, 

e o Executivo, devido à ascensão de Jair Bolsonaro à Presidência em 2018. Em 2011, o deputado 

e pastor, Marco Feliciano, fez uma postagem no Twitter propagando um discurso religioso 

sobre a África:  

Africanos descendem de ancestral amaldiçoado por Noé. Isso é fato. O motivo da 

maldição é a polêmica. Não sejam irresponsáveis twitters rsss [...] sobre o continente 

africano repousa a maldição do paganismo, ocultismo, misérias, doenças oriundas de 

lá: ebola, Aids. Fome [...] Sendo possivelmente o 1o. Ato de homossexualismo da 

história. A maldição de Noé sobre canaã toca seus descendentes diretos, os africanos 

[sic] [...] (Feliciano, 2011). 

A atitude do parlamentar não é uma exceção, sendo este tipo de discurso racista e de 

dominação política e religiosa propagado com maior ênfase na atualidade. Não obstante, o 

sobrinho de Edir Macedo, fundador da Igreja Universal do Reino de Deus, o bispo Marcelo 

Crivella, publicou um livro, edição de 2002, em que ele atacava a moralidade e as tradições 

africanas, afirmando que o diabo usava a África para executar rituais perversos. Além disso, ele 

aconselhava que todas as pessoas que tivessem amuletos sagrados das religiões afro-brasileiras 

que os quebrassem ou levassem à igreja para que os pastores destruíssem (Simas, 2022).  

Em 2017, o deputado federal e então pré-candidato à Presidência da República, Jair 

Bolsonaro, pronunciou em um comício de campanha que o Brasil é um país cristão e que quem 

fosse contra, mude de país, ou se curve à maioria cristã (Bolsonaro, 2017). Em 2018, Jair 

126



 

 

Bolsonaro é eleito Presidente da República, atraindo para si uma gama de autoridades 

evangélicas para compor o seu governo. Desse modo, a partir deste momento, a laicidade do 

Estado e o incentivo a políticas públicas de proteção aos afro-religiosos são afastados, havendo 

uma forte aproximação com a Igreja, sobretudo a Evangélica, com pastores como Marco 

Feliciano, Silas Malafaia e Edir Macedo apoiando o atual governo e discursando contra o 

principal adversário político do Presidente, Lula e o PT. 

O aumento de ataques violentos às religiões de matriz africana não pode ser separado 

desses debates sobre fundamentos políticos e éticos do Estado e da sociedade 

brasileira. Se, por um lado, a violência crescente dos ataques reflete uma forma mais 

atuante e violenta do cristianismo evangélico, como observa Miranda, por outro, ele 

também está sendo impulsionado pela recente guinada à extrema direita na política 

brasileira. A associação entre agendas políticas evangélicas e o populismo 

antidemocrático do governo de Jair Bolsonaro resultou em desmantelamento e 

reorganização de agências e programas federais dedicados à proteção dos direitos 

humanos em geral, bem como dos direitos religiosos dos adeptos de religiões de 

matriz africana, em especial (Hartikainen, 2021, p. 96). 

Além dessa, existem diversas declarações e ações de Jair Bolsonaro, enquanto 

Presidente, e de seus aliados, que trazem ao centro da política a cristandade, rompendo com o 

paradigma constitucional do Estado Laico. Pode-se citar como exemplos a renomeação do 

Ministério da Mulher, da Igualdade Racial e dos Direitos Humanos para Ministério da Mulher, 

Família e Direitos Humanos, excluindo o princípio basilar da igualdade racial; a nomeação de 

Sérgio Camargo – negacionista referente à existência de um racismo estrutural no Brasil – para 

comandar a Fundação Palmares, que tem a função de preservar a cultura afro-brasileira 

(Hartikainen, 2021). Vale mencionar que, durante a gestão de Sérgio Camargo, foi retirada o 

machado de Xangô – Orixá da Justiça – do logotipo da Fundação, substituindo pelas cores da 

bandeira verde e amarela, caracterizando um evidente apagamento cultural. 

Entre outros exemplos, tem-se o Ex-Presidente Bolsonaro afirmando, na abertura da 

Assembleia Geral da ONU, que o Brasil é um país conservador e cristão, bem como na Marcha 

para Jesus, ocorrida em 2022, no qual ele diz que o Brasil está “condenado a ser cristão” 

(Bolsonaro, 2022). Além disso, Damares Alves, Ex-Ministra da Mulher, Família e Direitos 

Humanos, se dizia “terrivelmente evangélica”, representando esse segmento e, 

consequentemente, afastando as ações do Estado na efetiva garantia de direitos às comunidades 

de terreiro. Outro fato marcante foi a retirada, em 2020, do quadro “Orixás” do salão nobre do 

Palácio do Planalto – clássica obra que estava exposta desde 2010 (Santos, 2023). 

 Ademais, verificou-se, ainda, que na eleição presidencial de 2022, novamente, a pauta 

religiosa foi usada para atrair eleitores. Em agosto de 2022, o deputado federal, Marco 

Feliciano, e a então Primeira Dama, Michelle Bolsonaro (2022), postaram em suas redes sociais 

um vídeo em que o Presidente Lula, principal adversário de Bolsonaro nas eleições, recebe um 

127



 

 

banho de pipoca de mães de santo da Umbanda e do Candomblé. A pipoca, para os africanistas, 

representa abertura de caminhos e prosperidade, contudo, essas autoridades públicas 

associaram a prática ao demônio, evidenciando, mais uma vez, o racismo religioso da 

branquitude que comanda o país. 

Se, antes do regime atual, uma parcela desses ataques recebeu o devido tratamento 

legal por conta de sua impropriedade em uma sociedade democrática de direito, o 

apoio aberto de Bolsonaro a uma agenda política cristã agressivamente evangélica 

resultou em efeito oposto: um senso de impunidade e pretexto, entre os responsáveis, 

para atacar religiões de matriz africana parece ter se intensificado desde sua ascensão 

ao poder (Hartikainen, 2021, p. 97). 

Desse modo, se nos anos 2000 o Estado investiu em ações legais e políticas que 

assegurassem a liberdade religiosa e a proteção dos direitos dos adeptos das religiões de matriz 

africana por intermédio de uma democracia participativa que escutava os movimentos sociais 

negros, nos últimos quatro anos, de 2018 a 2022, observou-se uma forte ligação entre Estado e 

Religião, que impossibilitou a livre prática afro-religiosa, haja vista o medo gerado aos 

praticantes, ante a imposição de uma verdade cristã como algo universal, excluindo os 

diferentes credos. 

Todavia, apesar da tentativa de incluir a pauta religiosa nas eleições de 2022 para 

impedir o retorno do Partido dos Trabalhadores ao poder político, Luiz Inácio Lula da Silva foi 

eleito Presidente da República, recebendo, dessa forma, a missão de retomar a estabilidade 

democrática no Brasil. Sob a bandeira governamental de “União e Reconstrução”, o Governo 

Lula recriou o Ministério da Igualdade Racial e o Ministério dos Direitos Humanos e da 

Cidadania, honrando o compromisso firmado com o movimento negro.  

Entre as medidas criadas pelo Governo Lula, cita-se a criação, dentro do Ministério da 

Igualdade Racial, de um grupo de trabalho focado a desenvolver políticas de enfrentamento ao 

racismo religioso, a sanção da Lei Nº 14.519/2023, no qual instituiu o Dia Nacional das 

Tradições das Raízes de Matrizes Africanas e Nações do Candomblé, a ser comemorado em 21 

de março, o retorno do quadro “Orixás” ao Palácio do Planalto, a reinserção do machado de 

Xangô no logotipo da Fundação Palmares e a elaboração de um questionário, no âmbito do 

Ministério dos Direitos Humanos e da Cidadania, com o intuito de identificar, de maneira mais 

precisa, as agressões sofridas pelos terreiros e, por meio desses dados, construir políticas 

públicas de proteção às comunidades africanistas.  

Ademais, o Presidente Lula editou o Decreto Nº 12.278/2024 com o objetivo de instituir 

a Política Nacional para Povos e Comunidades Tradicionais de Terreiro e de Matriz Africana. 

A norma jurídica supracitada visa promover medidas entre os diversos setores da sociedade, 

buscando o reconhecimento, o respeito e a valorização da cultura e memória afrodescendente. 

128



 

 

O referido Decreto elenca diversos princípios, objetivos – como a necessidade de se enfrentar 

o racismo religioso –, planos de ação e a criação de um comitê gestor instituído conjuntamente 

pelos Ministérios da Igualdade Racial, dos Direitos Humanos e Cidadania, da Justiça e 

Segurança Pública, da Cultura e do Desenvolvimento Agrário e Agricultura Familiar, que terá 

a finalidade de “monitorar e avaliar a implementação da Política Nacional para Povos e 

Comunidades Tradicionais de Terreiro e de Matriz Africana e dos seus planos de ação bienais” 

(Brasil. 2024).  

Portanto, é necessário que, em primeiro lugar, o Estado adote políticas protetivas aos 

povos de terreiro e combata o racismo religioso, ratificando, ainda, a laicidade estatal, ações 

estas que vem sendo realizadas, progressivamente, com o retorno de Lula à Presidência da 

República. Outrossim, um investimento massivo em educação informativa seria crucial para as 

pessoas compreenderem o que, de fato, os afro-religiosos acreditam e o que acontece dentro 

dos seus cultos. Somente uma educação crítica e libertadora, defendida por Paulo Freire (2013), 

possibilitará uma mudança na realidade concreta.   

3.3 O RACISMO RELIGIOSO A PARTIR DE CASOS CONCRETOS  

Inicialmente, vale dizer que, de acordo com os dados do Ministério da Família, Mulher 

e Direitos Humanos, houve um aumento, em 2021, de 141% nas denúncias de intolerância 

religiosa comparado ao ano anterior, sendo a maioria de elas são de praticantes das religiões 

afro-brasileiras (Holanda, 2022). Em 2018, pelo menos 30% das denúncias foram de adeptos 

das religiões afro-brasileiras (Nogueira, 2020).  

Na atualidade, os maiores algozes, responsáveis pelos ataques aos afro-religiosos, são 

do movimento evangélico, que vem crescendo nos últimos anos. Um dos casos mais 

emblemáticos se refere à mãe Gilda de Ogum, do Ilê Axé Abassá de Ogum, em que o seu 

terreiro, localizado em Salvador na Bahia, no final de 1999, foi invadido por fundamentalistas 

da Igreja Universal do Reino de Deus (IURD). Dois meses depois, um jornal dessa mesma 

igreja publicou a foto de mãe Gilda com a seguinte manchete: “Macumbeiros charlatões lesam 

a vida e o bolso de clientes”. A mãe de santo, ao ver a publicação, não resistiu e faleceu de 

infarto no dia 21 de janeiro de 2021 (Simas, 2022). Em homenagem à Ialorixá, a Lei 

11.635/2007, sancionada pelo então Presidente Lula, instituiu o dia 21 de janeiro como o Dia 

Nacional de Combate à Intolerância Religiosa (Brasil, 2007).  

Dando continuidade às exemplificações, em janeiro de 2021, o jornal Extra teve acesso 

a um inquérito da polícia civil, em que traficantes evangélicos se aliaram a milicianos para 

129



 

 

expandir o “Complexo de Israel” – regiões de Brás de Pina, Vigário Geral, Parada de Lucas e 

Cidade Alta no Rio de Janeiro –, proibindo a práticas das religiões afro-brasileiras, expulsado 

pais e mães de santo da comunidade e impedindo o uso de roupas brancas ligadas a essas 

religiões (Traficantes, 2021).  

Em junho de 2022, em Ribeirão das Neves (MG), uma mãe perdeu a guarda de sua filha 

de 14 anos, que tinha problemas neurológicos, por tê-la levado a um terreiro de Umbanda em 

busca de cura. Após a adolescente ter uma convulsão na escola, ela foi abordada pelo Conselho 

Tutelar, que, ao saber da sua frequência aos rituais umbandistas, alegou que a mãe não era apta 

para a guarda, citando, inclusive, o contato da menina com "sangue de galinha", uma prática 

comum nessas religiões para obter vitalidade. A denúncia foi acolhida pela 2ª Vara da Infância 

e Juventude, que ordenou o recolhimento da jovem para um abrigo. O caso evidencia um ato 

de racismo religioso, já que situações semelhantes não são relatadas com famílias de outras 

religiões, como a evangélica ou a católica. Sendo assim, o que se observa é mais uma tentativa 

arbitrária da classe dominante em reprimir afro-religiosos, obtendo legitimação do Poder 

Judiciário. Segundo Hédio Silva Jr, coordenador do Instituto de Defesa dos Direitos das 

Religiões Afro-Brasileiras (Idafro): 

[..] a acusação está mais interessada em saber o que houve no ritual do que escutar a 

mãe. O coordenador ainda aponta que não houve escolha qualificada, sendo um 

processo que seguiu sem provas suficientes, inclusive, sem exame de corpo de delito 

e sem que as partes, a mãe, filha e a sacerdotisa do culto, fossem ouvidas (Lacerda, 

2022). 

Por fim, em meio à tragédia climática no estado do Rio Grande do Sul, ocorrida em 

maio de 2024, uma influenciadora digital associou as enchentes à forte presença das religiões 

de matrizes africanas no referido ente federativo. Entre os comentários discriminatórios, 

proferidos por ela em suas redes sociais, menciona-se:  

O que está acontecendo no Rio Grande do Sul: Deus está descendo com sua ira total. 

Eu não sei se vocês sabem, mas o estado do Rio Grande do Sul é um dos estados com 

o maior número de terreiros de macumba, mais do que a Bahia. Alguns profetas já 

estavam anunciando sobre algo que ia acontecer no Rio Grande do Sul devido à ira de 

Deus mesmo. Então, as pessoas estão brincando [...] (Uol, 2024).  

De forma assertiva, o Ministério Público de Minas Gerais ofereceu denúncia contra a 

influenciadora pela prática do crime de intolerância religiosa, nos termos da Lei nº 7.716/1989. 

A Promotora de Justiça argumentou que a mulher incitou seus seguidores a discriminar as 

religiões de matrizes africanas (Mulher, 2024). É lamentável que, em momento de tanto 

sofrimento do povo gaúcho, em razão dos acontecimentos climáticos, pessoas, pertencentes da 

cultura dominante, se aproveitem para perseguir os africanistas, bem como disseminar o ódio e 

a desinformação acerca de suas crenças.   

130



 

 

Fica nítido, portanto, que esses casos citados são algumas das violências físicas, morais 

e simbólicas sofridas diariamente por adeptos das religiões de matriz africana, o que acaba 

nascendo um medo de se denominar como praticante de tais crenças. Todas essas agressões são 

motivadas por uma falsa ideia de superioridade da cultura hegemônica, em que se tenta apagar 

todas as marcas consideradas negras, colocando-os como os salvadores e purificadores do 

“atraso” cultural afro-brasileiro. 

4 CONCLUSÃO 

Conclui-se que, a partir de um estudo histórico acerca da construção das relações sociais 

no Brasil e de suas legislações constitucionais e infraconstitucionais, a intolerância às religiões 

de matriz africana no Brasil possui raízes essencialmente raciais, fruto do processo histórico de 

escravidão, embranquecimento e criminalização cultural. Esse racismo religioso e epistêmico 

persiste, evidenciado pelo contínuo apagamento da cultura negra, sobretudo por segmentos 

religiosos hegemônicos. 

Embora a população negra represente a maioria da sociedade, seus saberes seguem 

marginalizados pelo poder político e religioso. Apesar dos avanços institucionais, o período 

entre 2018 e 2022 marcou um tamanho retrocesso, com a aproximação entre Estado e setores 

evangélicos, que enfraqueceu políticas voltadas à proteção das minorias e comprometeu a 

democracia participativa, substituída por uma lógica fundamentalista e excludente.  

Superar essa realidade exige a reinvenção do Estado como agente integrador da 

pluralidade, por meio de políticas voltadas à educação, tanto na esfera escolar, em consonância 

com a Lei 10.639/2003, quanto nos meios de comunicação, seja na televisão, redes sociais e 

sites governamentais. Esse processo deve ser orientado pela afrocentricidade (Nogueira, 2020), 

garantindo o protagonismo do sujeito negro e o reconhecimento da diversidade religiosa. 

Assim, será possível construir uma sociedade em que tradições como a Umbanda, o Candomblé, 

a Quimbanda e os Batuques possam existir sem o estigma da discriminação ou do ódio. 

 

REFERÊNCIAS 

ALMEIDA, Silvio Luiz de. Racismo Estrutural. São Paulo: Sueli Carneiro; Editora Jandaíra, 

2021.  

BARRETO JÚNIOR, Jurandir Antonio Sá. Discriminação Legal às Religiões de Matrizes 

Africanas (1889 – 1988). Revista Em Favor de Igualdade Racial, Rio Branco, Acre, v. 4, n.3, 

p.115-128, 2021. Disponível em: https://periodicos.ufac.br/index.php/RFIR/article/view/5051. 

Acesso em: 20 ago. 2022. 

131

https://periodicos.ufac.br/index.php/RFIR/article/view/5051


 

 

BENTO, Cida. O pacto da branquitude. 1ª ed. São Paulo: Companhia das Letras, 2022. 

BOLSONARO diz que o Brasil ‘está condenado a ser cristão’. CartaCapital, 14 ago. 2022. 

Disponível em: https://www.cartacapital.com.br/politica/bolsonaro-diz-que-o-brasil-esta-

condenado-a-ser-cristao/. Acesso em: 21 ago. 2022. 

BOLSONARO, Jair. Não tem essa historinha de Estado Laico não... Twitter. Disponível em: 

https://twitter.com/psol50/status/1052249493788389378. Acesso em: 21 ago. 2022. 

BORGES, Juliana. Encarceramento em massa. São Paulo: Sueli Carneiro; Editora Jandaíra, 

2020. 

BRASIL. Constituição (1824). In: Diário Oficial, Rio de Janeiro, RJ, 22 abril 1824. Disponível 

em: http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao24.htm . Acesso em: 20 

ago. 2022.  

BRASIL. Constituição da República dos Estados Unidos do Brasil (1891). In: Diário Oficial, 

Rio de Janeiro, 24 fev. 1891. Disponível em: 

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao91.htm. Acesso em: 20 ago. 

2022. 

BRASIL. Constituição da República dos Estados Unidos do Brasil (1934). In: Diário Oficial, 

Rio de Janeiro, 16 jul. 1934. Disponível em: 

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao34.htm. Acesso em: 20 ago. 

2022. 

BRASIL. Constituição da República dos Estados Unidos do Brasil. In: Diário Oficial, Rio de 

Janeiro, 10 jan. 1937.  Disponível em: 

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao37.htm. Acesso em: 20 ago. 

2022. 

BRASIL. Constituição da República Federativa do Brasil de 1967. In: Diário Oficial da 

República Federativa do Brasil, Brasília, 24 jan. 1967. Disponível em: 

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao67.htm. Acesso em: 20 ago. 

2022.  

BRASIL. Constituição da República Federativa do Brasil. In: Diário Oficial da República 

Federativa do Brasil, Brasília, 5 out. 1988. Disponível em: 

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao.htm. Acesso em: 20 ago. 2022. 

BRASIL. Constituição dos Estados Unidos do Brasil (1946). In: Diário Oficial, Rio de Janeiro, 

18 set. 1946. Disponível em: 

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao46.htm. Acesso em: 20 ago. 

2022. 

BRASIL. Decreto Nº 12.278, de 29 de novembro de 2024. Institui a Política Nacional para 

Povos e Comunidades Tradicionais de Terreiro e de Matriz Africana. In: Diário Oficial da 

República Federativa do Brasil, Brasília, 29 nov. 2024. Disponível em: 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2023-2026/2024/decreto/d12278.htm. Acesso em: 

14 ago. 2025.  

132

https://www.cartacapital.com.br/politica/bolsonaro-diz-que-o-brasil-esta-condenado-a-ser-cristao/
https://www.cartacapital.com.br/politica/bolsonaro-diz-que-o-brasil-esta-condenado-a-ser-cristao/
https://twitter.com/psol50/status/1052249493788389378
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao24.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao91.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao34.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao37.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao67.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao46.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2023-2026/2024/decreto/d12278.htm


 

 

BRASIL. Decreto Nº 847, de 11 de outubro de 1890. Promulga o Código Penal. In: Diário 

Oficial. Disponível em: http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto/1851-1899/d847.htm. 

Acesso em: 20 ago. 2022. 

BRASIL. Decreto-Lei Nº 2.848, de 7 de dezembro de 1940. Código Penal. In: Diário Oficial, 

Rio de Janeiro, 7 dez. 1940. Disponível em: http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto-

lei/del2848.htm. Acesso em: 20 ago. 2022. 

BRASIL. Decreto-Lei Nº 3. 688, de 3 de outubro de 1941. Lei das Contravenções Penais. In: 

Diário Oficial, Rio de Janeiro, 3 out. 1941. Disponível em: 

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto-lei/del3688.htm. Acesso em: 20 ago. 2022. 

BRASIL. Lei de 16 de dezembro de 1830. Manda executar o Código Criminal. In: Diário 

Oficial. Disponível em: http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/lim/LIM-16-12-1830.htm. 

Acesso em: 20 ago. 2022.  

BRASIL. Lei Nº 10. 639, 9 de janeiro de 2003. Altera a Lei no 9.394, de 20 de dezembro de 

1996, que estabelece as diretrizes e bases da educação nacional, para incluir no currículo oficial 

da Rede de Ensino a obrigatoriedade da temática "História e Cultura Afro-Brasileira", e dá 

outras providências. In: Diário Oficial da República Federativa do Brasil, Brasília, 09 jan. 

2003. Disponível em: http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/2003/l10.639.htm. Acesso em: 

20 ago. 2022. 

BRASIL. Lei Nº 11. 635, de 27 de dezembro de 2007. Institui o Dia Nacional de Combate à 

Intolerância Religiosa. In: Diário Oficial da República Federativa do Brasil, Brasília, 27 dez. 

2007. Disponível em: http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-

2010/2007/lei/l11635.htm.  Acesso em: 21 ago. 2022. 

BRASIL. Lei Nº 12. 288, de 20 de julho de 2010. Institui o Estatuto da Igualdade Racial; altera 

as Leis nos 7.716, de 5 de janeiro de 1989, 9.029, de 13 de abril de 1995, 7.347, de 24 de julho 

de 1985, e 10.778, de 24 de novembro de 2003. In: Diário Oficial da República Federativa 

do Brasil, Brasília, 20 jul. 2010. Disponível em: 

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2010/lei/l12288.htm. Acesso em: 20 ago. 

2022. 

BRASIL. Lei Nº 12. 644, de 16 de maio de 2012. Institui o Dia Nacional da Umbanda. In: 

Diário Oficial da República Federativa do Brasil, Brasília, 16 mai. 2007. Disponível em: 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2011-

2014/2012/lei/l12644.htm#:~:text=LEI%20N%C2%BA%2012.644%2C%20DE%2016,o%20

Dia%20Nacional%20da%20Umbanda.  Acesso em: 21 ago. 2022. 

BRASIL. Lei Nº 14. 532, de 11 de janeiro de 2023. Altera a Lei nº 7.716, de 5 de janeiro de 

1989 (Lei do Crime Racial), e o Decreto-Lei nº 2.848, de 7 de dezembro de 1940 (Código 

Penal), para tipificar como crime de racismo a injúria racial, prever pena de suspensão de direito 

em caso de racismo praticado no contexto de atividade esportiva ou artística e prever pena para 

o racismo religioso e recreativo e para o praticado por funcionário público. In: Diário Oficial 

da República Federativa do Brasil, Brasília, 11 jan. 2023. Disponível em: 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2023-2026/2023/Lei/L14532.htm#art1. Acesso 

em: 16 jun. 2024. 

133

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto/1851-1899/d847.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto-lei/del2848.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto-lei/del2848.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto-lei/del3688.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/lim/LIM-16-12-1830.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/2003/l10.639.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2007/lei/l11635.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2007/lei/l11635.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2010/lei/l12288.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2011-2014/2012/lei/l12644.htm#:~:text=LEI%20N%C2%BA%2012.644%2C%20DE%2016,o%20Dia%20Nacional%20da%20Umbanda
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2011-2014/2012/lei/l12644.htm#:~:text=LEI%20N%C2%BA%2012.644%2C%20DE%2016,o%20Dia%20Nacional%20da%20Umbanda
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2011-2014/2012/lei/l12644.htm#:~:text=LEI%20N%C2%BA%2012.644%2C%20DE%2016,o%20Dia%20Nacional%20da%20Umbanda
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2023-2026/2023/Lei/L14532.htm#art1


 

 

BRASIL. Lei Nº 7. 716, de 5 de janeiro de 1989. Define os crimes resultantes de preconceito 

de raça ou de cor. In: Diário Oficial da República Federativa do Brasil, Brasília, 5 jan. 1989. 

Disponível em: http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l7716.htm. Acesso em: 20 ago. 2022. 

BRASIL. Lei Nº 9. 459, de 13 de maio de 1997. Altera os arts. 1º e 20 da Lei nº 7.716, de 5 de 

janeiro de 1989, que define os crimes resultantes de preconceito de raça ou de cor, e acrescenta 

parágrafo ao art. 140 do Decreto-lei nº 2.848, de 7 de dezembro de 1940. In: Diário Oficial da 

República Federativa do Brasil, Brasília, 13 maio 1997. Disponível em: 

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l9459.htm. Acesso em: 20 ago. 2022. 

COSTA, Marcos. Cap. 2: Período Colonial (1534 – 1822). Subcap.: Os Escravos. A história 

do Brasil para quem tem pressa. Rio de Janeiro: Valentina, 2016. p. 31 – 32. 

EFRAIM, Anita. Bolsonaro na ONU: ‘Brasil é um país cristão e conservador e tem na família 

a sua base’. Yahoo Notícias, 22 set. 2020. Disponível em: 

https://esportes.yahoo.com/noticias/bolsonaro-na-onu-brasil-e-um-pais-cristao-e-conservador-

e-tem-na-familia-sua-base-141526978.html. Acesso em: 21 ago. 2022. 

FELICIANO, Marco. Africanos descendem de ancestral amaldiçoado por Noé... Twitter, 30 

mar. 2011. 

FREIRE, Paulo. Pedagogia do Oprimido. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2013. p.27.  

Governo Federal anuncia pacote pela Igualdade Racial. Gov.br, 23 mar. 2023. Disponível em: 

https://www.gov.br/igualdaderacial/pt-br/assuntos/copy2_of_noticias/governo-federal-

anuncia-pacote-pela-igualdade-racial. Acesso em: 19 ago. 2023. 

HARTIKAINEN, Elina Inkeri. Racismo Religioso, Discriminação e Preconceito Religioso, 

Liberdade Religiosa: controvérsias sobre as relações entre Estado e Religião no Brasil atual. 

Debates do NER, Porto Alegre, ano 21, n. 40, p. 89-114, 2021. Disponível em: 

https://www.seer.ufrgs.br/debatesdoner/article/view/120588. Acesso em: 21 ago. 2022. 

HOLANDA, Letícia. Denúncias de intolerância religiosa cresceram 141% no Brasil em 2021. 

Metrópoles, 21 jan. 2022. Disponível em: https://www.metropoles.com/brasil/denuncias-de-

intolerancia-religiosa-cresceram-141-no-brasil-em-2021. Acesso em: 20 ago. 2022. 

HOLANDA, Letícia. Lula sanciona Dia Nacional de Tradições de Raízes de Matrizes Africanas 

e Nações do Candomblé. G1, 06 jan. 2023. Disponível em: 

https://g1.globo.com/politica/noticia/2023/01/06/lula-sanciona-dia-nacional-de-tradicoes-de-

raizes-de-matrizes-africanas-e-nacoes-do-candomble.ghtml. Acesso em: 19 ago. 2023. 

LACERDA, Victor. “Tiraram um pedaço de mim”, diz mãe que perdeu a guarda da filha por 

levá-la à umbanda. Terra, 14 jun. 2022. Disponível: https://www.terra.com.br/nos/tiraram-um-

pedaco-de-mim-diz-mae-que-perdeu-a-guarda-da-filha-por-leva-la-a-

umbanda,de4f8643621fa8c0e6135b91be003cf3orztenf8.html. Acesso em: 21 ago. 2022. 

MENEZES, Cynara. Machado de Xangô volta a ser símbolo da Fundação Cultural Palmares. 

Fórum, 26 mar. 2024. Disponível em: https://www.metropoles.com/brasil/orixas-retirado-na-

gestao-bolsonaro-volta-ao-salao-nobre-do-planalto. Acesso em: 16 jun. 2024. 

134

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l7716.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l9459.htm
https://esportes.yahoo.com/noticias/bolsonaro-na-onu-brasil-e-um-pais-cristao-e-conservador-e-tem-na-familia-sua-base-141526978.html
https://esportes.yahoo.com/noticias/bolsonaro-na-onu-brasil-e-um-pais-cristao-e-conservador-e-tem-na-familia-sua-base-141526978.html
https://www.gov.br/igualdaderacial/pt-br/assuntos/copy2_of_noticias/governo-federal-anuncia-pacote-pela-igualdade-racial
https://www.gov.br/igualdaderacial/pt-br/assuntos/copy2_of_noticias/governo-federal-anuncia-pacote-pela-igualdade-racial
https://www.seer.ufrgs.br/debatesdoner/article/view/120588
https://www.metropoles.com/brasil/denuncias-de-intolerancia-religiosa-cresceram-141-no-brasil-em-2021
https://www.metropoles.com/brasil/denuncias-de-intolerancia-religiosa-cresceram-141-no-brasil-em-2021
https://g1.globo.com/politica/noticia/2023/01/06/lula-sanciona-dia-nacional-de-tradicoes-de-raizes-de-matrizes-africanas-e-nacoes-do-candomble.ghtml
https://g1.globo.com/politica/noticia/2023/01/06/lula-sanciona-dia-nacional-de-tradicoes-de-raizes-de-matrizes-africanas-e-nacoes-do-candomble.ghtml
https://www.terra.com.br/nos/tiraram-um-pedaco-de-mim-diz-mae-que-perdeu-a-guarda-da-filha-por-leva-la-a-umbanda,de4f8643621fa8c0e6135b91be003cf3orztenf8.html
https://www.terra.com.br/nos/tiraram-um-pedaco-de-mim-diz-mae-que-perdeu-a-guarda-da-filha-por-leva-la-a-umbanda,de4f8643621fa8c0e6135b91be003cf3orztenf8.html
https://www.terra.com.br/nos/tiraram-um-pedaco-de-mim-diz-mae-que-perdeu-a-guarda-da-filha-por-leva-la-a-umbanda,de4f8643621fa8c0e6135b91be003cf3orztenf8.html
https://www.metropoles.com/brasil/orixas-retirado-na-gestao-bolsonaro-volta-ao-salao-nobre-do-planalto
https://www.metropoles.com/brasil/orixas-retirado-na-gestao-bolsonaro-volta-ao-salao-nobre-do-planalto


 

 

MICHELLE Bolsonaro ataca Lula com vídeo que associa umbanda às trevas. Terra, 09 ago. 

2022. Disponível em: https://www.terra.com.br/noticias/michelle-bolsonaro-ataca-lula-com-

video-que-associa-umbanda-as-trevas,8671ea2d580e89879179a14c4335a10c3gycjs8l.html. 

Acesso em: 21 ago. 2022. 

Mulher é denunciada pelo crime de intolerância religiosa após postar vídeo no qual associa a 

tragédia climática do Rio Grande do Sul a religiões de matriz africana. MPMG, 17 maio 2024. 

Disponível em: https://www.mpmg.mp.br/portal/menu/comunicacao/noticias/mulher-e-

denunciada-pelo-crime-de-intolerancia-religiosa-apos-postar-video-no-qual-associa-a-

tragedia-climatica-do-rio-grande-do-sul-a-religioes-de-matriz-africana.shtml. Acesso em: 16 

jun. 2024. 

NOGUEIRA, Sidnei. Intolerância Religiosa. São Paulo: Sueli Carneiro; Editora Jandaíra, 

2020. 

ORO, Ari Pedro; BEM, Daniel F. de. A discriminação contra as religiões afro-brasileiras: ontem 

e hoje. Ciências, Letras, Porto Alegre, n. 44 p. 301-318, jul. dez,PIL 2008. Disponível em: 

http://fapa.com.br/ciênciaseletras . Acesso em: 20 ago. 2022. 

PIERANGELI, José Henrique. Códigos Penais do Brasil. Evolução história. 2° Ed. São 

Paulo: Editora Revista dos Tribunais, 2001. 

PILÃO, Valéria; FALEIROS, Juliana Leme. Racismo religioso na sociedade brasileira: reflexo 

da democracia restrita. Revista Brasileira de História das Religiões, ANPUH, Ano XV, n.43, 

2022. Disponível em: https://periodicos.uem.br/ojs/index.php/RbhrAnpuh/article/view/62731. 

Acesso em: 20 ago. 2022. 

Respeite o meu terreiro. Ministério dos Direitos Humanos e Cidadania, 13 mai. 2024. 

Disponível em: https://www.gov.br/mdh/pt-br/navegue-por-temas/liberdade-religiosa/respeite-

meu-terreiro. Acesso em: 16 jun. 2024. 

SANTOS, Daniela. Orixás, retirado na gestão Bolsonaro, volta ao salão nobre do Planalto. 

Metrópoles, 28 abr. 2023. Disponível em: https://revistaforum.com.br/blogs/socialista-

morena/2023/4/28/machado-de-xang-volta-ser-simbolo-da-fundao-cultural-palmares-

135065.html. Acesso em: 16 jun. 2024. 

SCHNEEBERGER, Carlos. Minimanual compacto de história do Brasil. São Paulo: Rideel, 

2003.  

SCHUCMAN, Lia Vainer. Entre o encardido, o branco e o branquíssimo: branquitude, 

hierarquia e o poder na cidade de São Paulo. São Paulo:  Annablume, 2015. p. 56.  

SIMAS, Luiz Antonio. Umbandas: uma história do Brasil. 3 ed. Rio de Janeiro: Civilização 

Brasileira, 2022.  

TRAFICANTES evangélicos fecham pacto com milícia para expandir “Complexo de Israel”. 

Extra, 03 jan. 2021. Disponível em: https://extra.globo.com/casos-de-policia/traficantes-

evangelicos-fecham-pacto-com-milicia-para-expandir-complexo-de-israel-24821015.html. 

Acesso em: 21 ago. 2022. 

135

https://www.terra.com.br/noticias/michelle-bolsonaro-ataca-lula-com-video-que-associa-umbanda-as-trevas,8671ea2d580e89879179a14c4335a10c3gycjs8l.html
https://www.terra.com.br/noticias/michelle-bolsonaro-ataca-lula-com-video-que-associa-umbanda-as-trevas,8671ea2d580e89879179a14c4335a10c3gycjs8l.html
https://www.mpmg.mp.br/portal/menu/comunicacao/noticias/mulher-e-denunciada-pelo-crime-de-intolerancia-religiosa-apos-postar-video-no-qual-associa-a-tragedia-climatica-do-rio-grande-do-sul-a-religioes-de-matriz-africana.shtml
https://www.mpmg.mp.br/portal/menu/comunicacao/noticias/mulher-e-denunciada-pelo-crime-de-intolerancia-religiosa-apos-postar-video-no-qual-associa-a-tragedia-climatica-do-rio-grande-do-sul-a-religioes-de-matriz-africana.shtml
https://www.mpmg.mp.br/portal/menu/comunicacao/noticias/mulher-e-denunciada-pelo-crime-de-intolerancia-religiosa-apos-postar-video-no-qual-associa-a-tragedia-climatica-do-rio-grande-do-sul-a-religioes-de-matriz-africana.shtml
http://fapa.com.br/ciênciaseletras
https://periodicos.uem.br/ojs/index.php/RbhrAnpuh/article/view/62731
https://www.gov.br/mdh/pt-br/navegue-por-temas/liberdade-religiosa/respeite-meu-terreiro
https://www.gov.br/mdh/pt-br/navegue-por-temas/liberdade-religiosa/respeite-meu-terreiro
https://revistaforum.com.br/blogs/socialista-morena/2023/4/28/machado-de-xang-volta-ser-simbolo-da-fundao-cultural-palmares-135065.html
https://revistaforum.com.br/blogs/socialista-morena/2023/4/28/machado-de-xang-volta-ser-simbolo-da-fundao-cultural-palmares-135065.html
https://revistaforum.com.br/blogs/socialista-morena/2023/4/28/machado-de-xang-volta-ser-simbolo-da-fundao-cultural-palmares-135065.html
https://extra.globo.com/casos-de-policia/traficantes-evangelicos-fecham-pacto-com-milicia-para-expandir-complexo-de-israel-24821015.html
https://extra.globo.com/casos-de-policia/traficantes-evangelicos-fecham-pacto-com-milicia-para-expandir-complexo-de-israel-24821015.html


 

 

UOL. Tragédia no RS e 'macumba': MP denuncia influenciadora por intolerância religiosa por 

associação. YouTube, 18 mai. 2024. Disponível em: https://youtu.be/Fr9yofa8k-

w?si=sbch_JgNMe4ujFIC. Acesso em: 16 jun. 2024.  

136

https://youtu.be/Fr9yofa8k-w?si=sbch_JgNMe4ujFIC
https://youtu.be/Fr9yofa8k-w?si=sbch_JgNMe4ujFIC

