
XXXII CONGRESSO NACIONAL DO 
CONPEDI SÃO PAULO - SP

DIREITO E RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS

VLADIMIR BREGA FILHO

BENJAMIN XAVIER DE PAULA

ADILSON JOSÉ MOREIRA



Copyright © 2025 Conselho Nacional de Pesquisa e Pós-Graduação em Direito 

Todos os direitos reservados e protegidos. Nenhuma parte destes anais poderá ser reproduzida ou transmitida 
sejam quais forem os meios empregados sem prévia autorização dos editores. 

Diretoria – CONPEDI 
Presidente - Profa. Dra. Samyra Haydêe Dal Farra Naspolini - FMU – São Paulo 
Diretor Executivo - Prof. Dr. Orides Mezzaroba - UFSC – Santa Catarina 
Vice-presidente Norte - Prof. Dr. Jean Carlos Dias - Cesupa – Pará 
Vice-presidente Centro-Oeste - Prof. Dr. José Querino Tavares Neto - UFG – Goiás 
Vice-presidente Sul - Prof. Dr. Leonel Severo Rocha - Unisinos – Rio Grande do Sul 
Vice-presidente Sudeste - Profa. Dra. Rosângela Lunardelli Cavallazzi - UFRJ/PUCRio – Rio de Janeiro 
Vice-presidente Nordeste - Prof. Dr. Raymundo Juliano Feitosa - UNICAP - Pernambuco 
 
Representante Discente: Prof. Dr. Abner da Silva Jaques - UPM/UNIGRAN - Mato Grosso do Sul 

Conselho Fiscal: 
Prof. Dr. José Filomeno de Moraes Filho - UFMA - Maranhão 
Prof. Dr. Caio Augusto Souza Lara - SKEMA/ESDHC/UFMG - Minas Gerais  
Prof. Dr. Valter Moura do Carmo - UFERSA - Rio Grande do Norte 
Prof. Dr. Fernando Passos – UNIARA - São Paulo 
Prof. Dr. Edinilson Donisete Machado - UNIVEM/UENP - São Paulo 
Secretarias 
Relações Institucionais: 
Prof. Dra. Claudia Maria Barbosa - PUCPR - Paraná 
Prof. Dr. Heron José de Santana Gordilho - UFBA - Bahia 
Profa. Dra. Daniela Marques de Moraes - UNB - Distrito Federal 
Comunicação: 
Prof. Dr. Robison Tramontina - UNOESC - Santa Catarina 
Prof. Dr. Liton Lanes Pilau Sobrinho - UPF/Univali - Rio Grande do Sul 
Prof. Dr. Lucas Gonçalves da Silva - UFS - Sergipe 
Relações Internacionais para o Continente Americano: 
Prof. Dr. Jerônimo Siqueira Tybusch - UFSM - Rio Grande do sul 
Prof. Dr. Paulo Roberto Barbosa Ramos - UFMA - Maranhão 
Prof. Dr. Felipe Chiarello de Souza Pinto - UPM – São Paulo 
Relações Internacionais para os demais Continentes: 
Profa. Dra. Gina Vidal Marcilio Pompeu - UNIFOR - Ceará 
Profa. Dra. Sandra Regina Martini - UNIRITTER / UFRGS - Rio Grande do Sul 
Profa. Dra. Maria Claudia da Silva Antunes de Souza - UNIVALI – Santa Catarina 
Educação Jurídica 
Profa. Dra. Viviane Coêlho de Séllos Knoerr - Unicuritiba - PR 
Prof. Dr. Rubens Beçak - USP - SP 
Profa. Dra. Livia Gaigher Bosio Campello – UFMS – MS 
Eventos: 
Prof. Dr. Yuri Nathan da Costa Lannes - FDF - São Paulo 
Profa. Dra. Norma Sueli Padilha - UFSC - Santa Catarina 
Prof. Dr. Juraci Mourão Lopes Filho - UNICHRISTUS - Ceará 

Comissão Especial 
Prof. Dr. João Marcelo de Lima Assafim - UFRJ - RJ 
Profa. Dra. Maria Creusa De Araújo Borges - UFPB - PB 
Prof. Dr. Antônio Carlos Diniz Murta - Fumec - MG 
Prof. Dr. Rogério Borba - UNIFACVEST - SC 

            D597 
          Direito e Relações Étnico-raciais[Recurso eletrônico on-line] organização CONPEDI 
             Coordenadores: Vladimir Brega Filho, Benjamin Xavier de Paula, Adilson José Moreira – Florianópolis: CONPEDI, 2025. 

                Inclui bibliografia 
ISBN: 978-65-5274-332-9 
Modo de acesso: www.conpedi.org.br em publicações 
Tema: Os Caminhos Da Internacionalização E O Futuro Do Direito 

     1. Direito – Estudo e ensino (Pós-graduação) – Encontros Nacionais. 2. Direito. 3. Relações Étnico-raciais. XXXII Congresso 
Nacional do CONPEDI São Paulo - SP (4: 2025 : Florianópolis, Brasil).  

CDU: 34 

          Conselho Nacional de Pesquisa 
           e Pós-Graduação em Direito Florianópolis 

Santa Catarina – Brasil 
www.conpedi.org.br 



XXXII CONGRESSO NACIONAL DO CONPEDI SÃO PAULO - SP

DIREITO E RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS

Apresentação

O Grupo de Trabalho (GT) Direito e Relações Étnico-raciais foi recentemente instituído pelo 

Conselho Nacional de Pesquisa em Direito (CONPEDI) como um dos diversos GT que 

compõem a programação científica dos diversos eventos desta entidade científica da área do 

Direito. Esta públicação reúne os trabalhos apresentados no GT, durante o XXXII Congresso 

Nacional do CONPEDI, que ocorreu entre os dias 26 e 28 de novembro de 2025, na cidade 

de São Paulo, nas instalações da Universidade Presbiteriana Mackenzie.

A coordenação do Grupo de Trabalho (GT) foi composta por três renomados pesquisadores 

com ampla experiência na área: o Dr. Adilson José Moreira, da Universidade Presbiteriana 

Mackenzie; o Dr. Benjamin Xavier de Paula, da Universidade de Brasília (UnB); e o Dr. 

Vladimir Brega Filho, da Universidade Estadual do Norte do Paraná. Esses profissionais 

conduziram as atividades com um enfoque que valorizou a pluralidade e a diversidade tanto 

dos pesquisadores quanto das temáticas abordadas nesta edição do GT.

Os artigos foram devidamente categorizados em seções temáticas, com o objetivo de 

promover um debate mais aprofundado entre os trabalhos que compartilham subtemas 

similares. Essa organização visa proporcionar aos autores e autoras uma oportunidade 

enriquecedora de trocar ideias e experiências sobre os conteúdos apresentados.

O primeiro artigo apresentado na coletânea, de autoria de Giovanna Bolletta Perez, aborda a 

construção da imagem do indígena na literatura brasileira desde o período colonial, 

explorando como essa representação influenciou a elaboração de políticas públicas e o 

ordenamento jurídico no Brasil. A autora, Giovanna Bolletta Perez, utiliza o método indutivo 

para analisar textos literários, artigos acadêmicos, proposições legislativas e outros 

documentos relevantes, identificando como a visão de um indígena idealizado e utópico 

impactou negativamente a efetividade das políticas públicas. A pesquisa conclui que essas 

políticas foram construídas com base em um ideal inexistente, sem a participação efetiva das 

populações indígenas, perpetuando um processo estrutural enraizado na concepção brasileira. 

O artigo destaca a necessidade de uma evolução que reconheça o papel ancestral dos povos 

indígenas no futuro do país.

O segundo artigo apresentado, de autoria de Andreza Stewart Duarte Ferreira, aborda o 

Massacre de Haximu, ocorrido em 1993, reconhecido pelo Supremo Tribunal Federal como 



um caso de genocídio contra o povo Yanomami no Brasil. A análise explora as dimensões 

jurídicas, históricas e antropológicas do evento, diferenciando os crimes de homicídio e 

genocídio, com base na Convenção para a Prevenção e Repressão do Crime de Genocídio 

(1948) e na Lei nº 2.889/1956. O estudo destaca a devastação causada pela exploração do 

ouro em Roraima, agravada pela omissão do Estado e pela exploração predatória, que 

comprometeram não apenas o meio ambiente, mas também a sobrevivência coletiva dos 

Yanomami. O texto enfatiza a violação da territorialidade como um mecanismo central no 

genocídio indígena, evidenciando a necessidade de instrumentos jurídicos e sociais que 

assegurem a vida, a dignidade e a autodeterminação dos povos originários.

O terceiro trabalho desta coletânea de artigos é da autoria de Floriano Lucas de Abreu 

Cardoso, Débora de Souza Costa e Leliane Aguiar Silva. O artigo aborda a complexidade do 

acesso à justiça para os povos indígenas na Amazônia Paraense, com foco na comunidade 

Tembé Tenetehar em Santa Maria do Pará. Apesar do reconhecimento dos direitos 

originários pela Constituição de 1988, persistem desafios significativos devido a 

desigualdades sociais, racismo ambiental e omissão estatal. O estudo destaca a insuficiência 

das instituições de justiça e a ausência de uma jurisdição específica que atenda às demandas 

indígenas, resultando em marginalização, criminalização de lideranças e perda territorial. O 

texto também ressalta o papel crucial da advocacia indígena como uma prática de resistência 

e autodeterminação, que combina saberes jurídicos ocidentais com normatividades próprias, 

promovendo a justiça intercultural. A pesquisa adota uma abordagem qualitativa, baseada em 

revisão bibliográfica e experiência prática junto à comunidade Tembé Tenetehar. A análise 

enfatiza, além dos desafios, o poder das formas comunitárias de organização, como 

associações locais e protocolos de consulta, que representam práticas de resistência e 

apontam para um modelo de justiça mais inclusivo e plural, alinhado ao conceito de Bem 

Viver.

O quarto trabalho desta coletânea de artigos é da autoria de Tiago Silva de Freitas, Fernando 

Luiz Sampaio dos Santos e Pedro Henrique de Morais Ferreira. O trabalho apresentado busca 

explorar a interseção entre necropolítica e racismo, destacando como essas práticas resultam 

na negação da dignidade e dos direitos fundamentais da população negra. A análise se 

concentra na coisificação do ser humano considerado inferior, perpetuando uma estrutura que 

visa à exclusão e ao extermínio de indivíduos racializados. A partir de uma perspectiva 

jusfilosófica constitucional, o estudo aborda a igualdade e o racismo, enfatizando a 

centralidade do princípio da dignidade da pessoa humana como fundamento dos deveres 

fundamentais. Utilizando métodos interpretativos do Direito Constitucional, dos Direitos 

Humanos e da Filosofia Jurídica, a pesquisa qualitativa e exploratória recorre a fontes 

documentais, legislativas e bibliográficas. O método lógico-dedutivo permite analisar os 



impactos diretos e indiretos da necropolítica e do racismo, vinculando-os ao princípio da 

dignidade humana. Como resultado, evidencia-se que este princípio é essencial para a 

estrutura dos direitos e deveres fundamentais, funcionando como base para a proteção da 

população negra e para a promoção de sua condição humana e dignidade.

O quinto trabalho desta coletânea de artigos é uma pesquisa de Marcelo Toffano, José Sérgio 

Saraiva e Maria Eduarda Sobrinho de Andrade. O estudo apresentado busca abordar a 

questão da reincidência da população carcerária negra no Brasil sob a perspectiva da 

necropolítica, conceito desenvolvido por Achille Mbembe. A análise crítica evidencia como 

o Estado utiliza mecanismos de seletividade penal que reforçam desigualdades raciais e 

perpetuam um ciclo de exclusão social. Dados de instituições como INFOPEN, IPEA e 

Fórum Brasileiro de Segurança Pública mostram que pessoas negras são maioria na 

população prisional e enfrentam maiores taxas de reincidência, consequência direta do 

racismo estrutural e da negligência estatal. Mesmo após o cumprimento da pena, indivíduos 

negros continuam enfrentando desafios significativos, como discriminação no mercado de 

trabalho, falta de políticas públicas eficazes e barreiras à reinserção social. Esses fatores 

contribuem para a perpetuação da reincidência e evidenciam a precariedade das condições 

prisionais e a ausência de suporte ao egresso. A pesquisa utiliza uma abordagem qualitativa e 

exploratória, com método dedutivo, fundamentada em pesquisa bibliográfica e documental. 

Por meio de relatórios oficiais, dados estatísticos e contribuições teóricas, busca-se denunciar 

a seletividade penal e destacar a necessidade urgente de políticas públicas que promovam 

justiça racial e enfrentem o racismo estrutural no sistema penal brasileiro.

O sexto trabalho desta coletânea de artigos é da autoria de Hudson José Tavares Silva. O 

estudo aborda a ideia equivocada de que o Brasil é uma democracia religiosa, destacando o 

racismo religioso contra religiões de matrizes africanas como resultado do colonialismo 

português e da hegemonia da religião católica. Explora como esse racismo se manifesta por 

meio do direito e do epistemicídio cultural africano. Diferencia os conceitos de intolerância 

religiosa e racismo religioso, evidenciando casos de violência contra praticantes dessas 

religiões minoritárias. Discute a judicialização como uma forma de garantir direitos 

constitucionais e cita a Lei 7.716/1989, que define crimes de preconceito racial, analisando 

sua aplicação pelas autoridades. O estudo conclui que não há democracia religiosa no Brasil 

devido à herança eurocentrista, reforça o uso do termo racismo religioso para descrever a 

realidade e destaca a importância da judicialização como estratégia para assegurar a liberdade 

de crença e legitimidade das religiões de matrizes africanas.

O sétimo trabalho desta coletânea de artigos é da autoria de Cássio Silva de Deus, Felipe 

Baldin Dalla Valle e Luís Gustavo Durigon. O artigo aborda a discriminação histórica e atual 



contra religiões de matriz africana no Brasil, destacando o papel do Estado de Direito na 

garantia da liberdade religiosa e no combate ao preconceito. Ele analisa como práticas como 

a escravidão, políticas de branqueamento, criminalização por Códigos Penais e apagamento 

cultural contribuíram para o racismo estrutural e religioso. Além disso, examina o 

enfrentamento desse problema pelo Estado após a Constituição de 1988 e leis subsequentes, 

concluindo que, apesar das legislações e políticas públicas existentes, é necessário maior 

atuação estatal para proteger efetivamente os praticantes dessas religiões.

O oitavo trabalho desta coletânea de artigos é da autoria de Marcela Matos Santos Perroni e 

Cárika Djamila de Lucena Cardoso. O artigo destaca a importância do protagonismo 

feminino nas comunidades quilombolas brasileiras, abordando suas lutas por direitos 

territoriais e sociais. Ele analisa como as mulheres quilombolas desempenham papéis centrais 

na preservação da memória ancestral, na defesa de suas terras e na construção de um 

feminismo que integra espiritualidade, ancestralidade e resistência política. O texto também 

enfatiza marcos jurídicos como o artigo 68 do ADCT da Constituição de 1988 e a Convenção 

169 da OIT, que garantem direitos fundamentais às comunidades quilombolas, além de 

apontar a necessidade de políticas públicas inclusivas para promover justiça e equidade de 

gênero. Conclui-se que o reconhecimento institucional do papel das mulheres quilombolas é 

essencial para a reparação histórica e para valorizar suas práticas e lutas coletivas.

O nono trabalho desta coletânea de artigos é da autoria de Thales Dyego de Andrade, Anna 

Júlia Vieira da Silva e Anna Carolina Faustino dos Santos. O trabalho visa examinar o artigo 

68 do Ato das Disposições Constitucionais Transitórias da Constituição de 1988 que 

reconhece o direito das comunidades quilombolas à propriedade das terras que 

tradicionalmente ocupam, configurando um direito fundamental de natureza coletiva. Esse 

direito se alinha à Convenção nº 169 da OIT, que reforça a proteção dos povos e 

comunidades tradicionais em relação à sua identidade cultural e territorial. A interpretação 

jurídica desse dispositivo tem evoluído para incluir uma definição mais ampla de 

"quilombo", baseada na autoidentificação e em critérios antropológicos que consideram as 

relações sociais e culturais desenvolvidas nesses territórios. A constitucionalidade do Decreto 

nº 4.887/2003, que regulamenta o processo de titulação dessas terras, foi objeto de análise 

pelo Supremo Tribunal Federal na ADI 3.239. O debate girou em torno da compatibilidade 

do decreto com a Constituição e da aplicação da teoria dos poderes implícitos, que sustenta a 

possibilidade de regulamentação administrativa para garantir a eficácia plena da norma 

constitucional. Essa interpretação busca harmonizar o ordenamento jurídico interno com os 

princípios do Direito Internacional dos Direitos Humanos, promovendo a proteção dos 

direitos territoriais das comunidades quilombolas e reafirmando a relevância da 

autoatribuição identitária no processo de reconhecimento dessas comunidades.



O décimo trabalho desta coletânea de artigos é da autoria de Karoline Bezerra Maia, Ana 

Débora da Silva Veloso e Ana Carla de Melo Almeida. No artigo, o caso do Quilombo 

Xingu, em Porto de Moz/PA, exemplifica as consequências dessa lacuna, evidenciando 

desafios como infraestrutura precária e currículos descontextualizados. A luta pela 

implementação de escolas específicas, que considerem o território não apenas como espaço 

físico, mas como parte integrante do processo educativo, é essencial para promover 

resistência e protagonismo das comunidades quilombolas. Neste contexto, a atuação de 

instituições como o Núcleo de Promoção da Igualdade Étnico-Racial (NIERAC) do 

Ministério Público do Estado do Pará (MPPA) se destaca como fundamental. A ausência de 

escolas quilombolas formalmente reconhecidas e adequadas às especificidades culturais das 

comunidades reflete um grave problema de exclusão social e educacional. Tal situação 

contribui para a desterritorialização simbólica e o isolamento educacional de crianças e 

jovens quilombolas, negando-lhes o direito de aprender em um ambiente que valorize seus 

saberes tradicionais e sua identidade cultural. Por meio da mediação institucional, busca-se 

garantir políticas públicas que assegurem uma educação crítica, emancipatória e 

contextualizada, capaz de fortalecer a cidadania e a identidade cultural quilombola.

O décimo primeiro trabalho desta coletânea de artigos é da autoria de Adriano Cesar Leal e 

Laura Cecília Fagundes dos Santos Braz. O artigo aborda a relevância das obras de Joaquim 

Nabuco e Gilberto Freyre como ferramentas fundamentais para a implementação da Lei 

10.639/03 e para a promoção de uma educação antirracista no Brasil. A análise destaca a 

crítica de Nabuco à abolição incompleta, que não promoveu as reformas sociais necessárias 

para a inclusão da população negra, e problematiza o mito da democracia racial construído 

por Freyre, que mascarou desigualdades e violências históricas. Além disso, o texto ressalta 

os desafios na aplicação da lei, como a resistência institucional e a falta de fiscalização 

efetiva. O manuscrito defende que a leitura crítica dessas obras no ensino básico é um passo 

essencial, mas não suficiente, sem a inclusão da Teoria Crítica da Raça (TCR) no ensino 

superior. A TCR é apresentada como uma ferramenta teórica indispensável para 

desnaturalizar o racismo, combater o epistemicídio e formar profissionais conscientes, 

contribuindo para uma educação transformadora e para a construção de uma sociedade 

inclusiva e democrática.

O décimo segundo trabalho desta coletânea de artigos é da autoria de Benjamin Xavier de 

Paula. O texto apresentado aborda o estudo das questões relacionadas à negritude e ao 

racismo no contexto da norma jurídica brasileira, destacando a invisibilidade ou o tratamento 

inadequado dessas temáticas no sistema jurídico. A pesquisa utiliza como base teórica 

conceitos antirracistas, pan-africanistas, a Teoria Crítica Racial (TCR), o Direito 

Antidiscriminatório e a interseccionalidade. Metodologicamente, é uma pesquisa mista, com 



abordagem bibliográfica e documental. As conclusões apontam para a permanência do 

racismo institucional e a necessidade de avanços na promoção da igualdade racial para 

garantir os direitos humanos fundamentais.

O décimo terceiro trabalho desta coletânea de artigos é da autoria de Michael Lima de Jesus, 

Letícia Melo Lima e Letícia Cordeiro Maciel. O texto destaca como o Direito, apesar de ser 

uma ferramenta potencialmente transformadora, muitas vezes reforça práticas 

discriminatórias ao invés de combatê-las. A herança colonial e o mito da democracia racial 

são apontados como fatores que influenciaram a construção jurídica do país, perpetuando 

privilégios por meio do “pacto da branquitude”. Esse pacto, descrito como um mecanismo 

silencioso, naturaliza as desigualdades e limita a eficácia das políticas públicas voltadas para 

a inclusão. A análise da Lei de Cotas exemplifica esse paradoxo: embora seja um avanço, sua 

aplicação isolada não é suficiente para reparar os danos históricos causados pela exclusão 

racial. Além disso, o texto evidencia a importância da interpretação jurídica e das narrativas 

no reconhecimento das vozes negras, apontando que a superação do racismo estrutural requer 

mudanças profundas nas bases normativas e institucionais. Portanto, para que o Direito seja 

realmente um instrumento de justiça social, é necessário um compromisso ético com a escuta, 

o reconhecimento e a reparação histórica. Apenas através dessa reconstrução crítica será 

possível avançar em direção à emancipação democrática e à igualdade racial no Brasil.

O décimo quarto trabalho desta coletânea de artigos é da autoria de Deise Ferreira Viana de 

Castro. O artigo discute o racismo recreativo e a injúria racial em produções humorísticas 

que, sob a aparência de comicidade, perpetuam discursos preconceituosos e violentos. 

Utilizando como exemplo uma decisão do Supremo Tribunal Federal (STF) brasileiro que 

diverge de uma condenação anterior do Ministério Público de São Paulo, o texto analisa 

como a branquitude e a epistemologia branca influenciam a interpretação e aplicação da 

legislação nacional sobre racismo. O caso envolve a retirada de conteúdos humorísticos 

considerados depreciativos ou humilhantes com base em raça, cor, etnia, religião, cultura ou 

origem. A análise é fundamentada em teorias de discurso e aborda conceitos como 

intertextualização e contextualização para compreender as narrativas que circulam nos 

documentos jurídicos. O artigo destaca o viés branco presente nas decisões judiciais 

brasileiras, que frequentemente desconsideram o caráter discriminatório de certas produções 

culturais. Além disso, menciona a Lei de Injúria Racial (Lei 14.531/2023), que reforça o 

enquadramento da injúria racial como crime de racismo, ampliando as discussões sobre 

justiça racial no Brasil. O objetivo principal do texto é lançar luz sobre o impacto das 

produções humorísticas racistas e questionar como o Direito tem tratado essas questões, 

evidenciando as tensões entre liberdade de expressão e a necessidade de combater práticas 

discriminatórias.



O décimo quinto trabalho desta coletânea de artigos é da autoria de André Luiz Querino 

Coelho e Amanda Ribeiro dos Santos, trata-se de um estudo de caso do Procedimento 

Administrativo nº 0089.24.000591-1 exemplifica como o processo estrutural pode ser usado 

para combater o racismo na educação. A pesquisa conclui com a proposição de práticas 

profissionais fundamentadas nos marcos teóricos discutidos, com foco na promoção da 

igualdade racial e na transformação das estruturas sociais e jurídicas que perpetuam 

discriminações. Neste estudo a questão racial, tanto nos Estados Unidos quanto no Brasil, é 

marcada por uma história de lutas e transformações significativas. Nos EUA, o movimento 

pelos direitos civis nas décadas de 1950 e 1960, com o apoio do Poder Judiciário, desafiou 

práticas discriminatórias como a doutrina "separados, mas iguais", culminando em decisões 

históricas como o caso Brown v. Board of Education. Já o movimento Black Lives Matter, 

iniciado em 2013, trouxe à tona debates sobre violência policial e racismo estrutural, 

especialmente após o assassinato de George Floyd em 2020.

O décimo sexto trabalho desta coletânea de artigos é da autoria de Rander Luiz da Silva e 

Luiz Ismael Pereira. O artigo aborda a relação entre o direito e a opressão estrutural, 

destacando como mecanismos legais são usados para perpetuar desigualdades sociais, 

especialmente contra a população negra e pobre nas periferias brasileiras. A análise utiliza 

conceitos como lawfare, racismo estrutural e aporofobia para argumentar que o sistema penal 

age de forma seletiva, legitimando preconceitos e reforçando a exclusão social. A pesquisa, 

fundamentada em uma perspectiva crítica antirracista marxista, conclui que, embora o direito 

possa ser uma ferramenta de luta e empoderamento, ele está intrinsecamente vinculado às 

dinâmicas de reprodução das desigualdades capitalistas. Assim, a superação desse sistema 

opressor requer estratégias que transcendam o campo jurídico, promovendo mudanças 

estruturais mais amplas na sociedade.

O décimo sétimo trabalho desta coletânea de artigos é da autoria de Mariani Silva Ribeiro, 

Tainã Sousa de Jesus e Tagore Trajano de Almeida Silva. O artigo aborda questões 

relacionadas às desigualdades sociais e raciais no Brasil, destacando como essas disparidades 

se refletem no acesso à educação superior, especialmente na pós-graduação em Direito na 

região Centro-Oeste. Ele enfatiza a importância de compreender os mecanismos que podem 

contribuir para a redução dessas desigualdades e para a construção de uma democracia racial 

mais sólida. Além disso, o texto aponta as limitações da oferta de programas de pós-

graduação stricto sensu em Direito na região, evidenciando a necessidade de políticas 

públicas que promovam maior equidade regional e inclusão de grupos historicamente 

marginalizados.



O décimo oitavo trabalho desta coletânea de artigos é da autoria de Tainã Sousa de Jesus e 

Tagore Trajano de Almeida Silva. O artigo aborda os desafios enfrentados por estudantes 

negros em programas de pós-graduação em Direito no Brasil, com foco nos fatores 

socioeconômicos que dificultam sua permanência acadêmica. Entre os principais obstáculos, 

destacam-se a discriminação racial, a falta de representatividade no corpo docente, 

dificuldades financeiras e a ausência de redes de apoio. Além disso, o ambiente acadêmico é 

frequentemente marcado por práticas excludentes e preconceitos sutis, contribuindo para a 

evasão desses estudantes. Como soluções, o texto sugere a implementação de políticas 

afirmativas mais robustas, programas de mentoria e apoio psicológico, além da promoção de 

um ambiente acadêmico mais inclusivo e diversificado. A presença de professores negros e o 

reconhecimento das contribuições culturais e acadêmicas desses estudantes são apontados 

como elementos essenciais para melhorar a retenção e o sucesso acadêmico. O objetivo geral 

do estudo é compreender os desafios enfrentados e propor alternativas que possam embasar 

políticas públicas e institucionais voltadas para a permanência qualificada desses estudantes. 

Isso visa não apenas ampliar as oportunidades de inclusão nos espaços acadêmicos, mas 

também contribuir para a mobilidade social. A metodologia utilizada foi uma revisão 

bibliográfica exploratória, com o intuito de contextualizar historicamente os fatores que 

influenciam a permanência de alunos negros na pós-graduação.

Os temas tratados nesta coletânea são de grande relevância, pois discutem aspectos 

fundamentais para a construção de uma sociedade mais justa e igualitária. A análise de 

questões jurídicas e sociais relacionadas à igualdade racial, ao combate ao racismo e à 

implementação de políticas afirmativas no Brasil destaca a importância de um olhar atento às 

desigualdades históricas e estruturais que ainda persistem no país. Este trabalho contribui 

para o avanço do debate e para a busca de soluções concretas que promovam a equidade e a 

inclusão social.

Drº Adilson José Moreira - Universidade Presbiteriana Mackenzie;

Drº Vladimir Brega Filho - Universidade Estadual do Norte do Paraná

Drº Benjamin Xavier de Paula - Universidade de Brasília (UnB)

(coordenação da publicação).



ENTRE OURO E SANGUE: O MASSACRE DE HAXIMU E O GENOCÍDIO 
YANOMAMI NO CONTEXTO DE VIOLAÇÕES A PARTIR DA 

TERRITORIALIDADE E DO EXTERMÍNIO.

BETWEEN GOLD AND BLOOD: THE HAXIMU MASSACRE AND THE 
YANOMAMI GENOCIDE IN THE CONTEXT OF TERRITORIAL VIOLATIONS 

AND EXTERMINATION

Andreza Stewart Duarte Ferreira

Resumo

O presente artigo examina o Massacre de Haximu (1993) e sua configuração como um caso 

emblemático de genocídio contra o povo Yanomami no Brasil. Reconhecido pelo Supremo 

Tribunal Federal como genocídio, o episódio revela a violência estrutural dirigida contra 

povos originários. Por meio de uma análise jurídica, histórica e antropológica, o estudo 

diferencia os crimes de homicídio e genocídio, destacando a aplicação da Convenção para a 

Prevenção e Repressão do Crime de Genocídio (1948) e da Lei nº 2.889/1956. A 

investigação adota o método bibliográfico, mobilizando as contribuições de Bruce Albert, 

Davi Kopenawa e Luciano Mariz Maia. A análise evidencia a devastação provocada pela 

corrida do ouro em Roraima, intensificada pela omissão estatal e pela exploração predatória 

que atingiu não apenas o meio ambiente, mas a própria sobrevivência coletiva dos 

Yanomami. O objetivo é demonstrar como a violação da territorialidade se configura como 

mecanismo central do genocídio indígena, ressaltando a necessidade de instrumentos 

jurídicos e sociais capazes de assegurar efetivamente a vida, a dignidade e a 

autodeterminação dos povos originários no Brasil.

Palavras-chave: Massacre de haximu, Genocídio yanomami, Direitos indígenas, 
Territorialidade, Extermínio

Abstract/Resumen/Résumé

This article examines the Haximu Massacre (1993) and its configuration as an emblematic 

case of genocide against the Yanomami people in Brazil. Recognized by the Federal 

Supreme Court as genocide, the episode exposes the structural violence directed at 

Indigenous peoples. Through a legal, historical, and anthropological analysis, the study 

differentiates the crimes of homicide and genocide, highlighting the application of the 

Convention on the Prevention and Punishment of the Crime of Genocide (1948) and Law No. 

2.889/1956. The research adopts the bibliographic method, drawing on the contributions of 

Bruce Albert, Davi Kopenawa and Luciano Mariz Maia. The analysis reveals the devastation 

caused by the gold rush in Roraima, intensified by state omission and predatory exploitation, 

which impacted not only the environment but also the collective survival of the Yanomami 

people. The objective is to demonstrate how the violation of territoriality constitutes a central 

mechanism of Indigenous genocide, emphasizing the need for legal and social instruments 

28



capable of effectively ensuring the life, dignity, and self-determination of Indigenous peoples 

in Brazil.

Keywords/Palabras-claves/Mots-clés: Haximu massacre, Yanomami genocide, Indigenous 
rights, Territoriality, Extermination

29



 

 

 

1. INTRODUÇÃO 
  

Em princípio, o massacre de Haximu, ocorrido em 1993, tornou-se um marco trágico 

na história dos povos indígenas brasileiros. Primordialmente, este estudo pretende investigar 

como esse evento se configurou como genocídio, examinando suas implicações jurídicas, 

culturais, territoriais e compreendendo as razões pelas quais os atos cometidos não poderiam 

ser julgados como homicídio. 

Ocorrido no estado de Roraima, representa um dos episódios mais emblemáticos da 

violência perpetrada contra os povos indígenas, resultando na morte de membros da etnia 

Yanomami, incluindo mulheres, crianças e idosos que foram mutilados a golpes de facão, 

destacando a vulnerabilidade extrema das comunidades indígenas diante do conflito 

interétnico em virtude da ação predatória de garimpeiros. Esse episódio, além de sua 

dimensão imediata de horror, evidencia a persistência de um ciclo histórico de violência 

estrutural que atravessa a relação do Estado brasileiro e da sociedade com os povos 

originários. 

Nesse sentido, propõe-se a analisar este acontecimento à luz das dinâmicas de 

territorialidade e extermínio, explorando as múltiplas camadas de violação de direitos 

humanos envolvidas. A análise do massacre não se restringe apenas ao ato violento em si, mas 

abrange uma compreensão mais ampla das forças estruturais que facilitaram tal atrocidade, 

como a política de incentivo ou tolerância à exploração mineral ilegal, a insuficiência das 

políticas de proteção indígena e a ausência de mecanismos de controle e prevenção 

adequados. 

Entre essas forças, destaca-se a corrida desenfreada pelo ouro em Roraima, que não 

apenas invadiu os territórios ancestrais dos Yanomami, mas também desestruturou sua 

territorialidade. A territorialidade indígena vai além da delimitação física do espaço; ela 

incorpora a relação cultural, espiritual e social dos povos com seu território, incluindo práticas 

cerimoniais, saberes tradicionais, organização social e vínculo simbólico com a terra. Nesse 

contexto, a invasão garimpeira não apenas interferiu na subsistência e segurança física dos 

Yanomami, mas afetou de forma irreversível o tecido social e cultural da comunidade, 

minando os fundamentos de sua existência coletiva. 

Por conseguinte, essa distinção entre território e territorialidade é crucial para 

entendermos como a presença dos garimpeiros transformou profundamente a vida Yanomami, 

levando à perda de práticas culturais essenciais e fomentando um ambiente de constante 

ameaça, medo e desespero. A violência física foi, portanto, apenas um dos elementos de um 

30



 

 

 

processo mais amplo de destruição cultural, que configura um ataque sistemático à identidade, 

à espiritualidade e à continuidade histórica do povo Yanomami. 

Lado outro, o objetivo geral deste estudo é analisar o massacre de Haximu sob a 

perspectiva do genocídio, diferenciando-o juridicamente de um homicídio simples e 

examinando as implicações legais, sociais e simbólicas dessa classificação. Entre os objetivos 

específicos, destacam-se: (1) delinear as diferenças desses crimes conforme as legislações 

nacional e internacional; (2) investigar o impacto das políticas anti-indígenas na perpetuação 

das violações de direitos humanos; e (3) explorar a crise humanitária enfrentada pelos 

Yanomami como resultado da exploração territorial e da ação deliberada de garimpeiros. 

Do ponto de vista metodológico, trata-se de um trabalho predominantemente 

bibliográfico, a partir de revisão aprofundada dos autos processuais, relatórios da Comissão 

Pró-Yanomami, documentos da ONU e contribuições de importantes autores como Bruce 

Albert, Davi Kopenawa e Luciano Mariz Maia. A hipótese central propõe que o massacre de 

Haximu configura-se como genocídio devido à intenção deliberada de exterminar, total ou 

parcialmente, o grupo Yanomami, evidenciada não apenas pela violência física, mas também 

pela destruição cultural e territorial imposta. 

Adicionalmente, este estudo contextualiza o massacre dentro de políticas 

governamentais recentes, particularmente durante o governo Bolsonaro, quando a 

minimização da proteção territorial indígena e a disseminação de narrativas que deslegitimam 

as demandas indígenas consolidaram práticas de marginalização e violência institucional. 

Essa política de invisibilização e enfraquecimento dos direitos indígenas reforça um padrão 

histórico de exploração econômica sobre territórios ancestrais, perpetuando um ciclo de 

violência e vulnerabilidade que remonta à colonização. 

O massacre de Haximu, portanto, deve ser compreendido não apenas como um evento 

isolado, mas como parte de um continuum histórico e político de opressão. Ele evidencia a 

inter-relação entre interesses econômicos, omissão estatal e racismo estrutural, revelando 

como a mercantilização da natureza e o desprezo pela vida indígena convergem para a 

reprodução de genocídios e violações sistemáticas de direitos humanos.  

Nesse sentido, torna-se fundamental resgatar conceitos tradicionais de “Mãe Terra” e 

reconhecer a sabedoria ancestral, conforme enfatizado por Ailton Krenak (2020) ao afirmar 

que “não se come dinheiro”, reforçando a necessidade de priorizar a vida e a sustentabilidade 

sobre o lucro imediato. 

31



 

 

 

Finalmente, busca situar o leitor na complexidade do massacre, articulando uma 

análise crítica que interligue dimensões jurídicas, culturais, históricas e políticas. Ao 

compreender as múltiplas camadas de violação e os efeitos estruturais das políticas anti-

indígenas, este estudo pretende não apenas reconstruir os fatos, mas também oferecer 

subsídios para debates contemporâneos sobre a proteção dos direitos dos povos indígenas, a 

responsabilização de agentes de violência e a necessidade de políticas públicas efetivas que 

respeitem a vida, a territorialidade e a dignidade das comunidades originárias. 

 
 
2. A CONTROVERSA INICIAL: GENOCÍDIO OU HOMICÍDIO? - ASPECTOS 
JURÍDICOS  

 
Em primeiro lugar, a distinção entre os crimes de homicídio e genocídio é 

fundamental para compreender as implicações jurídicas e sociais do massacre de Haximu. 

Enquanto o homicídio é definido como a ação de matar um indivíduo, sendo tratado no Brasil 

pelo artigo 121 do Código Penal, o genocídio caracteriza-se pela intenção de destruir, no todo 

ou em parte, um grupo nacional, étnico, racial ou religioso, conforme a Convenção para a 

Prevenção e Repressão do Crime de Genocídio (1948) e a Lei nº 2.889/1956, que disciplina a 

prática do genocídio em território brasileiro. Essa diferença crucial recai sobre o elemento 

intencional: no genocídio, a ação não é apenas dirigida a indivíduos, mas ao grupo que eles 

representam, com o objetivo de desmantelar sua existência coletiva. 

No caso de Haximu, essa distinção ganhou relevância central durante a tramitação 

judicial. Inicialmente, parte do debate girava em torno da classificação dos fatos como 

homicídios múltiplos. No entanto, análises aprofundadas revelaram que a violência não foi 

aleatória ou individual, mas direcionada a um conjunto social específico com o propósito de 

impedir a reprodução de sua cultura, destruir suas práticas e desestabilizar a coesão social da 

comunidade. Dessa forma, configuram-se os elementos característicos do genocídio, 

sobretudo o animus de exterminar um grupo enquanto tal. 

Do ponto de vista jurídico, essa interpretação é respaldada pela jurisprudência 

internacional. Assim, a impossibilidade de os Yanomami realizarem rituais essenciais, a 

contaminação de rios e a desestruturação de aldeias são fatores que reforçam a configuração 

do crime, evidenciando uma intenção deliberada de destruir parcialmente a coletividade. 

Além disso, o Supremo Tribunal Federal (STF) desempenhou papel decisivo ao 

reconhecer a gravidade do massacre e sua tipificação como genocídio. Essa decisão 

32



 

 

 

representou um marco na proteção jurídica dos povos indígenas, estabelecendo precedente 

para a responsabilização por crimes cometidos contra grupos étnicos historicamente 

vulnerabilizados. O reconhecimento do genocídio também implicou na adoção de medidas de 

reparação simbólica e na ampliação do debate sobre a proteção de territórios indígenas, 

ressaltando que a vulnerabilidade desses povos vai além da ausência de segurança física, 

estendendo-se à preservação cultural e espiritual. 

Outro aspecto relevante refere-se à distinção entre dolo direto e dolo eventual no 

contexto do genocídio. No massacre de Haximu, os atos perpetrados pelos garimpeiros 

evidenciam um dolo direto, isto é, uma intenção clara de causar morte e destruição à 

coletividade Yanomami. Diferentemente do homicídio simples, em que a vítima é escolhida 

individualmente e a motivação pode variar, o genocídio pressupõe a existência de um plano 

direcionado a um grupo específico, confirmando a dimensão sistemática e estrutural do crime. 

A controvérsia inicial entre homicídio e genocídio, portanto, não se limita a uma 

questão de classificação semântica, mas envolve profundas implicações jurídicas e sociais. 

Reconhecer o massacre como genocídio significa afirmar a responsabilidade coletiva do 

Estado e dos agentes privados que contribuíram para a ocorrência do crime, reforçando a 

necessidade de políticas públicas efetivas de prevenção e proteção de povos indígenas. Ao 

mesmo tempo, evidencia a relevância de instrumentos internacionais, como a Convenção da 

ONU, na interpretação e aplicação de normas internas brasileiras, promovendo a 

harmonização entre direito interno e direito internacional em matéria de direitos humanos. 

 

Para quem achou que 16 mortos reduziam a gravidade do caso; para quem temeu 

que "apenas" 16 mortos esvaziavam a atenção sobre ele, deixo este relato à guisa de 

reflexão. (ALBERT, 1993, p. 1) 

 

Nos primeiros desdobramentos judiciais, o Tribunal Regional Federal da 1ª Região 

(TRF-1) encaminhou o caso para julgamento pelo Tribunal do Júri, sob o argumento de que 

os crimes cometidos pelos garimpeiros caracterizavam homicídios múltiplos e não genocídio. 

Essa decisão gerou debates acalorados, principalmente porque ignorava a dimensão coletiva e 

intencional do ataque, que teve como objetivo a destruição de parte do povo Yanomami. 

Tendo em vista a demonstração de intencionalidade que foi evidenciada no caso de 

Haximu, uma vez que os garimpeiros invadiram o território com o propósito deliberado de 

aniquilar os Yanomami, em um contexto de conflito pela exploração de recursos naturais, 

corrobora com a tese defendida.  

33



 

 

 

A reviravolta no caso ocorreu quando o Supremo Tribunal Federal, em 2006, 

reconheceu o massacre de Haximu como genocídio, considerando os elementos que 

caracterizam esse crime. Em sua decisão, o STF destacou que o ataque foi direcionado 

especificamente contra os Yanomami, com o objetivo de eliminar uma parte significativa 

desse grupo. 

Essa decisão foi histórica, marcando a primeira vez que o genocídio foi reconhecido 

formalmente pela Justiça brasileira. Consequentemente, o Supremo aplicou os princípios 

estabelecidos pela Convenção para a Prevenção e a Repressão do Crime de Genocídio, da 

ONU, ratificada pelo Brasil, reforçando o compromisso do país com a proteção dos povos 

indígenas e com o combate a crimes de extrema gravidade. 

No massacre de Haximu, a tentativa inicial de enquadrar o caso como homicídio pelo 

Tribunal Regional Federal desconsiderava as implicações maiores do crime. A decisão final 

se baseou na identificação da intenção deliberada dos garimpeiros de exterminar uma parte 

substancial do grupo Yanomami, evidenciada pelos atos de violência extrema, pela destruição 

de laços culturais e pelo contexto de invasão territorial. 

 

Os Yanomami têm enfrentado circunstâncias e situações extraordinariamente 

penosas para si, especialmente a partir do contacto com um grupo social que, iludido 

pela promessa de enriquecimento rápido, e tangido pela pobreza em seus Estados de 

origem, vem em busca do ouro, ou de outros minérios que signifiquem atingir os 

mesmos objetivos (cassiterita, por exemplo). São os garimpeiros. Estes provocaram 

a invasão das terras Yanomami a partir de 1987. Com isto, poluíram os rios, 

destruindo a fauna e a flora. Trouxeram doenças (especialmente a malária) e mortes 

(por doenças, fome e violência). (MAIA, 2001, p. 05).  

 

O genocídio foi classificado na modalidade de “matar membros do grupo”, conforme 

previsto no artigo II da Convenção da ONU e na legislação brasileira. Diferentemente de um 

homicídio comum, que visa punir o ato de matar como um evento isolado, o genocídio 

reconhece a violência como parte de uma estratégia mais ampla de destruição de uma 

coletividade, considerando a dimensão simbólica e cultural do crime. Essa visão foi essencial 

para garantir que o caso recebesse a gravidade jurídica correspondente. 

Igualmente, o impacto do massacre foi devastador não apenas em termos humanos, 

mas também no que diz respeito à relação dos Yanomami com seu território. A violência 

promovida pelos garimpeiros, descritos a posteriori como "comedores de terra", não se 

34



 

 

 

limitou às mortes físicas. A invasão mineradora destruiu florestas, contaminou rios com 

mercúrio e desestruturou as bases espirituais e culturais do povo Yanomami. Como resultado, 

a cremação dos mortos, um ritual essencial para o grupo, foi impossibilitada em muitos casos, 

aprofundando o trauma e a sensação de vulnerabilidade. 

 

Na origem do massacre de Haximu está uma situação crônica de conflito interétnico 

criada na área yanomami pela presença predatória das atividades garimpeiras. Desde 

o início da grande corrida do ouro em Roraima, em agosto de 1987, vários 

assassinatos de índios ocorreram e outros poderão ocorrer novamente devido às 

mesmas causas. Portanto, é preciso primeiro tornar claro o contexto social e 

econômico capaz de gerar tais violências. Ao instalar-se num novo sítio dentro da 

área yanomami, os garimpeiros vêm primeiro em pequenos grupos. Sendo poucos, 

sentem-se vulneráveis perante a população indígena. Temendo uma reação negativa 

dos índios, tentam comprar a sua anuência com farta distribuição de bens e comida. 

Por sua vez, os índios têm pouca ou nenhuma experiência com brancos e tomam 

essa atitude como uma demonstração de generosidade que se espera de qualquer 

grupo que quer estabelecer laços de alianças intercomunitárias. Enquanto se 

desenrola esse mal-entendido cultural, os índios ainda não sentem o impacto 

sanitário e ecológico das atividades de garimpo. A seus olhos, o trabalho dos 

garimpeiros parece ainda algo enigmático e irrelevante. Com ironia e 

condescendência, chamam-nos de "comedores de terra" ao compará-los a um bando 

de queixadas (porcos selvagens) fuçando na lama. (ALBERT, 1993, p. 5-6) 

 

O território, entendido como espaço delimitado geograficamente, foi profundamente 

alterado pela exploração ilegal de recursos, enquanto a territorialidade, a relação simbólica, 

social e espiritual dos Yanomami com sua terra, foi violada de maneira irreparável. A 

aniquilação cultural se somou à destruição física, comprometendo a continuidade da 

organização social e espiritual do grupo. Vejamos esse conceito: 

 

Por ser o lugar-espaço de vivência, o território é espaço de permanência ou 

passagem, de vida, de morada, de ancestralidade, de memória, de reprodução física, 

social e cultural, de luta, de conflito, de organização, de uso e gestão dos recursos 

naturais e de outros significados e atributos conferidos pelos sujeitos produtores dos 

territórios. (MENDES; BORGES; MAIA, 2024, p. 117). 

 

No entanto, a falta de medidas efetivas para proteger o território Yanomami após o 

massacre reflete a continuidade das negligências estatais. A invasão garimpeira permanece 

35



 

 

 

uma ameaça persistente, colocando em risco não apenas a integridade física dos povos 

indígenas, mas também sua identidade cultural e sobrevivência como coletividade. 

Dessa forma, a distinção entre genocídio e homicídio no caso Haximu não foi 

meramente técnica, mas essencial para entender e responder à complexidade da violência 

sistemática vivenciada. O reconhecimento do genocídio sublinha a necessidade de políticas 

que considerem a integralidade dos direitos humanos, incluindo a preservação do território e 

da territorialidade como dimensões fundamentais para a sobrevivência dos povos indígenas. 

Sob o mesmo ponto de vista, o genocídio é reconhecido como um dos crimes mais 

graves contra a humanidade, com dimensões que vão além da violência individual, atingindo 

o âmago da existência de grupos inteiros. A Convenção para a Prevenção e a Repressão do 

Crime de Genocídio, adotada pelas Nações Unidas em 1948, estabelece o marco jurídico 

internacional para a definição, prevenção e punição deste crime.  

De acordo com a Convenção e a Lei nº 2.889/1956, o genocídio pode ocorrer por meio 

de: assassinato de membros do grupo, lesão grave à integridade física ou mental de membros 

do grupo, sujeição intencional do grupo a condições de vida destinadas a provocar sua 

destruição física total ou parcial, imposição de medidas destinadas a impedir nascimentos 

dentro do grupo e transferência forçada de crianças de um grupo para outro. 

Essas disposições demonstram que o genocídio não se limita à eliminação física, 

abrangendo também ataques contra a integridade cultural e a reprodução social de um grupo. 

Outrossim, não restringem a atos cometidos por agentes estatais, já que qualquer 

pessoa pode ser o sujeito ativo, incluindo indivíduos, grupos organizados, líderes políticos, 

militares, garimpeiros, e outros atores cujas ações tenham por objetivo a destruição de um 

grupo protegido. A responsabilidade é ainda maior quando há envolvimento direto ou omissão 

deliberada por parte do Estado, evidenciando a cumplicidade institucional em violações 

sistemáticas. 

Ademais, o artigo 23 da Constituição Federal do Brasil atribui aos entes federativos: 

União, Estados, Distrito Federal e Municípios, a competência comum para proteger o meio 

ambiente, combater a poluição, preservar o patrimônio cultural e proteger comunidades 

indígenas.  

No caso de Haximu, a negligência em coibir a invasão dos territórios Yanomami por 

garimpeiros ilegais foi determinante para o massacre. A omissão do Estado em garantir a 

integridade física e territorial dos Yanomami não apenas permitiu o genocídio, mas também 

comprometeu o cumprimento de suas obrigações constitucionais e internacionais. 

36



 

 

 

A articulação entre a Convenção da ONU, a Lei nº 2.889/1956 e o artigo 23 da 

Constituição revela que a prevenção do genocídio requer mais do que a punição dos 

responsáveis diretos. É essencial que o Estado cumpra seu papel de proteger os direitos dos 

povos indígenas, garantindo sua integridade territorial e cultural. Essa proteção implica ações 

proativas, como a fiscalização contra invasões, a promoção de políticas públicas que 

respeitem as territorialidades indígenas e a responsabilização dos agentes que contribuíram 

para a violência. 

Em síntese, a decisão judicial foi um marco na luta contra a impunidade, sinalizando 

que ataques contra grupos vulneráveis não seriam tolerados, mesmo em contextos de grande 

pressão política e econômica, como a corrida do ouro em Roraima. Além disso, o 

pronunciamento do STF contribuiu para a consolidação da jurisprudência sobre crimes de 

genocídio no Brasil, estabelecendo parâmetros claros para futuras análises jurídicas de casos 

envolvendo povos originários. 

Todavia, apesar do reconhecimento judicial, os desafios permanecem. A invasão de 

territórios indígenas por garimpeiros ilegais continua sendo uma ameaça constante. O caso de 

Haximu reforça que a necessidade de uma responsabilização judicial é apenas uma parte do 

processo, sendo imprescindível garantir a integridade territorial e a segurança cultural dos 

povos originários, promovendo políticas que respeitem sua autonomia e dignidade. Assim 

sendo, o pronunciamento da Justiça no caso de Haximu é um marco jurídico, mas também um 

chamado à ação contínua para combater as forças que perpetuam a violência contra os povos 

indígenas no Brasil. 

 

3. A QUEDA DO CÉU E AS POLÍTICAS ANTI-INDÍGENAS: IMPACTOS E 
VIOLAÇÕES  

 Semelhantemente, a análise do episódio do massacre de Haximu, à luz da obra “A 

Queda do Céu” (2010) e do relatório do antropólogo Bruce Albert (1993), evidencia que a 

violência contra os Yanomami não se limita aos atos de assassinato ou à destruição física de 

indivíduos, mas se insere em um complexo processo estrutural de violação de direitos e 

desarticulação social. Estes registros denunciam um padrão histórico de marginalização e 

expropriação territorial, que se agrava em contextos políticos de retrocesso, como observou-se 

durante o governo Bolsonaro, marcado pelo incentivo à mineração ilegal e pela redução da 

proteção ambiental e indígena. 

37



 

 

 

A obra não é apenas um registro etnográfico, trata-se de um manifesto contra a 

contínua ameaça à sobrevivência física, cultural e territorial dos Yanomami. Kopenawa 

articula uma narrativa em que a invasão garimpeira e o descaso estatal transcendem a 

dimensão física, atingindo também a espiritualidade e a organização social de sua 

comunidade, evidenciando a urgência de políticas de proteção que sejam participativas e que 

reconheçam a agência política dos indígenas, incluindo-os diretamente na formulação e 

execução de medidas de salvaguarda de seus territórios. 

 

Os Yanomami, que de modo geral têm pouca ou nenhuma experiência dos brancos, 

interpretam tais demonstrações de generosidade como uma tentativa, esperada por 

parte de um grupo desconhecido, de estabelecer relações de aliança (rimimuu). No 

momento em que nasce esse mal-entendido, ainda desconhecem o impacto ecológico 

e sanitário das atividades de garimpo. O trabalho dos garimpeiros lhes parece 

enigmático e sem maiores consequências; para eles, ainda são apenas estranhos 

“comedores de terra”, que comparam condescendentemente aos queixadas que 

reviram o solo lamacento da floresta. (KOPENAWA, 2010, p. 574).  

 

   

O impacto do garimpo ilegal, não se restringe à exploração de recursos minerais. A 

devastação florestal, a contaminação de rios e o desmantelamento das redes e rituais 

tradicionais evidenciam um processo de extermínio simbólico e territorial. Essa forma 

ampliada de violência, que envolve a destruição da base material e cultural da vida indígena, 

dialoga com a concepção de genocídio como definida pela Convenção da ONU, que abrange a 

aniquilação de grupos enquanto coletividade, e não apenas indivíduos isolados. 

O diálogo intercultural, a valorização dos saberes ancestrais e o reconhecimento da 

agência política dos Yanomami são elementos fundamentais para reparar os danos históricos e 

prevenir futuras violações. A obra nos lembra que o enfrentamento das políticas anti-

indígenas exige não apenas ação judicial e administrativa, mas também uma transformação 

ética e cultural, em que o respeito à vida, à terra e à diversidade se torne um princípio 

estruturante das políticas públicas e da sociedade brasileira. 

A presença de garimpeiros em Roraima, muitas vezes tolerada ou negligenciada por 

políticas públicas inadequadas, levou não apenas à morte de indivíduos, mas também à erosão 

de práticas culturais fundamentais à reprodução social e simbólica da comunidade Yanomami. 

O caso exemplifica, na prática, o que se pode chamar de genocídio cultural, em que a 

38



 

 

 

destruição do modo de vida e das relações com a terra se torna tão letal quanto o homicídio 

físico. 

Os garimpeiros, não apenas exploram os recursos naturais, mas também destroem 

florestas, contaminam rios e desestruturam a organização social. Essa narrativa ecoa a noção 

de extermínio como algo que vai além do assassinato direto, abrangendo a destruição 

simbólica e territorial que ameaça a continuidade de um grupo como coletividade. 

 A título de exemplificação, o conceito do marco temporal, que condiciona o 

reconhecimento de terras indígenas à ocupação em 1988, é também uma ameaça direta aos 

direitos territoriais dos povos originários. Essa tese, fortemente defendida durante o governo 

Bolsonaro, desconsidera os processos históricos de expulsão e violência que impediram 

muitas comunidades indígenas de permanecerem em suas terras. Além disso, promove 

políticas que enfraquecem a fiscalização ambiental e facilita a expansão do garimpo ilegal, 

perpetuando as violações de direitos humanos. 

Tais ações intensificam a crise humanitária, pois os relatórios e investigações 

revelaram condições de saúde precárias, desnutrição severa e um aumento da violência nos 

territórios indígenas.  

Importante lembrar que a atuação de Luciano Mariz Maia teve papel fundamental no 

caso do massacre de Haximu, destacando-se pela defesa dos direitos dos povos indígenas. Em 

suas análises, Maia (2000, p. 3) argumenta que: “Os mortos morreram. Os vivos, muito vivos, 

não ficarão impunes. Esta é a lição de luta e esperança que a decisão do Superior Tribunal de 

Justiça”. E ratifica:  

O Ministério Público Federal não se conformou com esse pronunciamento. Foi 

muitíssimo importante obter do TRF o reconhecimento de que houvera a prática de 

genocídio. Mas, havia a necessidade de se modificar o entendimento de que 

genocídio equivalia a crime doloso contra a vida. Era necessário fazer reconhecer 

que o genocídio tinha como objeto (ou valor) protegido a etnia, que é o conjunto das 

vidas humanas que formam uma realidade distinta e além das existências individuais 

dos membros do grupo. (MAIA, 2000, p. 2) 

 

O desempenho de Maia no caso Haximu expôs a necessidade de responsabilização dos 

garimpeiros e sua análise do genocídio vai além do aspecto jurídico, abordando as estruturas 

de poder que perpetuam a marginalização e o extermínio de povos originários. 

Porquanto, a crise humanitária enfrentada pelos Yanomami é um exemplo trágico dos 

efeitos da exploração territorial promovida por políticas anti-indígenas e pela ação deliberada 

39



 

 

 

de garimpeiros, que resultou não apenas em mortes e deslocamentos forçados, mas também na 

destruição de modos de vida, práticas culturais e laços comunitários. 

 

O garimpo amazônico moderno, altamente mecanizado e dispondo de uma mão de 

obra tão inesgotável quanto motivada, não tem, em geral, nenhum interesse na força 

de trabalho dos índios. De modo que os garimpeiros consideram os Yanomami, na 

melhor das hipóteses, um inconveniente e, na pior, uma ameaça. Se os índios não 

morrerem de malária ou pneumonia, se não for possível mantê-los à distância com 

presentes e promessas, resta apenas tentar intimidá-los ou, se não funcionar, 

exterminá-los. (KOPENAWA, 2010, p. 575).  

 

O impacto dessas políticas revela que o genocídio Yanomami não é apenas um evento 

isolado, mas parte de um padrão de violência estrutural/colonial que combina a exploração 

econômica com a exclusão social e a destruição ambiental. A luta por justiça no caso Haximu, 

defendida por figuras como Luciano Mariz Maia, é, portanto, uma luta pela preservação da 

vida e da dignidade dos povos indígenas, um chamado à reflexão sobre as responsabilidades 

do Estado e da sociedade na construção de um futuro mais justo e inclusivo. 

O contexto político do massacre foi marcado pela ausência de medidas eficazes para 

proteger esses espaços e alguns corpos não puderam ser cremados, um rito essencial para que 

os espíritos pudessem retornar à “terra sem mal”. Ou seja, a impossibilidade desse ritual foi 

uma violação não apenas física, mas espiritual e cultural, acentuando o trauma coletivo 

causado pela violência. 

Com efeito, a corrida do ouro em Roraima foi um dos principais fatores que 

desencadearam o massacre e outros episódios de violência. A chegada de garimpeiros, em 

busca de riqueza rápida e descontrolada, trouxe destruição ambiental, contaminação por 

mercúrio e um confronto direto com as populações indígenas. Segundo Bruce Albert (1993), 

os garimpeiros tentaram inicialmente conquistar os Yanomami oferecendo alimentos e bens, 

mas sua presença logo se tornou uma força destrutiva.  

A exploração desordenada resultou não apenas em derramamento de sangue, mas 

também no colapso ecológico e na devastação das bases de subsistência e espiritualidade. Os 

rios contaminados, as florestas devastadas e os conflitos armados foram consequências de um 

modelo de desenvolvimento que não valoriza a vida e os direitos humanos. Em suma, a 

expressão “entre ouro e sangue” resume o dilema enfrentado pelos Yanomami e outros povos 

40



 

 

 

indígenas em Roraima. A busca insaciável por riqueza mineral resultou em genocídio, 

destruição cultural e danos ambientais irreversíveis.  

Tendo em vista que os Yanomami percebem sua terra como um espaço vivo, animado 

por forças espirituais que orientam comportamentos, relações sociais e modos de produção. A 

destruição dessa terra, portanto, não é apenas uma perda econômica ou ambiental, mas um 

ataque direto ao tecido simbólico e ontológico da comunidade. Neste sentido, a cosmologia se 

configura como resistência, pois mesmo diante do avanço do garimpo ilegal e da omissão 

estatal, os rituais, mitos e saberes tradicionais persistem como instrumentos de afirmação 

identitária e de preservação da memória coletiva. A resistência simbólica se manifesta na 

manutenção das práticas ancestrais, no cuidado com a floresta e nos relatos que denunciam as 

violências históricas. 

O desafio atual é manejar outras formas de futuros possíveis sem que exista essa ideia 

de “desenvolvimento econômico”, em sua maioria tão predatório, para que finalmente 

possamos ter o respeito à vida e aos direitos dos povos originários, mas é imprescindível 

romper o ciclo de violência que transformou Roraima em sangue indígena e construir um 

reconhecimento e valorização da diversidade cultural e ambiental do Brasil. A resistência 

simbólica desses povos revela que lutar pelo território é também lutar pelo sentido da própria 

existência coletiva, pela continuidade da memória histórica e afirmação de uma ética de 

interdependência entre humanos, seres não humanos e a natureza.  

Por fim, a destruição do território indígena não se configura apenas como crime 

material ou legal, mas como uma violação profunda da própria condição humana, uma afronta 

à dignidade coletiva e à diversidade de formas de ser e conhecer no mundo. Defender os 

Yanomami e seus territórios é, portanto, não apenas assegurar direitos legais, mas reafirmar 

uma ética planetária de coexistência, reconhecimento e justiça, em que a preservação da vida, 

da cultura e da espiritualidade se torna imperativo moral, político e civilizatório. 

 

4. CONSIDERAÇÕES FINAIS  
 

O massacre de Haximu, ocorrido em 1993, permanece como um dos episódios mais 

sombrios da história recente do Brasil, representando o primeiro caso reconhecido de 

genocídio na história jurídica brasileira. Este trágico evento não apenas resultou na morte de 

16 Yanomami, incluindo mulheres e crianças, mas também expôs de maneira brutal as falhas 

estruturais do Estado brasileiro na proteção dos povos indígenas e na preservação de seus 

direitos fundamentais. 

41



 

 

 

A análise aprofundada deste caso revela uma série de omissões e ações deliberadas 

que culminaram na tragédia. A invasão de garimpeiros ilegais em terras indígenas, a ausência 

de políticas públicas eficazes de proteção e a conivência de setores do Estado contribuíram 

para a aniquilação física e cultural de uma parte significativa do povo Yanomami. A 

impossibilidade de realizarem rituais essenciais à sua identidade, como aqueles ligados à 

iniciação, à cura e à memória coletiva, simboliza a profundidade das violações sofridas, 

afetando não apenas a coesão social, mas a própria espiritualidade desse povo. 

Em resposta a essa barbárie, o Supremo Tribunal Federal (STF) reconheceu o 

massacre de Haximu como genocídio, estabelecendo um precedente jurídico significativo para 

a proteção dos direitos indígenas no país. No entanto, tal reconhecimento, embora 

fundamental, não se traduz em ações concretas que garantam a reparação dos danos causados 

e a prevenção de futuros episódios semelhantes. A luta pela efetiva proteção dos povos 

indígenas continua sendo um desafio persistente, exigindo não apenas decisões judiciais, mas 

também políticas públicas consistentes e a implementação de medidas que assegurem a 

integridade física, cultural e territorial dessas comunidades. 

É imperativo que o Estado brasileiro assuma sua responsabilidade histórica e atue de 

forma proativa na implementação de políticas públicas que respeitem e promovam os direitos 

dos povos indígenas. Isso inclui a demarcação e proteção efetiva de suas terras, o 

fortalecimento de mecanismos de consulta e participação, e a promoção de ações afirmativas 

que garantam o acesso a serviços essenciais como saúde, educação e segurança. Além disso, é 

fundamental que haja um compromisso real com a preservação ambiental, reconhecendo que 

os povos indígenas desempenham um papel crucial na conservação dos ecossistemas e na 

mitigação das mudanças climáticas. 

A reflexão proposta por Ailton Krenak em "A Vida Não É Útil" é particularmente 

pertinente neste contexto. Ao afirmar que "não se come dinheiro", Krenak nos convida a 

repensar nossos valores e prioridades, destacando a importância de uma relação harmoniosa 

com a natureza e o reconhecimento da sabedoria ancestral dos povos indígenas. Essa 

perspectiva desafia o paradigma dominante de exploração desenfreada dos recursos naturais e 

propõe uma visão de mundo baseada na sustentabilidade, no respeito mútuo e na valorização 

da diversidade cultural. 

O massacre de Haximu, portanto, não deve ser lembrado apenas como um evento 

trágico, mas como um ponto de inflexão que exige ação e compromisso contínuos. É essencial 

que o Brasil não apenas reconheça os erros do passado, mas também adote medidas concretas 

42



 

 

 

para reparar as injustiças cometidas e prevenir futuras violações. Isso implica em uma 

mudança profunda nas estruturas políticas, sociais e econômicas, visando a construção de uma 

sociedade mais justa, igualitária e respeitosa com seus povos originários. 

Em última análise, o futuro dos Yanomami e de outros povos indígenas no Brasil 

depende da capacidade do Estado e da sociedade em reconhecer sua dívida histórica e em 

promover ações que garantam a dignidade, os direitos e a sobrevivência dessas comunidades. 

Somente assim será possível transformar a dor do passado em esperança para o futuro, 

construindo um país verdadeiramente plural e comprometido com a justiça social e ambiental. 

 
 
REFERÊNCIAS 

ALBERT, Bruce. O ouro canibal e a queda do céu: uma crítica xamânica da economia política 
da natureza (Yanomami). In: ALBERT, Bruce; RAMOS, Alcida Rita (Org.). Pacificando o 
Branco: cosmologias do contato norte-amazônico. São Paulo: UNESP, 2002. p. 239-276. 

ALBERT, Bruce. Temps du sang, temps des cendres. Représentation de la maladie, 
système rituel et espace politique chez les Yanomani du sud-est (Amazonie brésilienne). 
Tese de doutorado, Université de Paris X, Paris, 1985. Disponível em: 
https://horizon.documentation.ird.fr/exl-doc/pleins_textes/doc34-08/19886.pdf. Acesso em: 
01 ago. 2025. 

ALBERT, Bruce. O massacre dos Yanomami de Haximu. In: COMISSÃO Pró-Yanomami, 
CCPY (Org.). Haximu: foi genocídio! (Documentos Yanomami, n. 1). Boa Vista: CCPY, 
2001. 

ALBERT, Bruce. Reflexões sobre Trevas no Eldorado: questões sobre bioética e 
assistência à saúde entre os Yanomami. In: Pesquisa e Ética: O Caso Yanomami. 
Documentos Yanomami N.º 02. CCPY – Comissão Pró-Yanomami. Série Documentos Pró-
Yanomami, 2002. Disponível em: http://bit.ly/2RKFTbf. Acesso em: 01 ago. 2025. 

ALBERT, Bruce. O corpo é uma bola de cristal para se ler o estado da sociedade e do 
mundo: entrevista. Tempo e Presença, Rio de Janeiro: Cedi, v. 13, n. 260, p. 25-26, 
nov./dez. 1991. 

BRASIL. Constituição da República Federativa do Brasil de 1988. Brasília, DF: 
Presidente da República, 2016. Disponível em: 
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao.htm. Acesso em: 01 ago. 
2025. 

CÂMARA DOS DEPUTADOS. Relatório da Comissão externa para acompanhar a 
situação do povo Yanomami da região Waikás – CEXWAIKA. 2022. Disponível em: 
https://www.camara.leg.br/proposicoesWeb/prop_mostrarintegra?codteor=2222938. Acesso 
em: 01 ago. 2025. 

43



 

 

 

CORTE INTERAMERICANA DE DIREITOS HUMANOS – CIDH. Resolução da Corte 
Interamericana de Direitos Humanos. Assunto dos Membros dos Povos Indígenas 
Yanomami, Ye’kwana e Munduruku a respeito do Brasil. Adoção de Medidas 
Provisórias. 12 dez. 2023. Disponível em: 
https://corteidh.or.cr/docs/medidas/yanomami_se_02_por.pdf. Acesso em: 01 ago. 2025. 

FIOCRUZ – FUNDAÇÃO OSWALDO CRUZ. Relatório da FIOCRUZ. Avaliação da 
exposição ambiental ao mercúrio proveniente de atividade garimpeira de ouro na Terra 
indígena Yanomami, Roraima, Amazônia, Brasil. 2016. Disponível em: 
https://acervo.socioambiental.org/sites/default/files/documents/prov0237.pdf. Acesso em: 01 
ago. 2025. 

KOPENAWA, Davi; ALBERT, Bruce. A queda do céu: palavras de um xamã Yanomami. 
Tradução de Beatriz Perrone-Moisés. São Paulo: Companhia das Letras, 2015. 

KRENAK, Ailton. A vida não é útil. São Paulo: Companhia das Letras, 2020. 

MAIA, Luciano Mariz. Haximu: foi genocídio! In: COMISSÃO Pró-Yanomami, CCPY 
(Org.). Haximu: foi genocídio! (Documentos Yanomami, n. 1). Boa Vista: CCPY, 2001. 

MINISTÉRIO PÚBLICO FEDERAL EM RORAIMA – MPF-RR. Comitiva federal realiza 
diligências para investigar denúncia de crime contra indígenas em Roraima. MPF 
Roraima, 28 abr. 2022. Disponível em: https://www.mpf.mp.br/rr/sala-de-imprensa/noticias-
rr/comitiva-federal-realiza-diligencias-para-investigar-denuncia-de-crime-contra-indigenas-
em-roraima. Acesso em: 01 ago. 2025. 

NUPOD PUBLICAÇÕES. Direito e Cultura: Diálogos desde a América Latina e a União 
Europeia. Campina Grande: Ciência, Sistema, Teoria e Filosofia do Direito, 2024. 
Disponível em: < https://drive.google.com/drive/u/0/folders/11C-
XlDkZu42XDxvox3X0zbKoICXZY9PC>. Acesso em: 01 ago. 2025. 

44


