
XXXII CONGRESSO NACIONAL DO 
CONPEDI SÃO PAULO - SP

DIREITO E RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS

VLADIMIR BREGA FILHO

BENJAMIN XAVIER DE PAULA

ADILSON JOSÉ MOREIRA



Copyright © 2025 Conselho Nacional de Pesquisa e Pós-Graduação em Direito 

Todos os direitos reservados e protegidos. Nenhuma parte destes anais poderá ser reproduzida ou transmitida 
sejam quais forem os meios empregados sem prévia autorização dos editores. 

Diretoria – CONPEDI 
Presidente - Profa. Dra. Samyra Haydêe Dal Farra Naspolini - FMU – São Paulo 
Diretor Executivo - Prof. Dr. Orides Mezzaroba - UFSC – Santa Catarina 
Vice-presidente Norte - Prof. Dr. Jean Carlos Dias - Cesupa – Pará 
Vice-presidente Centro-Oeste - Prof. Dr. José Querino Tavares Neto - UFG – Goiás 
Vice-presidente Sul - Prof. Dr. Leonel Severo Rocha - Unisinos – Rio Grande do Sul 
Vice-presidente Sudeste - Profa. Dra. Rosângela Lunardelli Cavallazzi - UFRJ/PUCRio – Rio de Janeiro 
Vice-presidente Nordeste - Prof. Dr. Raymundo Juliano Feitosa - UNICAP - Pernambuco 
 
Representante Discente: Prof. Dr. Abner da Silva Jaques - UPM/UNIGRAN - Mato Grosso do Sul 

Conselho Fiscal: 
Prof. Dr. José Filomeno de Moraes Filho - UFMA - Maranhão 
Prof. Dr. Caio Augusto Souza Lara - SKEMA/ESDHC/UFMG - Minas Gerais  
Prof. Dr. Valter Moura do Carmo - UFERSA - Rio Grande do Norte 
Prof. Dr. Fernando Passos – UNIARA - São Paulo 
Prof. Dr. Edinilson Donisete Machado - UNIVEM/UENP - São Paulo 
Secretarias 
Relações Institucionais: 
Prof. Dra. Claudia Maria Barbosa - PUCPR - Paraná 
Prof. Dr. Heron José de Santana Gordilho - UFBA - Bahia 
Profa. Dra. Daniela Marques de Moraes - UNB - Distrito Federal 
Comunicação: 
Prof. Dr. Robison Tramontina - UNOESC - Santa Catarina 
Prof. Dr. Liton Lanes Pilau Sobrinho - UPF/Univali - Rio Grande do Sul 
Prof. Dr. Lucas Gonçalves da Silva - UFS - Sergipe 
Relações Internacionais para o Continente Americano: 
Prof. Dr. Jerônimo Siqueira Tybusch - UFSM - Rio Grande do sul 
Prof. Dr. Paulo Roberto Barbosa Ramos - UFMA - Maranhão 
Prof. Dr. Felipe Chiarello de Souza Pinto - UPM – São Paulo 
Relações Internacionais para os demais Continentes: 
Profa. Dra. Gina Vidal Marcilio Pompeu - UNIFOR - Ceará 
Profa. Dra. Sandra Regina Martini - UNIRITTER / UFRGS - Rio Grande do Sul 
Profa. Dra. Maria Claudia da Silva Antunes de Souza - UNIVALI – Santa Catarina 
Educação Jurídica 
Profa. Dra. Viviane Coêlho de Séllos Knoerr - Unicuritiba - PR 
Prof. Dr. Rubens Beçak - USP - SP 
Profa. Dra. Livia Gaigher Bosio Campello – UFMS – MS 
Eventos: 
Prof. Dr. Yuri Nathan da Costa Lannes - FDF - São Paulo 
Profa. Dra. Norma Sueli Padilha - UFSC - Santa Catarina 
Prof. Dr. Juraci Mourão Lopes Filho - UNICHRISTUS - Ceará 

Comissão Especial 
Prof. Dr. João Marcelo de Lima Assafim - UFRJ - RJ 
Profa. Dra. Maria Creusa De Araújo Borges - UFPB - PB 
Prof. Dr. Antônio Carlos Diniz Murta - Fumec - MG 
Prof. Dr. Rogério Borba - UNIFACVEST - SC 

            D597 
          Direito e Relações Étnico-raciais[Recurso eletrônico on-line] organização CONPEDI 
             Coordenadores: Vladimir Brega Filho, Benjamin Xavier de Paula, Adilson José Moreira – Florianópolis: CONPEDI, 2025. 

                Inclui bibliografia 
ISBN: 978-65-5274-332-9 
Modo de acesso: www.conpedi.org.br em publicações 
Tema: Os Caminhos Da Internacionalização E O Futuro Do Direito 

     1. Direito – Estudo e ensino (Pós-graduação) – Encontros Nacionais. 2. Direito. 3. Relações Étnico-raciais. XXXII Congresso 
Nacional do CONPEDI São Paulo - SP (4: 2025 : Florianópolis, Brasil).  

CDU: 34 

          Conselho Nacional de Pesquisa 
           e Pós-Graduação em Direito Florianópolis 

Santa Catarina – Brasil 
www.conpedi.org.br 



XXXII CONGRESSO NACIONAL DO CONPEDI SÃO PAULO - SP

DIREITO E RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS

Apresentação

O Grupo de Trabalho (GT) Direito e Relações Étnico-raciais foi recentemente instituído pelo 

Conselho Nacional de Pesquisa em Direito (CONPEDI) como um dos diversos GT que 

compõem a programação científica dos diversos eventos desta entidade científica da área do 

Direito. Esta públicação reúne os trabalhos apresentados no GT, durante o XXXII Congresso 

Nacional do CONPEDI, que ocorreu entre os dias 26 e 28 de novembro de 2025, na cidade 

de São Paulo, nas instalações da Universidade Presbiteriana Mackenzie.

A coordenação do Grupo de Trabalho (GT) foi composta por três renomados pesquisadores 

com ampla experiência na área: o Dr. Adilson José Moreira, da Universidade Presbiteriana 

Mackenzie; o Dr. Benjamin Xavier de Paula, da Universidade de Brasília (UnB); e o Dr. 

Vladimir Brega Filho, da Universidade Estadual do Norte do Paraná. Esses profissionais 

conduziram as atividades com um enfoque que valorizou a pluralidade e a diversidade tanto 

dos pesquisadores quanto das temáticas abordadas nesta edição do GT.

Os artigos foram devidamente categorizados em seções temáticas, com o objetivo de 

promover um debate mais aprofundado entre os trabalhos que compartilham subtemas 

similares. Essa organização visa proporcionar aos autores e autoras uma oportunidade 

enriquecedora de trocar ideias e experiências sobre os conteúdos apresentados.

O primeiro artigo apresentado na coletânea, de autoria de Giovanna Bolletta Perez, aborda a 

construção da imagem do indígena na literatura brasileira desde o período colonial, 

explorando como essa representação influenciou a elaboração de políticas públicas e o 

ordenamento jurídico no Brasil. A autora, Giovanna Bolletta Perez, utiliza o método indutivo 

para analisar textos literários, artigos acadêmicos, proposições legislativas e outros 

documentos relevantes, identificando como a visão de um indígena idealizado e utópico 

impactou negativamente a efetividade das políticas públicas. A pesquisa conclui que essas 

políticas foram construídas com base em um ideal inexistente, sem a participação efetiva das 

populações indígenas, perpetuando um processo estrutural enraizado na concepção brasileira. 

O artigo destaca a necessidade de uma evolução que reconheça o papel ancestral dos povos 

indígenas no futuro do país.

O segundo artigo apresentado, de autoria de Andreza Stewart Duarte Ferreira, aborda o 

Massacre de Haximu, ocorrido em 1993, reconhecido pelo Supremo Tribunal Federal como 



um caso de genocídio contra o povo Yanomami no Brasil. A análise explora as dimensões 

jurídicas, históricas e antropológicas do evento, diferenciando os crimes de homicídio e 

genocídio, com base na Convenção para a Prevenção e Repressão do Crime de Genocídio 

(1948) e na Lei nº 2.889/1956. O estudo destaca a devastação causada pela exploração do 

ouro em Roraima, agravada pela omissão do Estado e pela exploração predatória, que 

comprometeram não apenas o meio ambiente, mas também a sobrevivência coletiva dos 

Yanomami. O texto enfatiza a violação da territorialidade como um mecanismo central no 

genocídio indígena, evidenciando a necessidade de instrumentos jurídicos e sociais que 

assegurem a vida, a dignidade e a autodeterminação dos povos originários.

O terceiro trabalho desta coletânea de artigos é da autoria de Floriano Lucas de Abreu 

Cardoso, Débora de Souza Costa e Leliane Aguiar Silva. O artigo aborda a complexidade do 

acesso à justiça para os povos indígenas na Amazônia Paraense, com foco na comunidade 

Tembé Tenetehar em Santa Maria do Pará. Apesar do reconhecimento dos direitos 

originários pela Constituição de 1988, persistem desafios significativos devido a 

desigualdades sociais, racismo ambiental e omissão estatal. O estudo destaca a insuficiência 

das instituições de justiça e a ausência de uma jurisdição específica que atenda às demandas 

indígenas, resultando em marginalização, criminalização de lideranças e perda territorial. O 

texto também ressalta o papel crucial da advocacia indígena como uma prática de resistência 

e autodeterminação, que combina saberes jurídicos ocidentais com normatividades próprias, 

promovendo a justiça intercultural. A pesquisa adota uma abordagem qualitativa, baseada em 

revisão bibliográfica e experiência prática junto à comunidade Tembé Tenetehar. A análise 

enfatiza, além dos desafios, o poder das formas comunitárias de organização, como 

associações locais e protocolos de consulta, que representam práticas de resistência e 

apontam para um modelo de justiça mais inclusivo e plural, alinhado ao conceito de Bem 

Viver.

O quarto trabalho desta coletânea de artigos é da autoria de Tiago Silva de Freitas, Fernando 

Luiz Sampaio dos Santos e Pedro Henrique de Morais Ferreira. O trabalho apresentado busca 

explorar a interseção entre necropolítica e racismo, destacando como essas práticas resultam 

na negação da dignidade e dos direitos fundamentais da população negra. A análise se 

concentra na coisificação do ser humano considerado inferior, perpetuando uma estrutura que 

visa à exclusão e ao extermínio de indivíduos racializados. A partir de uma perspectiva 

jusfilosófica constitucional, o estudo aborda a igualdade e o racismo, enfatizando a 

centralidade do princípio da dignidade da pessoa humana como fundamento dos deveres 

fundamentais. Utilizando métodos interpretativos do Direito Constitucional, dos Direitos 

Humanos e da Filosofia Jurídica, a pesquisa qualitativa e exploratória recorre a fontes 

documentais, legislativas e bibliográficas. O método lógico-dedutivo permite analisar os 



impactos diretos e indiretos da necropolítica e do racismo, vinculando-os ao princípio da 

dignidade humana. Como resultado, evidencia-se que este princípio é essencial para a 

estrutura dos direitos e deveres fundamentais, funcionando como base para a proteção da 

população negra e para a promoção de sua condição humana e dignidade.

O quinto trabalho desta coletânea de artigos é uma pesquisa de Marcelo Toffano, José Sérgio 

Saraiva e Maria Eduarda Sobrinho de Andrade. O estudo apresentado busca abordar a 

questão da reincidência da população carcerária negra no Brasil sob a perspectiva da 

necropolítica, conceito desenvolvido por Achille Mbembe. A análise crítica evidencia como 

o Estado utiliza mecanismos de seletividade penal que reforçam desigualdades raciais e 

perpetuam um ciclo de exclusão social. Dados de instituições como INFOPEN, IPEA e 

Fórum Brasileiro de Segurança Pública mostram que pessoas negras são maioria na 

população prisional e enfrentam maiores taxas de reincidência, consequência direta do 

racismo estrutural e da negligência estatal. Mesmo após o cumprimento da pena, indivíduos 

negros continuam enfrentando desafios significativos, como discriminação no mercado de 

trabalho, falta de políticas públicas eficazes e barreiras à reinserção social. Esses fatores 

contribuem para a perpetuação da reincidência e evidenciam a precariedade das condições 

prisionais e a ausência de suporte ao egresso. A pesquisa utiliza uma abordagem qualitativa e 

exploratória, com método dedutivo, fundamentada em pesquisa bibliográfica e documental. 

Por meio de relatórios oficiais, dados estatísticos e contribuições teóricas, busca-se denunciar 

a seletividade penal e destacar a necessidade urgente de políticas públicas que promovam 

justiça racial e enfrentem o racismo estrutural no sistema penal brasileiro.

O sexto trabalho desta coletânea de artigos é da autoria de Hudson José Tavares Silva. O 

estudo aborda a ideia equivocada de que o Brasil é uma democracia religiosa, destacando o 

racismo religioso contra religiões de matrizes africanas como resultado do colonialismo 

português e da hegemonia da religião católica. Explora como esse racismo se manifesta por 

meio do direito e do epistemicídio cultural africano. Diferencia os conceitos de intolerância 

religiosa e racismo religioso, evidenciando casos de violência contra praticantes dessas 

religiões minoritárias. Discute a judicialização como uma forma de garantir direitos 

constitucionais e cita a Lei 7.716/1989, que define crimes de preconceito racial, analisando 

sua aplicação pelas autoridades. O estudo conclui que não há democracia religiosa no Brasil 

devido à herança eurocentrista, reforça o uso do termo racismo religioso para descrever a 

realidade e destaca a importância da judicialização como estratégia para assegurar a liberdade 

de crença e legitimidade das religiões de matrizes africanas.

O sétimo trabalho desta coletânea de artigos é da autoria de Cássio Silva de Deus, Felipe 

Baldin Dalla Valle e Luís Gustavo Durigon. O artigo aborda a discriminação histórica e atual 



contra religiões de matriz africana no Brasil, destacando o papel do Estado de Direito na 

garantia da liberdade religiosa e no combate ao preconceito. Ele analisa como práticas como 

a escravidão, políticas de branqueamento, criminalização por Códigos Penais e apagamento 

cultural contribuíram para o racismo estrutural e religioso. Além disso, examina o 

enfrentamento desse problema pelo Estado após a Constituição de 1988 e leis subsequentes, 

concluindo que, apesar das legislações e políticas públicas existentes, é necessário maior 

atuação estatal para proteger efetivamente os praticantes dessas religiões.

O oitavo trabalho desta coletânea de artigos é da autoria de Marcela Matos Santos Perroni e 

Cárika Djamila de Lucena Cardoso. O artigo destaca a importância do protagonismo 

feminino nas comunidades quilombolas brasileiras, abordando suas lutas por direitos 

territoriais e sociais. Ele analisa como as mulheres quilombolas desempenham papéis centrais 

na preservação da memória ancestral, na defesa de suas terras e na construção de um 

feminismo que integra espiritualidade, ancestralidade e resistência política. O texto também 

enfatiza marcos jurídicos como o artigo 68 do ADCT da Constituição de 1988 e a Convenção 

169 da OIT, que garantem direitos fundamentais às comunidades quilombolas, além de 

apontar a necessidade de políticas públicas inclusivas para promover justiça e equidade de 

gênero. Conclui-se que o reconhecimento institucional do papel das mulheres quilombolas é 

essencial para a reparação histórica e para valorizar suas práticas e lutas coletivas.

O nono trabalho desta coletânea de artigos é da autoria de Thales Dyego de Andrade, Anna 

Júlia Vieira da Silva e Anna Carolina Faustino dos Santos. O trabalho visa examinar o artigo 

68 do Ato das Disposições Constitucionais Transitórias da Constituição de 1988 que 

reconhece o direito das comunidades quilombolas à propriedade das terras que 

tradicionalmente ocupam, configurando um direito fundamental de natureza coletiva. Esse 

direito se alinha à Convenção nº 169 da OIT, que reforça a proteção dos povos e 

comunidades tradicionais em relação à sua identidade cultural e territorial. A interpretação 

jurídica desse dispositivo tem evoluído para incluir uma definição mais ampla de 

"quilombo", baseada na autoidentificação e em critérios antropológicos que consideram as 

relações sociais e culturais desenvolvidas nesses territórios. A constitucionalidade do Decreto 

nº 4.887/2003, que regulamenta o processo de titulação dessas terras, foi objeto de análise 

pelo Supremo Tribunal Federal na ADI 3.239. O debate girou em torno da compatibilidade 

do decreto com a Constituição e da aplicação da teoria dos poderes implícitos, que sustenta a 

possibilidade de regulamentação administrativa para garantir a eficácia plena da norma 

constitucional. Essa interpretação busca harmonizar o ordenamento jurídico interno com os 

princípios do Direito Internacional dos Direitos Humanos, promovendo a proteção dos 

direitos territoriais das comunidades quilombolas e reafirmando a relevância da 

autoatribuição identitária no processo de reconhecimento dessas comunidades.



O décimo trabalho desta coletânea de artigos é da autoria de Karoline Bezerra Maia, Ana 

Débora da Silva Veloso e Ana Carla de Melo Almeida. No artigo, o caso do Quilombo 

Xingu, em Porto de Moz/PA, exemplifica as consequências dessa lacuna, evidenciando 

desafios como infraestrutura precária e currículos descontextualizados. A luta pela 

implementação de escolas específicas, que considerem o território não apenas como espaço 

físico, mas como parte integrante do processo educativo, é essencial para promover 

resistência e protagonismo das comunidades quilombolas. Neste contexto, a atuação de 

instituições como o Núcleo de Promoção da Igualdade Étnico-Racial (NIERAC) do 

Ministério Público do Estado do Pará (MPPA) se destaca como fundamental. A ausência de 

escolas quilombolas formalmente reconhecidas e adequadas às especificidades culturais das 

comunidades reflete um grave problema de exclusão social e educacional. Tal situação 

contribui para a desterritorialização simbólica e o isolamento educacional de crianças e 

jovens quilombolas, negando-lhes o direito de aprender em um ambiente que valorize seus 

saberes tradicionais e sua identidade cultural. Por meio da mediação institucional, busca-se 

garantir políticas públicas que assegurem uma educação crítica, emancipatória e 

contextualizada, capaz de fortalecer a cidadania e a identidade cultural quilombola.

O décimo primeiro trabalho desta coletânea de artigos é da autoria de Adriano Cesar Leal e 

Laura Cecília Fagundes dos Santos Braz. O artigo aborda a relevância das obras de Joaquim 

Nabuco e Gilberto Freyre como ferramentas fundamentais para a implementação da Lei 

10.639/03 e para a promoção de uma educação antirracista no Brasil. A análise destaca a 

crítica de Nabuco à abolição incompleta, que não promoveu as reformas sociais necessárias 

para a inclusão da população negra, e problematiza o mito da democracia racial construído 

por Freyre, que mascarou desigualdades e violências históricas. Além disso, o texto ressalta 

os desafios na aplicação da lei, como a resistência institucional e a falta de fiscalização 

efetiva. O manuscrito defende que a leitura crítica dessas obras no ensino básico é um passo 

essencial, mas não suficiente, sem a inclusão da Teoria Crítica da Raça (TCR) no ensino 

superior. A TCR é apresentada como uma ferramenta teórica indispensável para 

desnaturalizar o racismo, combater o epistemicídio e formar profissionais conscientes, 

contribuindo para uma educação transformadora e para a construção de uma sociedade 

inclusiva e democrática.

O décimo segundo trabalho desta coletânea de artigos é da autoria de Benjamin Xavier de 

Paula. O texto apresentado aborda o estudo das questões relacionadas à negritude e ao 

racismo no contexto da norma jurídica brasileira, destacando a invisibilidade ou o tratamento 

inadequado dessas temáticas no sistema jurídico. A pesquisa utiliza como base teórica 

conceitos antirracistas, pan-africanistas, a Teoria Crítica Racial (TCR), o Direito 

Antidiscriminatório e a interseccionalidade. Metodologicamente, é uma pesquisa mista, com 



abordagem bibliográfica e documental. As conclusões apontam para a permanência do 

racismo institucional e a necessidade de avanços na promoção da igualdade racial para 

garantir os direitos humanos fundamentais.

O décimo terceiro trabalho desta coletânea de artigos é da autoria de Michael Lima de Jesus, 

Letícia Melo Lima e Letícia Cordeiro Maciel. O texto destaca como o Direito, apesar de ser 

uma ferramenta potencialmente transformadora, muitas vezes reforça práticas 

discriminatórias ao invés de combatê-las. A herança colonial e o mito da democracia racial 

são apontados como fatores que influenciaram a construção jurídica do país, perpetuando 

privilégios por meio do “pacto da branquitude”. Esse pacto, descrito como um mecanismo 

silencioso, naturaliza as desigualdades e limita a eficácia das políticas públicas voltadas para 

a inclusão. A análise da Lei de Cotas exemplifica esse paradoxo: embora seja um avanço, sua 

aplicação isolada não é suficiente para reparar os danos históricos causados pela exclusão 

racial. Além disso, o texto evidencia a importância da interpretação jurídica e das narrativas 

no reconhecimento das vozes negras, apontando que a superação do racismo estrutural requer 

mudanças profundas nas bases normativas e institucionais. Portanto, para que o Direito seja 

realmente um instrumento de justiça social, é necessário um compromisso ético com a escuta, 

o reconhecimento e a reparação histórica. Apenas através dessa reconstrução crítica será 

possível avançar em direção à emancipação democrática e à igualdade racial no Brasil.

O décimo quarto trabalho desta coletânea de artigos é da autoria de Deise Ferreira Viana de 

Castro. O artigo discute o racismo recreativo e a injúria racial em produções humorísticas 

que, sob a aparência de comicidade, perpetuam discursos preconceituosos e violentos. 

Utilizando como exemplo uma decisão do Supremo Tribunal Federal (STF) brasileiro que 

diverge de uma condenação anterior do Ministério Público de São Paulo, o texto analisa 

como a branquitude e a epistemologia branca influenciam a interpretação e aplicação da 

legislação nacional sobre racismo. O caso envolve a retirada de conteúdos humorísticos 

considerados depreciativos ou humilhantes com base em raça, cor, etnia, religião, cultura ou 

origem. A análise é fundamentada em teorias de discurso e aborda conceitos como 

intertextualização e contextualização para compreender as narrativas que circulam nos 

documentos jurídicos. O artigo destaca o viés branco presente nas decisões judiciais 

brasileiras, que frequentemente desconsideram o caráter discriminatório de certas produções 

culturais. Além disso, menciona a Lei de Injúria Racial (Lei 14.531/2023), que reforça o 

enquadramento da injúria racial como crime de racismo, ampliando as discussões sobre 

justiça racial no Brasil. O objetivo principal do texto é lançar luz sobre o impacto das 

produções humorísticas racistas e questionar como o Direito tem tratado essas questões, 

evidenciando as tensões entre liberdade de expressão e a necessidade de combater práticas 

discriminatórias.



O décimo quinto trabalho desta coletânea de artigos é da autoria de André Luiz Querino 

Coelho e Amanda Ribeiro dos Santos, trata-se de um estudo de caso do Procedimento 

Administrativo nº 0089.24.000591-1 exemplifica como o processo estrutural pode ser usado 

para combater o racismo na educação. A pesquisa conclui com a proposição de práticas 

profissionais fundamentadas nos marcos teóricos discutidos, com foco na promoção da 

igualdade racial e na transformação das estruturas sociais e jurídicas que perpetuam 

discriminações. Neste estudo a questão racial, tanto nos Estados Unidos quanto no Brasil, é 

marcada por uma história de lutas e transformações significativas. Nos EUA, o movimento 

pelos direitos civis nas décadas de 1950 e 1960, com o apoio do Poder Judiciário, desafiou 

práticas discriminatórias como a doutrina "separados, mas iguais", culminando em decisões 

históricas como o caso Brown v. Board of Education. Já o movimento Black Lives Matter, 

iniciado em 2013, trouxe à tona debates sobre violência policial e racismo estrutural, 

especialmente após o assassinato de George Floyd em 2020.

O décimo sexto trabalho desta coletânea de artigos é da autoria de Rander Luiz da Silva e 

Luiz Ismael Pereira. O artigo aborda a relação entre o direito e a opressão estrutural, 

destacando como mecanismos legais são usados para perpetuar desigualdades sociais, 

especialmente contra a população negra e pobre nas periferias brasileiras. A análise utiliza 

conceitos como lawfare, racismo estrutural e aporofobia para argumentar que o sistema penal 

age de forma seletiva, legitimando preconceitos e reforçando a exclusão social. A pesquisa, 

fundamentada em uma perspectiva crítica antirracista marxista, conclui que, embora o direito 

possa ser uma ferramenta de luta e empoderamento, ele está intrinsecamente vinculado às 

dinâmicas de reprodução das desigualdades capitalistas. Assim, a superação desse sistema 

opressor requer estratégias que transcendam o campo jurídico, promovendo mudanças 

estruturais mais amplas na sociedade.

O décimo sétimo trabalho desta coletânea de artigos é da autoria de Mariani Silva Ribeiro, 

Tainã Sousa de Jesus e Tagore Trajano de Almeida Silva. O artigo aborda questões 

relacionadas às desigualdades sociais e raciais no Brasil, destacando como essas disparidades 

se refletem no acesso à educação superior, especialmente na pós-graduação em Direito na 

região Centro-Oeste. Ele enfatiza a importância de compreender os mecanismos que podem 

contribuir para a redução dessas desigualdades e para a construção de uma democracia racial 

mais sólida. Além disso, o texto aponta as limitações da oferta de programas de pós-

graduação stricto sensu em Direito na região, evidenciando a necessidade de políticas 

públicas que promovam maior equidade regional e inclusão de grupos historicamente 

marginalizados.



O décimo oitavo trabalho desta coletânea de artigos é da autoria de Tainã Sousa de Jesus e 

Tagore Trajano de Almeida Silva. O artigo aborda os desafios enfrentados por estudantes 

negros em programas de pós-graduação em Direito no Brasil, com foco nos fatores 

socioeconômicos que dificultam sua permanência acadêmica. Entre os principais obstáculos, 

destacam-se a discriminação racial, a falta de representatividade no corpo docente, 

dificuldades financeiras e a ausência de redes de apoio. Além disso, o ambiente acadêmico é 

frequentemente marcado por práticas excludentes e preconceitos sutis, contribuindo para a 

evasão desses estudantes. Como soluções, o texto sugere a implementação de políticas 

afirmativas mais robustas, programas de mentoria e apoio psicológico, além da promoção de 

um ambiente acadêmico mais inclusivo e diversificado. A presença de professores negros e o 

reconhecimento das contribuições culturais e acadêmicas desses estudantes são apontados 

como elementos essenciais para melhorar a retenção e o sucesso acadêmico. O objetivo geral 

do estudo é compreender os desafios enfrentados e propor alternativas que possam embasar 

políticas públicas e institucionais voltadas para a permanência qualificada desses estudantes. 

Isso visa não apenas ampliar as oportunidades de inclusão nos espaços acadêmicos, mas 

também contribuir para a mobilidade social. A metodologia utilizada foi uma revisão 

bibliográfica exploratória, com o intuito de contextualizar historicamente os fatores que 

influenciam a permanência de alunos negros na pós-graduação.

Os temas tratados nesta coletânea são de grande relevância, pois discutem aspectos 

fundamentais para a construção de uma sociedade mais justa e igualitária. A análise de 

questões jurídicas e sociais relacionadas à igualdade racial, ao combate ao racismo e à 

implementação de políticas afirmativas no Brasil destaca a importância de um olhar atento às 

desigualdades históricas e estruturais que ainda persistem no país. Este trabalho contribui 

para o avanço do debate e para a busca de soluções concretas que promovam a equidade e a 

inclusão social.

Drº Adilson José Moreira - Universidade Presbiteriana Mackenzie;

Drº Vladimir Brega Filho - Universidade Estadual do Norte do Paraná

Drº Benjamin Xavier de Paula - Universidade de Brasília (UnB)

(coordenação da publicação).



TERRITÓRIO NEGADO: A AUSÊNCIA DE ESCOLAS QUILOMBOLAS COMO 
MECANISMO DE DESTERRITORIALIZAÇÃO E ISOLAMENTO EDUCACIONAL

DENIED TERRITORY: THE ABSENCE OF QUILOMBOLA SCHOOLS AS A 
MECHANISM OF DETERRITORIALIZATION AND EDUCATIONAL ISOLATION

Karoline Bezerra Maia
Ana Débora da Silva Veloso
Ana Carla De Melo Almeida

Resumo

Este artigo propõe-se a analisar de que forma a ausência de escolas quilombolas formalmente 

reconhecidas e pedagogicamente adequadas se manifesta como um mecanismo de 

desterritorialização e isolamento educacional para crianças e jovens oriundos destas 

comunidades. Historicamente marcada pela exclusão e silenciamento, a escolarização 

imposta em moldes homogêneos nega o direito à especificidade cultural e desvaloriza os 

saberes tradicionais que emanam do território. Argumenta-se que a luta pela escola 

específica, que reconhece o território como texto e contexto, constitui um ato fundamental de 

resistência e reafirmação do protagonismo territorial. Para ilustrar as consequências desse 

vácuo institucional, o trabalho utiliza a realidade da comunidade do Quilombo Xingu em 

Porto de Moz/PA, que enfrenta desafios estruturais como a precariedade da infraestrutura e a 

carência de currículos contextualizados. Diante disso, o estudo discute a relevância da 

mediação institucional, exemplificada pela atuação do Núcleo de Promoção da Igualdade 

Étnico-Racial (NIERAC) do Ministério Público do Estado do Pará (MPPA), na busca pela 

efetivação de políticas públicas. O NIERAC é visto como um elo estratégico, essencial para 

garantir o acesso a uma educação que seja crítica, emancipatória e contextualizada, capaz de 

fortalecer a cidadania e a resistência quilombola. Assim, pretende-se demonstrar a urgência 

da implementação de escolas que respeitem a cultura e a história das comunidades 

quilombolas para garantir aos alunos pertencimento, respeito e dignidade — não apenas 

escolar, mas, principalmente, humana.

Palavras-chave: Educação escolar quilombola, Desterritorialização, Resistência quilombola, 
Isolamento educacional, Protagonismo dos territórios

Abstract/Resumen/Résumé

This article aims to analyze how the absence of formally recognized and pedagogically 

adequate quilombola schools manifests itself as a mechanism of deterritorialization and 

educational isolation for children and young people from these communities. Historically 

marked by exclusion and silencing, the schooling imposed in homogeneous models denies 

the right to cultural specificity and devalues the traditional knowledge that emanates from the 

territory. It is argued that the struggle for a specific school, which recognizes the territory as 

both text and context, constitutes a fundamental act of resistance and reaffirmation of 

179



territorial protagonism. To illustrate the consequences of this institutional vacuum, the study 

draws on the reality of the Quilombo Xingu community in Porto de Moz, Pará, which faces 

structural challenges such as precarious infrastructure and the lack of contextualized 

curricula. In this context, the research discusses the relevance of institutional mediation, 

exemplified by the work of the Núcleo de Promoção da Igualdade Étnico-Racial (NIERAC) 

of the Public Prosecutor’s Office of the State of Pará (MPPA), in the pursuit of implementing 

public policies. NIERAC is seen as a strategic link, essential to ensuring access to an 

education that is critical, emancipatory, and contextualized—capable of strengthening 

quilombola citizenship and resistance. Thus, the study seeks to demonstrate the urgency of 

implementing schools that respect the culture and history of quilombola communities in 

order to guarantee students belonging, respect, and dignity—not only educational, but, above 

all, human.

Keywords/Palabras-claves/Mots-clés: Quilombola school education, Deterritorialization, 
Quilombola resistance, Educational isolation, Territorial protagonism

180



 

1. INTRODUÇÃO 

A luta pela liberdade e pelo reconhecimento da população negra perpassa séculos da 

história do Brasil, atravessando diferentes momentos de negação, resistência e ressignificação. 

A experiência do povo negro no país é marcada não apenas pela violência do sistema 

escravocrata, mas também pela contínua marginalização social que persiste mesmo após a 

abolição formal da escravidão. A comunidade negra brasileira, em grande medida, permaneceu 

invisível aos olhos do poder público, excluída das políticas sociais e relegada às margens do 

projeto de nação (SANTOS; SILVA, 2021). A invisibilidade institucionalizada tornou-se um 

traço estruturante da desigualdade racial no Brasil, contribuindo para a formação de um 

imaginário social que, por séculos, negou a humanidade, a cultura e a historicidade dos sujeitos 

negros. 

Nesse contexto, a emergência dos quilombos não pode ser compreendida apenas como 

uma estratégia de fuga ou refúgio geográfico, mas como a materialização de projetos 

civilizatórios autônomos. Nos territórios quilombolas, a identidade, a organização social, a 

religiosidade e a produção de conhecimento foram forjadas sob o signo da liberdade, em 

permanente desafio à estrutura escravocrata e racista que sustentava a ordem colonial. Tal 

legado conferiu ao quilombo um significado que transcende o passado, ressignificando-o como 

símbolo de luta e resistência que continua a inspirar o presente. Como observa Arruti (2008), 

os quilombos foram eleitos pelo movimento negro como ícones maiores da resistência negra, 

representando não apenas espaços de sobrevivência, mas também de invenção de alternativas 

civilizatórias enraizadas na coletividade, na ancestralidade e na autonomia. 

A conquista de direitos para os povos quilombolas, entretanto, é resultado de um 

processo lento, permeado por avanços normativos e retrocessos políticos. Se a Constituição 

Federal de 1988 reconheceu formalmente o direito à terra e assegurou a diversidade étnica e 

cultural como fundamentos do Estado brasileiro, e se legislações posteriores, como o Decreto 

nº 4.887/2003, regulamentaram a titulação das terras quilombolas, ainda assim a plena 

efetivação dos direitos sociais permanece como campo de batalha. As conquistas legais, por si 

só, não garantiram a concretização do direito à moradia digna, ao trabalho, à saúde e, sobretudo, 

à educação contextualizada e de qualidade. O hiato entre a promessa constitucional e a realidade 

cotidiana das comunidades quilombolas permanece profundo, revelando a distância entre o 

reconhecimento jurídico e a efetividade prática. 

No campo educacional, essa contradição se mostra ainda mais evidente. A história da 

escolarização da população negra no Brasil é atravessada por silenciamentos, invisibilizações 

e pela sistemática negação dos saberes ancestrais. Durante séculos, a educação formal foi 

181



                                                          

negada aos povos escravizados e, mesmo quando se tornou acessível, ela foi moldada segundo 

um paradigma eurocêntrico, homogeneizador e excludente. Ainda hoje, apesar do marco legal 

que reconhece a Educação Escolar Quilombola como modalidade específica, a realidade 

concreta é frequentemente de abandono e precariedade. Faltam escolas construídas nos 

territórios, materiais pedagógicos adequados, currículos que dialoguem com os saberes 

tradicionais e formação docente que respeite as especificidades culturais. Essa situação gera 

uma contradição profunda entre o que a lei promete e o que o Estado entrega, perpetuando 

práticas de exclusão e marginalização. 

É nesse contexto de tensão entre o reconhecimento constitucional do território como 

matriz identitária e a persistência da exclusão que se insere o problema central deste artigo: em 

que medida a ausência de escolas quilombolas específicas e adequadas funciona como 

mecanismo de desterritorialização e de isolamento educacional, minando a resistência e o 

protagonismo desses povos? Essa ausência não pode ser reduzida a uma falha administrativa 

ou a um problema de infraestrutura. Ela deve ser entendida como um ato de violência 

institucional que nega às comunidades o direito de produzir conhecimento a partir de seus 

próprios referenciais, forçando crianças e jovens ao deslocamento diário para fora do território 

e ao contato com práticas pedagógicas homogeneizadoras, que desconsideram suas histórias, 

saberes e culturas. 

Ao impor o deslocamento e a adaptação a currículos descontextualizados, a escola 

tradicional torna-se um agente de ruptura cultural e simbólica, isolando o estudante de sua 

comunidade e fragilizando a memória coletiva. A não implementação efetiva da Educação 

Escolar Quilombola como modalidade própria, prevista nas Diretrizes Curriculares Nacionais 

(Resolução CNE/CEB nº 8/2012), compromete não apenas a formação educacional, mas 

também a continuidade histórica e a resistência política das comunidades. A desterritorialização 

que se instala não é apenas física, mas epistemológica: ela rompe a conexão entre o sujeito 

quilombola e os saberes ancestrais, impondo uma pedagogia que reforça a marginalização 

histórica. 

Diante desse cenário, o presente estudo se propõe a analisar criticamente o processo 

de desterritorialização e isolamento educacional imposto pela carência de escolas quilombolas, 

discutindo a luta pela educação contextualizada como ferramenta de emancipação e resistência. 

Busca-se evidenciar que a escola, quando pensada e construída a partir da territorialidade 

quilombola, pode se converter em espaço de afirmação identitária e fortalecimento comunitário, 

tornando-se um instrumento central para a consolidação da cidadania. Para exemplificar tais 

dilemas e demonstrar a urgência de intervenções, este trabalho utiliza o caso da comunidade do 

182



                                                          

Quilombo Xingu, localizada em Porto de Moz/PA, como estudo representativo dos desafios 

enfrentados. Além disso, discute-se o papel de órgãos estratégicos, como o Núcleo de Promoção 

da Igualdade Étnico-Racial (NIERAC/MPPA), que atuam como mediadores na superação da 

negação do território e na busca por políticas públicas mais efetivas. 

 

2. OBJETIVOS 

O presente trabalho tem como objetivo geral analisar de que forma a ausência de 

escolas quilombolas específicas e adequadas dentro dos territórios funciona como um 

mecanismo de desterritorialização e isolamento educacional, afetando o acesso, a permanência 

e a qualidade da aprendizagem das crianças e jovens quilombolas. Busca-se compreender como 

a falta de instituições próprias compromete não apenas a formação escolar, mas também a 

valorização da cultura, da memória coletiva e do protagonismo comunitário. 

Nesse percurso, pretende-se discutir os efeitos do deslocamento compulsório dos 

alunos para escolas distantes, em condições precárias de transporte, bem como as 

consequências pedagógicas de currículos descontextualizados e da ausência de materiais e 

metodologias adequados à realidade quilombola. A análise dessa realidade permite evidenciar 

a contradição entre o arcabouço legal — que reconhece a Educação Escolar Quilombola como 

modalidade específica, por meio da Constituição Federal de 1988 e da Resolução CNE/CEB nº 

8/2012 — e a inefetividade prática observada em muitas comunidades. 

Outro objetivo do estudo é avaliar a atuação de órgãos estratégicos, como o Núcleo 

de Promoção da Igualdade Étnico-Racial (NIERAC/MPPA), que atuam na mediação entre 

comunidades e Estado, buscando assegurar que os direitos previstos se concretizem em políticas 

públicas. Com isso, busca-se compreender em que medida a luta pela escola quilombola 

constitui um projeto contra hegemônico de resistência e de fortalecimento da territorialidade. 

Por fim, o trabalho pretende apresentar reflexões e recomendações que possam 

contribuir para a formulação de políticas públicas capazes de garantir uma educação 

contextualizada, emancipatória e enraizada nos saberes ancestrais, assegurando que a escola 

quilombola se consolide como espaço de cidadania e afirmação cultural. 

 

3. METODOLOGIA  

O presente estudo adota o método hipotético-dedutivo, partindo da premissa de que a 

ausência de escolas quilombolas nos territórios constitui, na prática, um mecanismo de 

desterritorialização e de isolamento educacional. A partir dessa hipótese inicial, busca-se 

examinar em que medida a luta por essa modalidade de ensino específica se configura como 

183



                                                          

um ato fundamental de resistência e de afirmação do protagonismo territorial. O método 

aplicado que deriva da verificação de um fato social e permite, a partir da observação do 

fenômeno, a formulação de teorias e compreensões que dialogam com a realidade empírica. 

Desse modo, a análise se orienta pelo contraste entre o direito fundamental à educação, 

garantido no ordenamento jurídico, e a realidade vivida pelas comunidades quilombolas, 

marcada pela exclusão e pela precariedade. 

A pesquisa fundamenta-se essencialmente em revisão bibliográfica e documental, 

adotando uma perspectiva interdisciplinar que articula três campos centrais: a educação escolar 

quilombola, os estudos sobre territorialidade e as reflexões do direito étnico-racial. Essa 

abordagem possibilita compreender a escola não apenas como instituição formal de ensino, mas 

como espaço de afirmação cultural, política e histórica. Nesse sentido, foram mobilizadas obras 

clássicas e contemporâneas que tratam da resistência quilombola e de sua relação com a 

educação, como Arruti (2008), ao analisar a ressemantização do conceito de quilombo, e Carril 

(2017), que discute o território como texto e contexto. Além desses referenciais, autores como 

Freire (1987), Nascimento (1980) e Munanga (1996) fornecem bases para a reflexão sobre 

educação emancipatória, quilombismo e identidade negra. 

No campo documental, foram analisados marcos legais e normativos, entre os quais a 

Constituição Federal de 1988, que reconhece o direito à educação e à diversidade cultural; o 

Decreto nº 4.887/2003, que regulamenta a titulação de terras quilombolas; e a Resolução 

CNE/CEB nº 8/2012, que define a Educação Escolar Quilombola como modalidade própria.  

Para a dimensão empírica, o estudo adota o Quilombo Xingu, localizado no município 

de Porto de Moz/PA, como estudo de caso representativo. A escolha desse território deve-se ao 

fato de que ele condensa os principais dilemas enfrentados por comunidades quilombolas: 

ausência de escolas próprias, precariedade da infraestrutura local, deslocamento compulsório 

de estudantes e fragilidade das políticas públicas. O estudo de caso, nesse contexto, permite 

ilustrar concretamente os impactos do isolamento educacional, funcionando como lente 

privilegiada para compreender como o problema se manifesta em escala local, sem perder de 

vista suas dimensões nacionais. 

Essa combinação metodológica visa a promover uma análise crítica e aprofundada, 

articulando teoria e prática. A partir da integração entre a leitura jurídica, histórica e cultural do 

território e a análise da realidade concreta da educação pública, busca-se verificar se a luta pela 

implementação efetiva da Educação Escolar Quilombola pode ser entendida como um ato de 

resistência capaz de consolidar o protagonismo quilombola e de reverter o ciclo de 

desterritorialização. Assim, a metodologia adotada não se restringe ao diagnóstico, mas se 

184



                                                          

orienta também para a proposição de caminhos, reforçando o caráter engajado da pesquisa e 

sua contribuição para a formulação de políticas públicas efetivas 

 

4. RESULTADOS E DISCUSSÃO 

4.1 Território como instrumento simbólico de resistência 

A análise da negação do território no contexto educacional exige um olhar que vá 

além da constatação da carência material ou da ineficiência administrativa do Estado. A 

ausência da escola quilombola, nesse sentido, não pode ser reduzida a uma simples falha de 

gestão ou à falta de recursos. Trata-se de um embate ideológico profundo, que reflete as disputas 

sobre o modelo de educação que se pretende impor a esses povos. Compreender o mecanismo 

de desterritorialização e isolamento, tal como proposto neste artigo, requer que o debate seja 

ancorado no conceito de território vivido e significado pelas comunidades quilombolas. 

O território, para além de um espaço físico ou de uma delimitação geográfica, é a 

matriz viva da existência coletiva. Nele, a identidade é forjada, a cultura é transmitida, e a 

resistência se renova a cada geração. É um espaço de pertencimento, sustentado pela 

ancestralidade, pelos laços de parentesco e pelas práticas de subsistência que garantem a 

autonomia material e simbólica. Qualquer política pública educacional que se pretenda justa e 

eficaz deve, necessariamente, reconhecer essa totalidade e dialogar com ela. Ignorar o território, 

ou desconsiderar sua centralidade, é negar o próprio fundamento da vida quilombola. 

A história, contudo, demonstra que esse território tem sido sistematicamente 

atacado e reduzido. A perda territorial é constantemente descrita como um ato de violência e 

injustiça, vinculado à negação de direitos básicos. 

 
[...] viam as cercas chegando e perdendo suas minas de água doce e salobra, onde 

metros por metros a voz dos mais fortes falou mais alto, onde a justiça sempre foi,é e 

sempre será cega, pois demonstrou nunca ter se importado com essas pequenas 

populações que sempre estiveram às margens da sociedade e que nunca foram tratados 

com igualdade de direitos (COSTA; CASTILHO, 2021, p. 89). 

 

Esse trecho revela como, em diferentes momentos da história, a força das elites 

econômicas e a omissão do Estado produziram sucessivas desterritorializações, deixando 

marcas profundas na memória coletiva das comunidades. 

Ao transpor essa questão para o campo educacional, é possível perceber que a 

ausência de escolas específicas e adequadas constitui um prolongamento dessa mesma 

violência. O território quilombola, mais do que um espaço geográfico, é também o depositário 

da memória e dos saberes ancestrais, transmitidos por meio da oralidade, das práticas de 

185



                                                          

subsistência e da organização comunitária. Por isso, a escola, para ser legítima, precisa dialogar 

com essa realidade, reconhecendo-se como parte do território e não como instância alheia a ele. 

Essa exigência de pertinência cultural levou à criação da Educação Escolar 

Quilombola como modalidade própria de ensino, reconhecida oficialmente pela Resolução 

CNE/CEB nº 8/2012. Esse marco normativo representou uma vitória do movimento negro e 

das comunidades quilombolas, ao reconhecer a necessidade de uma pedagogia que valorizasse 

a cultura, a memória e a história desses povos. Ao mesmo tempo, denunciou a insuficiência do 

modelo educacional tradicional, eurocêntrico e universalizante, que historicamente silenciou e 

invisibilizou identidades negras. 

Contudo, a realidade atual revela que a negação desse direito se manifesta de 

diferentes formas. Uma delas é a persistência de um sistema educacional homogêneo e 

padronizado, que desconsidera especificidades culturais e produz, como efeito direto, a 

desvalorização dos saberes tradicionais. A ausência de escolas situadas dentro dos territórios, 

somada ao deslocamento compulsório dos estudantes, configura um mecanismo explícito de 

desterritorialização. Crianças e jovens são diariamente transportados para fora de suas 

comunidades em veículos insuficientes e, muitas vezes, inseguros, numa experiência que além 

de cansativa, os distancia de suas referências culturais (BRASIL, 2007). 

Outro fator que agrava esse cenário é a política de nucleação escolar, que promove 

o fechamento de escolas rurais e quilombolas para concentrar os alunos em grandes escolas-

polo urbanas. Embora justificada por razões de gestão, essa prática provoca sérios impactos 

sociais e pedagógicos. O afastamento dos estudantes de suas comunidades fragiliza os laços de 

pertencimento, aumenta a evasão escolar, eleva os índices de repetência e amplia a distorção 

idade-série (OLIVEIRA, 2015). 

A precariedade estrutural também merece destaque. Pesquisas apontam que as 

escolas do campo e quilombolas enfrentam carência crônica de suporte organizacional, com 

relatos de falta de acesso à internet de qualidade e até ausência de energia elétrica em muitas 

localidades (Carvalho; Khidir; Coelho, 2022; Costa; Andrade; Andrade, 2024). Esses 

elementos reforçam a distância entre a promessa de inclusão e a realidade do abandono. Como 

observa Maroun (2016), a educação voltada às populações negras e quilombolas 

frequentemente se constrói a partir do silenciamento, da invisibilidade e da desvalorização 

cultural, produzindo efeitos de exclusão simbólica tão graves quanto a exclusão material. 

Há ainda a questão da formação docente. Embora o debate sobre Educação Escolar 

Quilombola tenha avançado nos últimos anos, os professores continuam a atuar, em grande 

parte, sem preparo adequado para lidar com a especificidade cultural e histórica das 

186



                                                          

comunidades, e revelam uma “[...] urgência à formação de professores para atuação na 

Educação Escolar Quilombola e impele a realização de políticas afirmativas que corrijam" 

(CARVALHO, 2016). 

Essa carência de formação adequada mantém o círculo da exclusão, pois perpetua 

práticas pedagógicas descoladas da realidade quilombola e incapazes de reconhecer os 

múltiplos saberes produzidos nesses territórios. Como observa Domingos (2022), romper com 

a estrutura colonizadora do sistema educacional brasileiro implica trabalhar com outros 

registros e repertórios de produção de conhecimento, deslocando-se de uma linguagem 

engessada para uma pedagogia dialógica, viva e conectada com as práticas comunitárias. 

Portanto, ao lançar esse olhar ampliado sobre a negação do território, compreende-

se que a ausência de escolas quilombolas não é apenas um problema educacional, mas uma 

questão política, social e civilizatória. Implementar planos pedagógicos e estruturas escolares 

que respeitem o território significa assegurar a continuidade da cultura, a valorização da 

ancestralidade e o direito fundamental à educação em condições de igualdade. Mais do que 

transmitir conteúdos, a escola quilombola deve ser capaz de perpetuar a história da comunidade, 

fortalecendo sua resistência e garantindo às novas gerações a possibilidade de aprender em 

diálogo com suas próprias raízes. 

 

4.2 Entre o Chão e o Silêncio: o isolamento educacional como desterritorialização 

quilombola 

A ausência de escolas quilombolas específicos opera como uma barreira que se 

desdobra em múltiplos mecanismos de desterritorialização no interior do próprio sistema de 

ensino. Não se trata apenas da falta de prédios escolares, mas de um conjunto de práticas que 

negam às comunidades o direito de aprender em diálogo com sua história, sua cultura e sua 

ancestralidade.  

O primeiro e mais visível desses mecanismos é a precariedade da infraestrutura e a 

ausência de currículos contextualizados. Muitas comunidades ainda veem seus filhos 

frequentarem unidades improvisadas, por vezes instaladas em templos religiosos ou casas de 

professores, em condições que revelam o descaso estrutural e comprometem a qualidade do 

ensino: 

A maioria dos estabelecimentos é de pequeno porte, com até duas salas de aula 

(57,3%), prevalência que se repete nas regiões Norte (64,7%) e Nordeste (60,3%). 

Apenas 15,3% dos estabelecimentos têm mais de seis salas, enquanto no total da 

educação básica 51,5% têm esse mesmo porte (e 22% contam com mais de dez salas). 

Quanto ao local, estão em prédio próprio 88,3%. Algumas funcionam em templos ou 

187



                                                          

igrejas (27); salas de outras escolas (52); ou na casa do professor (18), em números 

absolutos (Dias, 2015, p. 21). 

 

A questão da infraestrutura se articula a outro desafio central: o transporte escolar. A 

precariedade das estradas e a ausência de veículos adequados obrigam as crianças a enfrentarem 

longos trajetos, muitas vezes sob risco, para chegar à escola. Em alguns casos, quando o 

transporte quebra ou não comparece, o estudante precisa percorrer o caminho a pé, enfrentando 

cansaço e insegurança, com demonstra Carril:  

Até 2008, as crianças tinham que caminhar até a pista para pegar o ônibus que as 

levava até a escola. Quando o ônibus quebrava, elas eram largadas na pista e tinham 

que ir embora sozinhas. A comunidade se engajou numa luta para alcançar melhorias 

de transporte e também para trabalhar a própria imagem no município, construída 

valendo-se de histórias preconceituosas sobre o Cafundó. (Carril, 2017, p. 59) 

 

Esse deslocamento compulsório rompe a relação entre o conhecimento comunitário, 

vivo e prático, e o conhecimento escolar, formal e acadêmico. Ao invés de fortalecer os vínculos 

do estudante com o seu território, a escola se converte em um espaço de estranhamento, onde a 

distância geográfica simboliza também a distância cultural. 

Outro fator de peso é a ausência de recursos pedagógicos e tecnológicos que deem 

suporte ao processo de ensino-aprendizagem. Como destacam Carvalho, Khidir e Coelho 

(2022), em muitas comunidades quilombolas e do campo, a falta de internet e, em alguns casos, 

até mesmo de energia elétrica compromete de forma grave o processo educativo. Essa 

precariedade, associada à formação insuficiente dos professores, cria um cenário em que a 

educação se distancia ainda mais da realidade comunitária. 

A marginalização também ocorre no plano curricular. Como apontam Santos e Silva 

(2021), a estrutura do currículo escolar historicamente negligencia os saberes quilombolas, 

reforçando a ideia de que a experiência e o conhecimento negro não têm valor acadêmico. O 

aluno, portanto, é forçado a se adaptar a um conteúdo que não reconhece sua história, nem o 

valor de sua ancestralidade. Esse descompasso se traduz em desmotivação, evasão e sentimento 

de não pertencimento. Como observa Maroun (2016), o fato de uma escola estar fisicamente 

localizada em uma comunidade quilombola não assegura, por si só, a existência de um currículo 

que dialogue com a vida e com os saberes locais. 

Essa descontextualização não é apenas uma falha pedagógica: ela representa uma 

violência epistemológica. Ao desconsiderar práticas como a agricultura comunitária, a 

medicina popular e as formas próprias de organização social, a escola impõe ao aluno 

quilombola a dolorosa experiência de escolher entre a sabedoria ancestral e o reconhecimento 

prometido pelo modelo escolar eurocêntrico. Nesse conflito, muitos jovens acabam alienados 

de suas raízes, fragilizando a identidade coletiva e a continuidade cultural da comunidade. 

188



                                                          

As consequências dessa dinâmica são profundas. O deslocamento para escolas 

externas, somado à falta de pertinência curricular, resulta em um isolamento educacional que 

atinge o núcleo da agência política quilombola. Uma geração que cresce desconectada de seus 

saberes ancestrais tem sua capacidade de resistência enfraquecida, pois perde parte do 

repertório cultural necessário para defender o território e sustentar seu projeto político. A 

desterritorialização educacional, nesse sentido, funciona como um mecanismo de 

desmobilização social, ao mesmo tempo silencioso e devastador. 

Esse processo também se manifesta na migração em busca de uma suposta “educação 

de qualidade”. Muitas famílias, diante da precariedade das escolas locais, optam por levar seus 

filhos para estudar em municípios vizinhos. No entanto, o que parece ser uma alternativa revela-

se, na prática, uma negação da identidade. Como lembra Santos (2003), a igualdade que ignora 

as diferenças acaba inferiorizando, pois desconsidera a especificidade cultural e histórica do 

aluno quilombola. 

Em última instância, as consequências dessa precariedade e desse deslocamento 

culminam em isolamento social e cultural. A carência de materiais, a formação docente 

insuficiente e a visão eurocêntrica ainda predominante no ambiente escolar empurram as 

crianças quilombolas para uma experiência de negação e invisibilidade. 

Como sintetiza Maroun (2016), a educação brasileira ainda se constrói a partir do 

silenciamento e da desvalorização de uma parcela significativa da população, perpetuando o 

ciclo de exclusão. Assim, a ausência de escolas específicas e contextualizadas transforma-se 

em um poderoso instrumento de desterritorialização, que mina identidades, isola os estudantes 

e fragiliza a capacidade de resistência e protagonismo dos territórios quilombolas. 

Diante desse quadro, torna-se urgente compreender a Educação Escolar Quilombola 

não apenas como uma política educacional setorial, mas como uma dimensão essencial da luta 

pela igualdade racial e pela justiça social no Brasil. A consolidação dessa modalidade de ensino 

implica reconhecer que garantir às comunidades quilombolas uma escola que dialogue com 

seus saberes, práticas e territórios é, em essência, garantir sua continuidade histórica e cultural. 

A escola quilombola, quando efetivamente implementada, deixa de ser um espaço de exclusão 

e passa a constituir-se como território de resistência e emancipação, reafirmando a centralidade 

dos povos quilombolas na construção de uma sociedade verdadeiramente plural e democrática. 

 

4.3 Educação e Protagonismo: O Papel da Escola na perpetuação e no respeito às 

comunidades quilombolas 

189



                                                          

Se a escola que nega o território opera como mecanismo de desterritorialização e 

isolamento, a luta pela Educação Escolar Quilombola (EEQ) se apresenta como um projeto 

contra hegemônico de grande potência política e cultural. Mais do que uma reivindicação por 

prédios escolares, trata-se de um movimento que questiona os critérios de legitimidade do 

conhecimento e propõe novas bases para pensar a educação no Brasil. A escola, como lembra 

Carril (2017, p. 551), é um reflexo das tensões sociais e, por isso, inevitavelmente se torna 

“palco de conflitos e desigualdades múltiplas e sobrepostas”. A EEQ, nesse sentido, surge como 

resposta política e pedagógica à imposição histórica de uma escola eurocêntrica, propondo o 

reconhecimento das diferenças como condição para a garantia da justiça social (Assunção 

Guimarães, Magnani & Lemes, 2022). 

Ao reivindicar uma escola que dialogue com seu território, as comunidades 

quilombolas afirmam que educação e protagonismo caminham lado a lado. A luta por uma 

educação de qualidade e culturalmente contextualizada é inseparável da luta pela autonomia e 

pela manutenção do modo de vida quilombola.  

Protagonismo territorial, aqui, significa reafirmar que a identidade e a cultura não são 

apêndices do processo escolar, mas seu núcleo vital. Portanto, as Diretrizes Curriculares 

Nacionais consolidam a territorialidade como referência identitária inegociável, elevando o 

território à condição de matriz pedagógica. Nesse sentido, o direito à educação não é uma 

concessão do Estado, mas uma reivindicação histórica e inadiável do Movimento Quilombola 

(Brasil, 2012). 

O currículo, portanto, deve ser construído a partir da memória coletiva, das práticas 

culturais e da territorialidade. 

O direito a uma educação que incorpore a história, a memória, as tecnologias e os 

territórios não é uma concessão, mas uma reivindicação histórica do Movimento Quilombola 

(Brasil, 2012). Por isso, o currículo deve ser ativamente "construído a partir de valores e 

interesses das comunidades quilombolas" (BRASIL, 2012, p. 34), fundamentado na memória 

coletiva, nas práticas culturais e na territorialidade. A escola, ao incorporar esses elementos, 

transforma-se em um espaço de emancipação. 

Contudo, a efetivação dessa modalidade de ensino é constantemente frustrada por 

obstáculos práticos e uma inércia política que perpetua o isolamento. A carência de materiais 

didáticos contextualizados às realidades locais (Assunção Guimarães, Magnani & Lemes, 

2022) e, sobretudo, a formação inadequada dos educadores emergem como desafios estruturais 

severos. A ausência de preparo dos professores para abordar as especificidades da EEQ é 

generalizada, com 68% dos educadores relatando essa deficiência (Silva, 2025). Essa realidade 

190



                                                          

impõe a necessidade urgente de uma pedagogia própria em respeito à especificidade étnico-

cultural de cada comunidade e formação específica de seu quadro docente, capaz de promover 

uma formação dialógica e contextualizada ao território dos educandos. 

É no enfrentamento dessas barreiras que se destaca o papel da Interlocução 

Institucional Estratégica. Órgãos como o Núcleo de Promoção da Igualdade Étnico-Racial 

(NIERAC/MPPA) são vitais na garantia do direito. Eles atuam como mediadores estratégicos, 

utilizando o poder legal para converter a reivindicação comunitária em obrigação estatal, 

fortalecendo a pauta quilombola no âmbito das políticas públicas.  

A intervenção do NIERAC não apenas busca coibir o racismo estrutural e a inércia 

administrativa, mas transforma a luta por uma escola em uma demanda jurídica, garantindo o 

protagonismo dos sujeitos coletivos. A importância desse papel é palpável em contextos como 

o de Porto de Moz/PA, particularmente no Quilombo Xingu. A intervenção institucional visa 

reverter o processo de desterritorialização ao forçar o poder público a valorizar a cultura, a 

memória e a resistência quilombola, transformando a escola de um mero instrumento de 

isolamento em um território de emancipação social e um farol para a consolidação da cidadania 

plena. 

 

4.4 Desafios e perspectivas futuras da educação escolar quilombola 

A efetivação da Educação Escolar Quilombola (EEQ) ainda se depara com 

inúmeros desafios que comprometem a garantia plena desse direito constitucional. A 

precariedade estrutural das escolas, a falta de financiamento adequado, o transporte escolar 

deficiente e a escassez de materiais didáticos contextualizados são fatores que revelam a 

distância entre as normas legais e a realidade cotidiana das comunidades.  

A formação de professores, muitas vezes alheia às especificidades culturais, 

históricas e pedagógicas quilombolas, reforça a homogeneização do ensino e dificulta a 

valorização dos saberes ancestrais. Além disso, políticas como a nucleação escolar, que 

transfere estudantes para unidades distantes de seus territórios, intensificam a 

desterritorialização e o isolamento cultural, rompendo com a memória coletiva e enfraquecendo 

o protagonismo comunitário. 

Apesar desses obstáculos, há perspectivas de fortalecimento que apontam para a 

construção de um horizonte mais inclusivo. A ampliação de parcerias entre universidades, 

movimentos sociais e comunidades pode criar alternativas eficazes para a formação docente, 

gerando práticas pedagógicas mais contextualizadas e dialógicas.  

191



                                                          

Do mesmo modo, a produção de currículos e materiais elaborados com a 

participação ativa das comunidades quilombolas é fundamental para consolidar uma pedagogia 

que reconheça e valorize seus modos de vida, tradições e saberes. O uso crítico das tecnologias 

digitais, se articulado à oralidade, à memória e ao protagonismo comunitário, também pode se 

tornar um recurso importante na mediação do conhecimento. 

A pauta da Educação Escolar Quilombola não se restringe ao campo nacional, mas 

dialoga com os Objetivos de Desenvolvimento Sustentável (ODS), sobretudo no que se refere 

à educação de qualidade (ODS 4) e à redução das desigualdades (ODS 10). Garantir uma escola 

que respeite o território e os saberes ancestrais é, portanto, um compromisso não apenas do 

Estado brasileiro, mas também de uma agenda internacional de justiça social. Nesse sentido, o 

futuro da EEQ depende do reconhecimento da escola como um território de resistência, 

memória e inovação comunitária. Mais do que transmitir conteúdos formais, ela deve se 

constituir como espaço de emancipação, capaz de fortalecer a identidade e a autonomia dos 

povos quilombolas. 

 

5 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

Ao longo desta análise, confirmou-se que a ausência de escolas quilombolas 

específicas e adequadas não se limita a um problema administrativo ou de gestão pública 

ineficiente. Mais do que isso, trata-se de uma violência institucional histórica, que se reproduz 

de geração em geração e que atinge diretamente o núcleo da vida comunitária. Ao negar o 

direito a uma educação construída a partir do território, o Estado também nega a existência 

plena dos povos quilombolas, impondo-lhes o isolamento cultural, a ruptura da memória 

coletiva e a fragilização de sua identidade. Essa exclusão sistemática não se apresenta como 

um evento pontual, mas como uma política silenciosa e persistente que reforça a marginalização 

desses sujeitos. 

Historicamente, o quilombo foi consagrado pelo movimento negro como o grande 

símbolo da resistência (ARRUTI, 2008). Mais do que simples agrupamentos geográficos, os 

quilombos constituem espaços de vida, produção de saberes, autonomia e preservação da 

ancestralidade. O conceito contemporâneo de quilombo, reconhecido juridicamente após a 

Constituição Federal de 1988, traduz uma demanda histórica pela pluralização dos direitos e 

pelo reconhecimento da diversidade étnica e cultural do povo brasileiro. Todavia, esse avanço 

normativo não foi suficiente para romper com o ciclo secular de exclusão e desigualdade. A 

luta pela titulação das terras, pelo acesso à educação diferenciada e pela implementação de 

políticas públicas específicas antecede 1988 e segue, até hoje, marcada por lentidão, omissões 

192



                                                          

estatais e resistências institucionais que dificultam a concretização dos direitos (ABA, 1994; 

BRASIL, 2007). 

Superar a desterritorialização educacional, portanto, requer muito mais do que a 

simples construção de prédios escolares ou a alocação esporádica de recursos financeiros. 

Exige um compromisso político, ético e social efetivo com a implementação rigorosa das 

diretrizes legais que regem a Educação Escolar Quilombola, em especial a Resolução 

CNE/CEB nº 8/2012. Isso implica garantir que os currículos sejam construídos de maneira 

participativa, a partir dos valores, saberes e práticas das comunidades quilombolas, respeitando 

o território como matriz identitária e cultural. Somente dessa forma a escola pode se tornar um 

espaço de continuidade da memória ancestral e não um instrumento de apagamento. 

Nesse contexto, a atuação de órgãos institucionais estratégicos, como o Núcleo de 

Promoção da Igualdade Étnico-Racial (NIERAC/MPPA), revela-se indispensável. A 

intervenção desses órgãos não apenas traduz a reivindicação comunitária em obrigação estatal, 

mas também atua no combate ao racismo estrutural, convertendo demandas históricas em 

políticas concretas. Ao mediar as relações entre comunidades e poder público, tais instituições 

cumprem um papel vital de garantir que a luta pela escola não seja reduzida a uma pauta 

administrativa, mas reconhecida como uma luta por cidadania plena e justiça social. 

Assim, reafirma-se que o povo quilombola é sujeito de direitos humanos e sociais, 

e não mero destinatário passivo de políticas públicas assistencialistas (COSTA, 2017). É 

protagonista de sua própria história e da história do Brasil, e sua luta pela educação inscreve-

se em um processo maior de resistência contra séculos de exclusão e marginalização. Nessa 

perspectiva, a escola quilombola não pode ser reduzida a um espaço de preparação para o 

mercado de trabalho; ao contrário, deve ser compreendida como uma ferramenta de 

emancipação, liberdade e fortalecimento comunitário, capaz de consolidar a autonomia e a 

resistência coletiva. 

Somente quando a escola reconhecer o território como base fundante e valorizar os 

saberes ancestrais que estruturam a vida comunitária será possível romper o ciclo de negação. 

Nesse momento, a educação deixará de ser um mecanismo de exclusão e passará a constituir-

se, em sua essência, como um ato de resistência, memória viva e afirmação da vida quilombola, 

transformando o espaço escolar em verdadeiro território de preservação cultural e de construção 

de futuros possíveis. 

Portanto, a efetivação da Educação Escolar Quilombola não deve ser compreendida 

como um favor ou uma concessão do Estado, mas como a materialização de um direito 

historicamente conquistado às custas de lutas intensas e permanentes. O reconhecimento da 

193



                                                          

escola como espaço de autonomia cultural e política reafirma a centralidade das comunidades 

quilombolas no processo de democratização da sociedade brasileira. Somente a partir dessa 

perspectiva será possível projetar uma educação verdadeiramente plural, capaz de dialogar com 

a diversidade e de contribuir para a construção de um país mais justo e igualitário. 

 

REFERÊNCIAS 

ARRUTI, José Maurício. Quilombos. In: Osmundo Pinho; Lívio Sansone. (Org.). Raça: 

Novas Perspectivas Antropológicas. Salvador: EDUFBA, 2008 

 

ASSUNÇÃO GUIMARÃES, M. R. A.; MAGNANI, L. H.; LEMES, A. F. G. (2022). A 

Educação escolar quilombola e o ensino de Ciências: reflexões teóricas a partir de um relato 

de experiência. Revista Brasileira De Educação Do Campo, v. 7, e12543. 

https://doi.org/10.20873/uft.rbec.e12543.  

 

BRASIL. Parecer 16/2012 da CEB/CNE – Diretrizes Curriculares Nacionais para a 

Educação Escolar Quilombola. Brasília, DF. 

 

CARRIL, Lourdes de Fátima Bezerra. Os desafios da educação quilombola no Brasil: o 

território como contexto e texto. Revista Brasileira de Educação, Rio de Janeiro, v. 22, n. 

69, p. 539-564, abr./jun. 2017. 

 

CARVALHO, Francisca Edilza Barbosa de Andrade. Educação Escolar Quilombola na 

Comunidade Baixio - Barra do Bugres/MT: avanços e desafios. 2016. 156 f. Dissertação 

(Mestrado em Educação) - Universidade Federal do Mato Grosso, Cuiabá, 2016 

 

CARVALHO, R. D.; KHIDIR, K. S.; COELHO, R. R. O Programa Escola da Terra na 

formação continuada de professores e professoras de escolas do campo e quilombolas: 

práticas socioculturais como temas geradores no ensino da matemática escolar. Revista 

Brasileira De Educação Do Campo, v. 7, e13897, 2022. DOI: 10.20873/uft.rbec.e1389 

 

COSTA, P. L. A.; ANDRADE, L. P.; ANDRADE, H. M. L. S. Educação do Campo e 

Educação Escolar Quilombola: observação das interfaces através de uma revisão sistemática 

da literatura. Rev. Bras. Educ. Camp., Tocantinópolis, v. 9, e15495, 2024 

 

DOMINGOS, Laís Santos. Brincadeira do coco e suas práticas educativas: repertórios para a 

desconstrução docente. In: PINTO, B. C. M.; et al. (org.). Saberes em diálogo: educação, 

memória e práticas interconectadas. Campinas: Labour/BCMP, 2022. 

 

FREIRE, P. Pedagogia do oprimido. 17. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1987 

 

MAROUN, Kátia. Jongo e Educação Escolar Quilombola: diálogos no campo do currículo. 

Cadernos de Pesquisa, São Paulo, v. 46, n. 160, p. 484-502, 2016. DOI: 

https://doi.org/10.1590/198053143357.  

 

MUNANGA, Kabengele. Origem e histórico do quilombo na África. Revista USP, São 

Paulo, Brasil, n. 28, p. 56–63, 1996. Disponível em: 

https://revistas.usp.br/revusp/article/view/28364.. Acesso em: 23 mar. 2025. 

194

https://doi.org/10.20873/uft.rbec.e12543
https://doi.org/10.1590/198053143357


                                                          

 

NASCIMENTO, Abdias. O Quilombismo. Petrópolis: Vozes, 1980. 281 p. 

 

OLIVEIRA, F. B.; D’ABADIA, M. I. V. Territórios quilombolas em contextos rurais e 

urbanos brasileiros. Élisée - Revista de Geografia da UEG, [S. l.], n. 4, p. 257-275, 2015. 

Disponível em: https://www.revista.ueg.brindex.php/elisee/article/view/3712/2822. Acesso 

em 14 de set. 2025. 

 

SANTOS, B. S. Reconhecer para libertar: os caminhos do cosmopolitanismo multicultural. 

Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2003 

 

SANTOS, T. C. dos; SILVA, M. I. Desafios e perspectivas da educação quilombola no 

município de Cavalcante-go. In: Série Cadernos Flacso, n. 19, 2021 

 

SILVA, Jeferson de Farias. Práticas pedagógicas inclusivas: abordagem e metodologias para 

educação quilombola. Revista Foco, v. 18, n. 3, e8075, p. 1-15, 2025. DOI: 

https://doi.org/10.54751/revistafoco.v18n3-109 

 

195

https://www.revista.ueg.brindex.php/elisee/article/view/3712/2822

