
XXXII CONGRESSO NACIONAL DO 
CONPEDI SÃO PAULO - SP

BIODIREITO E DIREITOS DOS ANIMAIS

JANAÍNA MACHADO STURZA

TEREZA RODRIGUES VIEIRA

CARLOS EDUARDO NICOLETTI CAMILLO



Copyright © 2025 Conselho Nacional de Pesquisa e Pós-Graduação em Direito

Todos os direitos reservados e protegidos. Nenhuma parte destes anais poderá ser reproduzida ou transmitida
sejam quais forem os meios empregados sem prévia autorização dos editores.
Diretoria – CONPEDI
Presidente - Profa. Dra. Samyra Haydêe Dal Farra Naspolini - FMU – São Paulo
Diretor Executivo - Prof. Dr. Orides Mezzaroba - UFSC – Santa Catarina
Vice-presidente Norte - Prof. Dr. Jean Carlos Dias - Cesupa – Pará
Vice-presidente Centro-Oeste - Prof. Dr. José Querino Tavares Neto - UFG – Goiás
Vice-presidente Sul - Prof. Dr. Leonel Severo Rocha - Unisinos – Rio Grande do Sul
Vice-presidente Sudeste - Profa. Dra. Rosângela Lunardelli Cavallazzi - UFRJ/PUCRio – Rio de Janeiro
Vice-presidente Nordeste - Prof. Dr. Raymundo Juliano Feitosa - UNICAP - Pernambuco

Representante Discente: Prof. Dr. Abner da Silva Jaques - UPM/UNIGRAN - Mato Grosso do Sul
Conselho Fiscal:
Prof. Dr. José Filomeno de Moraes Filho - UFMA - Maranhão
Prof. Dr. Caio Augusto Souza Lara - SKEMA/ESDHC/UFMG - Minas Gerais
Prof. Dr. Valter Moura do Carmo - UFERSA - Rio Grande do Norte
Prof. Dr. Fernando Passos – UNIARA - São Paulo
Prof. Dr. Edinilson Donisete Machado - UNIVEM/UENP - São Paulo
Secretarias
Relações Institucionais:
Prof. Dra. Claudia Maria Barbosa - PUCPR - Paraná
Prof. Dr. Heron José de Santana Gordilho - UFBA - Bahia
Profa. Dra. Daniela Marques de Moraes - UNB - Distrito Federal
Comunicação:
Prof. Dr. Robison Tramontina - UNOESC - Santa Catarina
Prof. Dr. Liton Lanes Pilau Sobrinho - UPF/Univali - Rio Grande do Sul
Prof. Dr. Lucas Gonçalves da Silva - UFS - Sergipe
Relações Internacionais para o Continente Americano:
Prof. Dr. Jerônimo Siqueira Tybusch - UFSM - Rio Grande do sul
Prof. Dr. Paulo Roberto Barbosa Ramos - UFMA - Maranhão
Prof. Dr. Felipe Chiarello de Souza Pinto - UPM – São Paulo
Relações Internacionais para os demais Continentes:
Profa. Dra. Gina Vidal Marcilio Pompeu - UNIFOR - Ceará
Profa. Dra. Sandra Regina Martini - UNIRITTER / UFRGS - Rio Grande do Sul
Profa. Dra. Maria Claudia da Silva Antunes de Souza - UNIVALI – Santa Catarina
Educação Jurídica
Profa. Dra. Viviane Coêlho de Séllos Knoerr - Unicuritiba - PR
Prof. Dr. Rubens Beçak - USP - SP
Profa. Dra. Livia Gaigher Bosio Campello – UFMS – MS
Eventos:
Prof. Dr. Yuri Nathan da Costa Lannes - FDF - São Paulo
Profa. Dra. Norma Sueli Padilha - UFSC - Santa Catarina
Prof. Dr. Juraci Mourão Lopes Filho - UNICHRISTUS - Ceará
Comissão Especial
Prof. Dr. João Marcelo de Lima Assafim - UFRJ - RJ
Profa. Dra. Maria Creusa De Araújo Borges - UFPB - PB
Prof. Dr. Antônio Carlos Diniz Murta - Fumec - MG
Prof. Dr. Rogério Borba - UNIFACVEST - SC

B615
Biodireito e direitos dos animais [Recurso eletrônico on-line] organização CONPEDI
Coordenadores: Janaína Machado Sturza, Tereza Rodrigues Vieira, Carlos Eduardo Nicoletti Camillo – Florianópolis: CONPEDI, 2025.

Inclui bibliografia
ISBN: 978-65-5274-351-0
Modo de acesso: www.conpedi.org.br em publicações
Tema: Os Caminhos Da Internacionalização E O Futuro Do Direito
1. Direito – Estudo e ensino (Pós-graduação) – Encontros Nacionais. 2. Bio direito. 3. Direito dos animais. XXXII Congresso

Nacional do CONPEDI São Paulo - SP (4: 2025 : Florianópolis, Brasil).
CDU: 34

Conselho Nacional de Pesquisa
e Pós-Graduação em Direito Florianópolis

Santa Catarina – Brasil
www.conpedi.org.br

http://www.conpedi.org.br/
http://www.conpedi.org.br/


XXXII CONGRESSO NACIONAL DO CONPEDI SÃO PAULO - SP

BIODIREITO E DIREITOS DOS ANIMAIS

Apresentação

BIODIREITO E DIREITOS DOS ANIMAIS

O Grupo de Trabalho dedicado ao Biodireito e Direitos dos Animais coordenado por Tereza 

Rodrigues Vieira (UNIPAR), Janaina Machado Sturza (UNIJUÍ) e Carlos Eduardo Nicoletti 

Camillo (Mackenzie), foi uma plataforma fundamental para discutir questões complexas e 

multifacetadas que envolvem as dimensões éticas, legais e filosóficas relacionadas à bioética, 

biodireito, direitos animais e da natureza.

Artigos acadêmicos contemporâneos, novidades legislativas e abordagens interdisciplinares 

foram apresentados, demonstrando sua importância na edificação de uma relação mais justa e 

ética.

O artigo “Simbioses entre gênero, migração e violência: a complexa (in)efetivação do direito 

humano à saúde mental das mulheres migrantes gestantes sob a perspectiva biopolítica”, 

redigido por Gabrielle Scola Dutra, Nicoli Francieli Gross e Tuani Josefa Wichinheski 

concluiu que ao acercar-se das entraves sistêmicos, impulsionar o cuidado sensível ao trauma 

e estabelecer políticas de apoio, podemos nos avizinhar da concretização do direito humano à 

saúde mental para essa população vulnerável.

O texto “Perspectivas jurídicas e bioéticas sobre o embrião e o nascituro à luz do início da 

vida humana”, escrito por Anna Paula Soares da Silva Marmirolli, Luisa Ferreira Duarte e 

Renata da Rocha, reconhece que, embora avanços significativos tenham ocorrido no 

reconhecimento dos direitos dos nascituros e na regulamentação do uso de embriões em 

investigação científica, diversos desafios persistem.

A pesquisa “Protagonismo da natureza e pósdesenvolvimento: caminhos para um direito 

ecocêntrico”, desenvolvido por Mariana Ribeiro Santiago, Liciane André Francisco da Silva 

e Lucas Andre Castro Carvalho, arremata que, ao provocar os fundamentos antropocêntricos 

do direito e abraçar o valor intrínseco da natureza, as sociedades podem abordar as razões 

profundas da crise ecológica e estabelecer um futuro mais sustentável e justo.

O trabalho “Critérios ecológicos e o tráfico da fauna no Brasil: ponderações jurídicas quanto 

à seletividade normativa e funcional na aplicabilidade da lei” foi apresentado por Anderson 



Carlos Marçal, tendo como coautores Cauã Victor do Nascimento Santana e Gabrielly Dias 

Sales Nery, os quais afirmam que esse ponto exige uma estratégia multifacetada que 

compreenda reformas legislativas, fortalecimento institucional, conscientização pública e 

colaboração internacional.

O artigo “O direito de morrer: uma contribuição para o debate sobre suicídio assistido e a 

dignidade humana”, redigido por Victória Kocourek Mendes, Márcio de Souza Bernardes e 

Edenise Andrade da Silva concluiu que, embora o Brasil tenha demonstrado hesitação em 

participar dessa discussão, a crescente aceitação internacional do suicídio assistido ressalta a 

necessidade de uma abordagem mais matizada e informada.

Julia Escandiel Colussi apresentou o trabalho “A comercialização do sangue humano pela 

PEC 10/2022 e mercantilização da dignidade humana sob um olhar bioético”, demonstrou 

que a conhecida "PEC do Plasma" levanta intensos debates bioéticos sobre a mercantilização 

de substâncias do corpo humano e a dignidade humana, polarizando o conflito com o 

governo federal e diversas organizações se posicionando contra a medida.

A pesquisa “Do direito ambiental aos direitos da natureza: poder, democracia e mobilização 

social” escrita por Beatriz Rubira Furlan, Lucas Andre Castro Carvalho e Mariana Ribeiro 

Santiago ressalta que o direito ambiental foca na perspectiva antropocêntrica, bem-estar 

humano, enquanto o direito da natureza inclui também o ecossistema e seres não humanos. A 

realização dos direitos da natureza está condicionada à mobilização coletiva e à alteração das 

dinâmicas de poder na sociedade.

O artigo “Doação de órgãos e tecidos no Brasil: uma análise da manifestação de vontade do 

falecido a partir da perspectiva da autonomia existencial”, redigido por Isadora Borges 

Amaral Souza e Fernanda Teixeira Saches Procopio, argumenta que a legislação brasileira 

vigente estabelece um conflito entre a autonomia do falecido e a autoridade da família nas 

decisões. A vontade expressa do indivíduo atua como uma pressão moral sobre os parentes, 

porém não assegura juridicamente que a doação será realizada.

O trabalho “Inseminação artificial post mortem e seus efeitos sucessórios no contexto da 

reforma do Código Civil Brasileiro” escrito por Marina Bonissato Frattari, Paula Nadynne 

Vasconcelos Freitas e Daniel Izaque Lopes observa que a legislação vigente é inadequada, 

mas a reforma em curso visa regulamentar a questão, assegurando os direitos do filho 

concebido post mortem com base no consentimento prévio do falecido.



No texto “Quimerismo, gêmeos idênticos e suas influências no direito: pensando soluções na 

perspectiva do biodireito e direitos humanos”, os autores Carlos Henrique Gasparoto, Lívia 

Gonçalves de Oliveira e Lucas Gabriel Alecrim demonstram que, para o biodireito e os 

direitos humanos, é necessário ir além das técnicas forenses que se baseiam em um único 

perfil genético, adotando abordagens mais precisas que assegurem a justiça e os direitos dos 

indivíduos quiméricos ou gêmeos.

Em síntese, no artigo “A dignidade da pessoa humana enquanto dogma norteador dos 

negócios biojurídicos: uma análise à luz da constitucionalização dos contratos”, Stella Maris 

Guergolet de Moura, Lucas Mendonça Trevisan e Rita de Cassia Resquetti Tarifa Espolador 

entendem que, a dignidade humana é um princípio fundamental que orienta toda a área dos 

negócios biojurídicos. Isso garante que, apesar dos progressos tecnológicos e médicos que 

possibilitam novas modalidades de contratos, o ser humano e sua dignidade continuem sendo 

o foco central do sistema jurídico.

O trabalho “Cidadania e educação: crise ambiental e sustentabilidade no pensamento 

filosófico de Luc Ferry e Enrique Leff” escrito por Vania Vascello Meotti, João Delciomar 

Gatelli e Janete Rosa Martins esclarece que, para Ferry, a cidadania e a educação devem 

fomentar um humanismo laico e responsável que reconheça a importância do cuidado com o 

meio ambiente para a manutenção da própria vida humana e das gerações futuras, sem, 

abandonar os ideais do progresso e da modernidade. Segundo Leff, a educação ambiental é 

um caminho para a transformação social, baseada na criticidade, complexidade, 

transdisciplinaridade e justiça ambiental, promovendo a apropriação social da natureza e a 

descolonização do saber e do poder.

No artigo “Segregação genética préimplantacional na reprodução humana assistida: desafios 

éticos e jurídicos diante da inovação biomédica e da inteligência artificial” redigido por 

Maria Eduarda da Mata Mendonça, Marina Bonissato Frattari e Joao Pedro B Tadei, os 

autores elucidam que os principais dilemas éticos centram-se na autonomia reprodutiva 

versus a dignidade do embrião e o potencial eugenista da tecnologia.

O trabalho “A justiça como equidade nas relações de cessão temporária de útero: uma análise 

sob à luz da teoria de John Rawls” escrito por Manoella Klemz Koepsel e Helena Maria 

Zanetti de Azeredo Orselli aplica a estrutura ética e política de John Rawls para avaliar a 

justiça nas práticas de barriga de aluguel ou gestação por substituição.

O trabalho “HIV/AIDS, carga viral indetectável, sigilo médico e justa causa: princípios 

biojurídicos e bioéticos à luz da lei 14.289/2022” redigido por Bruna Rafaela Dias Santos, 



Iara Antunes de Souza e Marília Borborema Rodrigues Cerqueira explica que referida lei 

estabelece o sigilo obrigatório sobre a condição de pessoas que vivem com HIV, reforçando a 

proteção da privacidade e dignidade desses indivíduos, portanto a divulgação não autorizada 

dessas informações é considerada crime e pode resultar em sanções civis e administrativas, 

além de indenização por danos morais e materiais.

O artigo "Repensando o termo de consentimento livre e esclarecido: modelos dialógicos e 

horizontais de comunicação em saúde como estratégia para ampliar o exercício das 

autonomias na relação profissional-paciente" escrito por Bruna Rafaela Dias Santos, Luiza 

Pinheiro Chagas Leite Souza e Iara Antunes de Souza advoga a transformação do TCLE, de 

um documento meramente burocrático e legalista para um instrumento de comunicação 

efetiva e participativa entre profissionais e pacientes.

O texto intitulado "Necropolítica de gênero e aborto no Brasil: diretrizes de bioética 

feminista e antirracista para políticas públicas" elaborado por Jessica Hind Ribeiro Costa e 

Júlia Sousa Silva examina como a política brasileira em relação ao aborto opera como uma 

forma de necropolítica, que decide quem vive e quem morre, com base em marcadores 

sociais como gênero e raça.

Também foram apresentados os textos: "Quimerismo, gêmeos idênticos e suas influências no 

direito: pensando soluções na perspectiva do biodireito e direitos humanos", de autoria de 

Carlos Henrique Gasparoto , Lívia Gonçalves de Oliveira , Lucas Gabriel Alecrim. 

"Biopoder, biopolítica e governamentalidade legislativa: interpretações críticas da ordem 

econômica constitucional brasileira" de autoria de Gustavo Davanço Nardi. "Biotecnologia: 

impactos ambientais e jurídicos das patentes sobre identidades genéticas não catalogadas da 

flora brasileira" de autoria de Ariel de Melo Lima Marcelino , Caio Augusto Souza Lara e "O 

direito à eutanásia na Espanha" de autoria de Daniela Zilio.

Assim, o GT Biodireito e Direitos dos Animais atuou como um fórum fundamental para 

discutir essas questões, explorando temas como reformas legislativas, considerações éticas, 

implicações jurídicas e socioambientais das interações entre humanos, animais não-humanos 

e a natureza.



1 Doutora e Mestre em Direito Civil Comparado pela Pontifícia Universidade Católica de São Paulo (PUC-SP). 
Docente do Programa de Pós-Graduação em Direito pela Universidade de Marília (PPGD UNIMAR)

2 Doutoranda e Mestre em Direito Privado pelo Programa de Pós-Graduação em Direito da Universidade de 
Marília (PPGD UNIMAR)

3 Doutorando e Mestre em Direito Privado pelo Programa de Pós-Graduação em Direito da Universidade de 
Marília (PPGD UNIMAR)

1

2

3

PROTAGONISMO DA NATUREZA E PÓS-DESENVOLVIMENTO: CAMINHOS 
PARA UM DIREITO ECOCÊNTRICO

THE PROTAGONISM OF NATURE AND POST-DEVELOPMENT: PATHS 
TOWARDS AN ECOCENTRIC LAW

Mariana Ribeiro Santiago 1
Liciane André Francisco da Silva 2

Lucas Andre Castro Carvalho 3

Resumo

O presente artigo visou investigar se o atual arcabouço jurídico sobre o tema do 

desenvolvimento sustentável protege, de maneira efetiva e integrada, a Natureza. A escolha 

do tema se mostrou relevante, diante da necessidade de reconfiguração da relação humana 

com a Natureza, evitando-se a continuidade do atual quadro de desastres e crimes ambientais. 

O objetivo geral foi promover questionamentos no que tange à ética antropocêntrica que 

delineia o atual conceito ocidental de desenvolvimento, analisando-se possíveis alternativas. 

Para tanto, de início foi delineada a problemática do desenvolvimento predatório e suas 

questões éticas. Após isso, questionou-se o status antropocêntrico do tema de forma 

comparada a outros paradigmas éticos. Por último, abordou-se o protagonismo da Natureza 

no contexto do pós-desenvolvimento, culminando em reflexões acerca da coexistência 

respeitosa entre seres. O método de abordagem utilizado foi o dialético tridimensional de 

Miguel Reale, combinado com os procedimentos de pesquisa bibliográfico e documental. Em 

conclusão, entendeu-se que a efetiva proteção da Natureza requer, além de mudanças 

legislativas, evoluções de ordem econômica e cultural.

Palavras-chave: Antropocentrismo, Desenvolvimento, Direitos da natureza, Ecocentrismo, 
Pós-desenvolvimento

Abstract/Resumen/Résumé

This article aimed to investigate whether the current legal framework on sustainable 

development effectively and comprehensively protects nature. The choice of topic proved 

relevant, given the need to reconfigure the human relationship with nature, avoiding the 

continuation of the current situation of environmental disasters and crimes. The overall 

1

2

3

262



objective was to promote questions regarding the anthropocentric ethics that outline the 

current Western concept of development, analyzing possible alternatives. To this end, the 

problem of predatory development and its ethical issues were first outlined. After that, the 

anthropocentric status of the topic was questioned in comparison to other ethical paradigms. 

Finally, the protagonism of Nature in the context of post-development was addressed, 

culminating in reflections on respectful coexistence among beings. The approach used was 

Miguel Reale's three-dimensional dialectic, combined with bibliographic and documentary 

research procedures. In conclusion, it was understood that the effective protection of Nature 

requires, in addition to legislative changes, economic and cultural developments.

Keywords/Palabras-claves/Mots-clés: Anthropocentrism, Development, Rights of nature, 
Ecocentrism, Post-development

263



INTRODUÇÃO 

 

A relação predatória do ser humano com a natureza reflete uma visão antropocêntrica 

que posiciona a humanidade como a entidade central em todas as relações. Esta perspectiva 

desconsidera a complexidade intrínseca dos ecossistemas e a interdependência entre os seres, 

levando a um modelo de exploração que prioriza a maximização dos benefícios humanos às 

custas da Mãe Terra.  

O paradigma antropocêntrico perpetua um ciclo de destruição e esgotamento que, se 

não for reavaliado e transformado, poderá ter consequências irreversíveis para a saúde do 

próprio planeta. 

De tal sorte, a escolha do tema se justifica eis que evidencia como o desenvolvimento 

contribui para a manutenção do status quo ou, quiçá, para a inviabilização no que tange à tutela 

jurídica do objeto da discussão e demonstra a necessidade urgente de reconfiguração da relação 

humana com a Natureza, de modo que esta deixe de ser tratada como um recurso e seja 

reconhecida como um ente dotado de direitos e valor intrínseco. 

Com efeito, o problema central da presente pesquisa reside na insuficiência do atual 

arcabouço jurídico em proteger, de maneira efetiva e integrada, a Natureza, ao passo que se tem 

como objetivo geral promover questionamentos no que tange à ética antropocêntrica que 

delineia o atual conceito ocidental de desenvolvimento. 

Já como objetivos específicos, pretende-se compreender o atual modelo de 

desenvolvimento e no que se difere do pós-desenvolvimento; introduzir a ética ecológica 

através da diferenciação entre três grandes correntes que a constituem: o antropocentrismo, o 

biocentrismo e o ecocentrismo; salientar a interdependência homem-natureza; assim como 

examinar casos emblemáticos e, alguns, pioneiros, na defesa dos direitos da natureza, 

identificando os desafios desta tutela no contexto brasileiro. 

Para tanto, no primeiro capítulo é delineada a problemática do desenvolvimento 

predatório e, de forma abrangente, a questão ética antropocêntrica subjacente, haja vista que tal 

contextualização se faz crucial para estabelecer a base sobre a qual os temas mais específicos 

serão discutidos. O segundo capítulo tem como objetivo questionar o status antropocêntrico em 

que a humanidade se encontra através da ética e sua relação para com a distribuição do valor 

intrínseco, com o fim de desenvolver brevemente outros paradigmas filosóficos que melhor se 

adaptam às demandas sociais e jurídicas no que tange à Natureza. O último capítulo aborda o 

protagonismo da Natureza no contexto do pós-desenvolvimento, culminando em reflexões 

acerca da coexistência respeitosa entre seres. 

264



Por fim, utiliza-se na abordagem o método dialético tridimensional de Miguel Reale, 

estabelecendo um paralelo entre desenvolvimento e direitos da Natureza, em seus aspectos 

fáticos, normativos e axiológicos. No que tange ao procedimento técnico da pesquisa, as opções 

adotadas são o bibliográfico e o documental, utilizando-se de obras, artigos científicos e 

legislações pertinentes sobre a temática. 

 

1 O ATUAL MODELO DE DESENVOLVIMENTO A PARTIR DA ÉTICA 

ANTROPOCÊNTRICA E A INSTRUMENTALIZAÇÃO DA NATUREZA 

 

Desde que o direito ao desenvolvimento fora reconhecido no âmbito internacional 

como sendo um direito humano fundamental, a análise sobre esse tema foi consideravelmente 

acentuada. Sabe-se que a fundação da Organização das Nações Unidas (ONU), em 1945, é o 

fruto de amplos e históricos esforços destinados a fomentar a cooperação, a estabilidade e o 

bem-estar necessários para garantir relações pacíficas e seguras entre os países, especialmente 

após as graves consequências da Segunda Guerra Mundial (Diniz; Santiago, 2023, p. 269). 

Nesse sentido, embora a ONU tenha diversos e importantes objetivos, há uma atenção 

significativa ao desenvolvimento, de modo que são adotadas diferentes estratégias para 

promovê-lo de maneira inclusiva. 

A Declaração sobre o Direito ao Desenvolvimento (United, 1986), qual seja um dos 

instrumentos internacionais dos quais o Brasil é signatário, estabelece, em seu artigo inicial, 

que o desenvolvimento é um direito humano inalienável, garantindo a todas as pessoas e 

comunidades a capacidade de participar ativamente nos aspectos econômicos, sociais, culturais 

e políticos do desenvolvimento. Esse reconhecimento oferece o direito de contribuir para o 

desenvolvimento e de se beneficiar dele, assegurando, também, que todos os direitos humanos 

e liberdades fundamentais sejam plenamente respeitados. 

Salienta-se que o conceito de desenvolvimento é abordado em diversas áreas, tais 

como economia, direito, sociologia, antropologia, biologia, psicologia e filosofia, o que pode 

complicar a sua definição, mas, em linhas gerais, o desenvolvimento pode ser compreendido 

como um processo global essencial, com o objetivo de melhorar a qualidade de vida das pessoas 

de maneira ativa, livre e significativa (Santiago; Andrade, 2018, p. 186). 

Amartya Sen (2000, p. 18), ao criticar a economia descritiva, desligada da ética, 

propondo a criação do Índice de Desenvolvimento Humano - IDH, que considera a renda, saúde 

e educação na equação do desenvolvimento, afirma: 

 

265



O desenvolvimento requer que se removam as principais fontes de privação 
de liberdade: pobreza e tirania, carência de oportunidades econômicas e 
destituição social sistemática, negligência dos serviços públicos e intolerância 
ou interferência excessiva de Estados repressivos. A despeito de aumentos 
sem precedentes na opulência global, o mundo atual nega liberdades 
elementares a um grande número de pessoas - talvez até mesmo à maioria.  

 
Com o Relatório Brundtland (United, 1987), também conhecido como “Nosso Futuro 

Comum”, houve a fusão dos temas de desenvolvimento e meio ambiente, ao passo que a 

Comissão Mundial sobre Meio Ambiente e Desenvolvimento da ONU introduziu o conceito de 

desenvolvimento sustentável, definido, no próprio documento, como um processo que leva em 

conta os impactos a longo prazo das atividades humanas e a interligação entre questões 

ambientais, sociais e econômicas. 

A partir desse marco, o conceito de desenvolvimento sustentável passou a repercutir 

cada vez mais, impactando acordos e conferências, ainda que de forma implícita, entre as quais 

se destacam a Conferência das Nações Unidas sobre o Meio Ambiente e o Desenvolvimento, 

em 1992; a Convenção Quadro das Nações Unidas sobre Mudanças Climáticas, no mesmo ano; 

o Protocolo de Kyoto, em 1997, a Segunda Conferência da ONU sobre Assentamentos 

Humanos, em 1999; a Sessão Especial da Assembleia Geral sobre Pequenos Estados Insulares 

em Desenvolvimento, em 1999; a Cúpula do Milênio, em 2000; a Declaração de Joanesburgo 

sobre Desenvolvimento Sustentável, em 2002, e; a Reunião Mundial de 2005 (Diniz; Santiago, 

2023, p. 272). 

Ao tratar do tema da sustentabilidade, Juarez Freitas (2012, p. 41) ensina: 

 
trata-se do princípio constitucional que determina, com eficácia direta e 
imediata, a responsabilidade do Estado e da sociedade pela concretização 
solidária do desenvolvimento matéria e imaterial, socialmente inclusivo, 
durável e equânime, ambientalmente limpo, inovador, ético e eficiente, no 
intuito de assegurar, preferencialmente de modo preventivo e precavido, no 
presente e no futuro, o direito ao bem-estar. 

 
Já na linha do que se convencionou a partir da Declaração de Joanesburgo sobre 

Desenvolvimento Sustentável (2002), John Elkington (2001, p. 73-76) afirma que a 

sustentabilidade deve abarcar não apenas o prisma ambiental, mas também as perspectivas 

econômica e social, todos intimamente interligados, implicando uma redefinição radical das 

novas visões de igualdade social, justiça ambiental e ética empresarial. 

Feitas tais considerações, cabe destacar que a Constituição Federal de 1988 (Brasil, 

1988) dispõe, em seu Art. 3º, II, a respeito da garantia do desenvolvimento nacional como um 

dos objetivos fundamentais da República Federativa do Brasil. Este propósito se alinha com a 

266



construção de uma sociedade livre, justa e solidária, com a erradicação da pobreza e da 

marginalização, com a redução das desigualdades sociais e regionais e, ainda, com a promoção 

do bem-estar de todos, igualmente previstos no supracitado dispositivo normativo. 

Ao elencar o termo "desenvolvimento" e, a partir da análise sistemática previamente 

realizada, pressupõe-se que o constituinte se referia ao progresso, à transformação, à evolução 

e aos avanços, no que diz respeito ao ser humano, abrangendo aspectos como renda, saúde e 

educação, que estão diretamente associados aos fundamentos do Estado Brasileiro, com ênfase 

na dignidade da pessoa humana (Santiago; Durães, 2024, p. 3). 

Os referidos objetivos fundamentais e os princípios delineados pelo constituinte se 

complementam, sendo encontrados ao longo de toda a Constituição, refletindo o dever do 

Estado Brasileiro em assegurar a todos o exercício de seus direitos conforme a lei. 

Ocorre que, ao delinear seus princípios gerais, o Art. 170 da Carta Magna (Brasil, 

1988) incorpora os fundamentos da sustentabilidade como diretrizes para o desenvolvimento, 

estabelecendo que a Ordem Econômica deve ser baseada na valorização do trabalho e na livre 

iniciativa, além da defesa do meio ambiente ecologicamente equilibrado, visando garantir uma 

existência digna para todos. 

No entanto, o grande desafio reside em equilibrar o desenvolvimento econômico com 

a proteção da Natureza. Isso porque, o desenvolvimento econômico ocorre, de forma ampla, a 

partir da subtração massiva de recursos naturais, desconsiderando seus limites de regeneração 

– tais como se ilimitados fossem –, a serem transformados em bens de consumo, enquanto os 

resíduos resultantes são devolvidos à natureza, o que coloca em risco a continuidade do 

desenvolvimento e a sobrevivência da vida na/da Terra. 

Não obstante, a visão antropocêntrica – derivada do grego anthropos (homem) + 

centrum (centro) –, cujas raízes culturais e religiosas são profundas, especialmente por força 

doutrina judaico-cristã1, tem sido o pilar que rege a organização e as reações da sociedade frente 

à Natureza (Dias, 2001, p. 258). 

Se por um lado o egocentrismo valoriza o crescimento econômico a qualquer preço, 

acreditando que isso trará benefícios gerais para a humanidade; por outro, o antropocentrismo 

reconhece as limitações do ambiente natural e a importância de sua conservação para garantir 

a continuidade do desenvolvimento e a manutenção da vida humana (Silva; Rech, 2017, p. 16). 

 
1 A ética antropocêntrica tem raízes na doutrina judaico-cristã devido à interpretação de passagens bíblicas que 

colocam o ser humano no centro da criação e lhe conferem domínio sobre a natureza, além da aludida semelhança 
do homem à imagem de Deus, reforçando uma hierarquia natural em que o ser humano é soberano. 

267



Nessa perspectiva, o homem é o centro do universo e, portanto, o gestor e beneficiário do nosso 

planeta, devendo protegê-lo a fim de garantir sua própria existência (Levai, 2010, p. 124). 

Sobre a temática, Edgar Morin (2021, p. 38) traça críticas no sentido que essa 

mentalidade levou o ser humano a domesticar a natureza vegetal e animal, considerando-se 

senhor e proprietário da Terra e se esquecendo de sua dependência vital da biosfera, bem como 

de sua identidade terrena biológica e física. 

Logo, o ser humano, ao acreditar ser superior às outras formas de vida, perdeu a 

fascinação pela vida, relegando esse sentimento em virtude de interesses meramente materiais 

(Parada, 2022, p. 40); ele declinou a conexão que tinha com a natureza e, este afastamento, 

influenciou não apenas o comportamento social, mas também a criação de leis que permitiram 

a sua exploração ilimitada (Santiago; Durães, 2024, p. 8). 

O ordenamento jurídico brasileiro, sob a perspectiva antropocêntrica, trata a Natureza 

como mera fornecedora de recursos e depósito de resíduos. Essa dissociação entre o ser humano 

e a natureza pode ser evidenciada, por exemplo, ao Art. 225 da Constituição Federal, ao dispor 

que o meio ambiente se trata de um “[...] bem de uso comum do povo [...]”, atraindo a 

característica de utilidade, instrumentalidade, servidão (Brasil, 1988). 

O princípio da solidariedade intergeracional, que baliza o referido dispositivo 

normativo ao elencar que cabe ao Poder Público e à coletividade defender e preservar o meio 

ambiente para as gerações atuais e vindouras (Brasil, 1988), norteia práticas voltadas à 

integridade do planeta a fim de que seja viabilizada a boa sustentação da vida, repisa-se, 

humana. 

O Art. 2º da Lei nº 6.938, de 31 de agosto de 1981, igualmente projeta a proteção 

ambiental na medida em que é útil ao ser humano, ao dispor que o objetivo da referida política 

é a preservação, a melhoria e a recuperação da qualidade do meio ambiente, de modo que fique 

propícia à vida – do homem –, assegurando condições de desenvolvimento socioeconômico, 

alinhando-se aos interesses da segurança nacional e protegendo a dignidade da vida humana 

(Brasil, 1981). 

No mesmo sentido, no âmbito internacional, a Declaração de Estocolmo (UNEP, 1972) 

dispõe que o ser humano possui o direito de usufruir de condições de vida apropriadas em um 

meio ambiente de qualidade que possibilite uma vida digna e o bem-estar. 

O uso do termo “meio ambiente” na legislação brasileira, de maneira semelhante ao 

contexto internacional, revela a perspectiva de que o ser humano é o principal ocupante do 

planeta, enquanto a natureza é vista como menos significativa e destinada a servir às suas 

268



necessidades (Acosta, 2016). A semelhança do que se observa na denominação “direito 

ambiental”, são expressões antropocêntricas. 

A instrumentalidade, ou a coisificação, da Natureza como um meio para atingir fins 

exclusivamente humanos é, portanto, evidente. As normas e regulamentos frequentemente 

enfatizam a necessidade de conservação ambiental para garantir a qualidade de vida e o 

desenvolvimento econômico das presentes e futuras gerações, ou seja, a busca pelo 

desenvolvimento sustentável, relegando a Natureza ao papel de mera plataforma para o 

progresso humano. 

É cediço que a espécie humana promoveu inúmeras melhorias e avanços ao longo do 

tempo, especialmente sociais e econômicos, mas as mazelas deixadas são avassaladoras e, por 

vezes, de atribulado ou impossível reparação. Com efeito, é crucial compreender que o 

desenvolvimento genuíno só ocorre se harmonizado com a Natureza. 

 

2 DA ÉTICA ANTROPOCÊNTRICA À ÉTICA ECOCÊNTRICA 

 

O presente capítulo será única e inteiramente dedicado a entender a fundamentação 

ética dos direitos da Natureza, buscando expor alguns movimentos importantes dentro do 

pensamento filosófico e os seus reflexos no entendimento do homem, do desenvolvimento 

humano e consequentemente do seu papel dentro da totalidade que o dá razão de ser, que integra 

sua essência.  

A Era Moderna, ao instrumentalizar o sentido das coisas, colocando o homem no 

centro axiológico do universo moral, promoveu o renascimento do antropocentrismo, 

acompanhado da laicização das mentalidades, desvalorizando perspectivas diversas (Gordilho, 

2008). 

Ao questionar a superioridade da espécie humana, ponto fulcral do antropocentrismo, 

Freud (1977) cunhou a teoria das três feridas narcísicas da humanidade, sistematizando os três 

grandes momentos em que a ciência “diminuiu” o homem: 1) o heliocentrismo, de Copérnico, 

2) a teoria da evolução das espécies, de Darwin, e 3) a psicanálise e a demonstração do poder 

do inconsciente humano. 

Tomando-se a ética como o campo da Filosofia que se dedica ao estudo da moral, ou 

seja, do fenômeno sociocultural do qual emerge uma padronização do comportamento coletivo 

– e, por consequência, das inclinações valorativas que uma determinada comunidade 

externaliza através dessa padronização –; pode-se afirmar que a lógica basilar solidificada na 

Declaração de Estocolmo é antropocentrada (Chauí, 2000; Pedro, 2014).  

269



Isso porque parte-se de um pressuposto conceitual erigido desde década de 70, 

segundo o qual:  

 

Com o fim de se conseguir um ordenamento mais racional dos recursos e 
melhorar assim as condições ambientais, os Estados deveriam adotar um 
enfoque integrado e coordenado de planejamento de seu desenvolvimento, de 
modo a que fique assegurada a compatibilidade entre o desenvolvimento e a 
necessidade de proteger e melhorar o meio ambiente humano em benefício de 
sua população (ONU, 1972). 

 

O décimo terceiro princípio do tratado pressupõe que a melhoria das condições 

ambientais – portanto, referentes à Natureza – é uma consequência decantada de uma finalidade 

primeva, qual seja, do ordenamento racionalizado dos recursos.  

Por aqui interpreta-se, à luz do contexto sociopolítico internacional da época, uma 

consecução coligada entre a racionalização dos recursos e a melhoria das condições ambientais. 

Fala-se, portanto, de uma admissão da proporcionalidade direta entre essa forma 

aproveitamento dos insumos e essa melhoria almejada.  

Isso, por si só, não apresenta óbices lógicas, visto que quanto mais se extrai 

displicentemente da Natureza, maior será a degradação ambiental; levando-se em consideração 

que a velocidade desse consumo descompassa com a recuperação e com a adaptabilidade do 

sistema ecológico. 

Todavia, se o ordenamento racional dos recursos e as melhorias nas condições do meio 

ambiente se põe como uma finalidade coligada, interdependente; o meio para se atingir esse 

fim deflagra o antropocentrismo; diz-se isso porque o segundo trecho da redação do Princípio 

13 parte da dialética entre o desenvolvimento humano e a preservação da Natureza. 

Ora, se se precisa de uma reorganização e uma integração das ações Estatais para fazer 

a humanidade se desenvolver ao mesmo tempo em que respeita a Natureza, admite-se uma 

desarmonia entre as esferas humana e ecológica; logo, se separa o homem da Natureza de tal 

azar que este passa a ser, hermeneuticamente falando, um ente desgarrado, independente, dela. 

E é da cisão entre o “eu” e o “outro” que se define o “outro”, assumindo-se que o “eu” 

é quem define. Neste sentido, como numa consequência lógica, a Natureza passa a ser tratada 

como o meio que circunda um ser principal; um ser ao qual se deve servir, ao qual se deve 

subserviência.  

O que ocorre e o que fundamenta logicamente o trecho final da redação é, justamente, 

a coisificação da Natureza como um meio a se atingir um fim. É por isto que, justificadamente, 

270



o décimo terceiro princípio condiciona a valorização moral do não-humano na medida em que 

ele beneficia o humano. 

O que se segue da dialética, em postulados normativos, é o Relatório Brundtland, de 

1987, que, enfim, define sinteticamente o produto de um complexo processo sócio-ético-

normativo como “desenvolvimento sustentável”, aquele desenvolvimento humano “[...] que 

atende às necessidades do presente sem comprometer a possibilidade de as gerações futuras 

atenderem a suas próprias necessidades” (ONU, 2020).   

Uma das decantações normativas encontra-se na redação do artigo basilar do Direito 

Ambiental brasileiro, o artigo 225 da Magna Carta (Brasil, 1988), cuja literalidade expressa que 

todos têm direito a um meio ambiente equilibrado, na medida em que se comporta como um 

bem de uso comum das pessoas, tomando-o como essencial ao gozo da dignidade humana. 

Com a evidente progressão econômica à despeito da degradação cada vez mais patente, 

culminando em uma série de fenômenos catastróficos tais como a deglaciação, deflorestamento, 

encurralamento de espécies não-humanas e ebulição global; passou-se a se considerar 

ecofilosofias mais radicais, como respostas a estes eventos. 

São elas o biocentrismo e o ecocentrismo, bem como suas variações próprias e 

dissidentes. Esses movimentos éticos têm como uma de suas principais veias a reorganização 

do alocamento do valor intrínseco e a reconsideração dos entes morais (Naconecy, 2003; 

Lourenço, 2019). 

Em outras palavras, se para as filosofias antropocentristas o valor moral reside tão 

somente no ser humano – pelo simples fato de ser humano; de ser um ser dotado de 

racionalidade factual ou potencial –; o biocentrismo e o ecocentrismo figuram na ampliação 

dessa alocação, sem rejeitar o progresso humano.  

Em nível de radicalismo – e com radicalismo se refere à raiz dos problemas – o 

biocentrismo se apresenta enquanto uma ética intermediária entre o antropocentrismo e o 

ecocentrismo.  

É biocêntrico o eticista que engloba os seres vivos não-humanos em alguma medida. 

Sobre isso vale enfatizar uma significativa diferença, a qual não se pode desconsiderar, que 

subsiste na amplitude do englobamento; fala-se nas vertentes biocêntricas igualitária e não-

igualitária. 

Os igualitários, por assim dizer, perscrutem considerar moralmente todo o ser vivo na 

medida do possível, independentemente de ser ou não senciente. Representantes importantes 

são Albert Schweitzer e Paul Taylor, cujos parâmetros – ou métricas – valorativos focam na 

vida pela vida, essencialmente falando. 

271



Tomando o exemplo do primeiro, sua ética se debruça no conceito autoral de 

reverência pela vida, que pode ser compreendida como uma sacralização do fenômeno 

biológico “vida”; que chega a tal ponto em que o ente moral humano deve levar em 

consideração para suas ações toda e qualquer vida; do menor dos seres ao maior deles, sem 

discriminação de complexidade neurológica ou de proximidade emocional, a priori (Lourenço, 

2019). 

Nitidamente que isso significa um grande avanço no campo da ética ecológica, pois 

propõe um pensamento que efetivamente rompe com a ideologia valorativa imperante e 

sopesada à exemplo pelas medidas do Relatório Brundtland. Todos os seres vivos, para 

Schweitzer, detêm valor intrínseco pelo simples fato de serem vivos; de serem a prova 

existencial de um milagre cósmico, contra o qual a própria condição e lógica do Universo atenta 

contra a todo instante. 

O animalismo, cujos pensadores de renome podem ser exemplificados por Peter Singer 

(2013), buscam restringir o biocentrismo igualitário aos animais sencientes, dando origem, 

portanto, ao biocentrismo não igualitário.  

A senciência pode ser definida, por mais que grosseiramente, como uma capacidade 

emocional que o ente tem de sentir dores e prazeres (Silva; Junior, 2021). Ou seja, seres de 

baixa complexidade neurológica tendem a serem valorativamente menos importantes que 

mamíferos, por exemplo. 

O ecocentrismo, nesta esteira, mostra-se como o que se tem hoje em dia como o mais 

radical do ponto de vista ético, pois busca ampliar a alocação do valor intrínseco para a biosfera 

e seus ecossistemas. Exige-se, portanto, de um afastamento óptico do homem e dos seres não-

humanos. 

Desse processo de afastamento dilui-se a instrumentalização dos outros em função do 

homem, que se torna diminuto na mesma medida em que os não-humanos. A consequência 

disso é a valorização moral de todo um complexo sistema ecológico, que abraça todos os seres 

vivos e tudo aquilo que compõe a materialidade em que vivem. Todos são importantes para O 

Todo, pois cada um não seria a si mesmo sem a Natureza; e a Natureza não seria ela se não 

fosse por cada parte que a constituí.  

Esse afastamento, essa observação panorâmica e holística, atribui-se no campo da ética 

ecológica ocidental a Aldo Leopold e sua filosofia do thinking like a mountain; de acordo com 

a qual para se valorar a Natureza como ela realmente se apresenta no mundo, deve o eticista se 

imaginar como uma montanha (Leopold, 1949). 

272



O exercício, em suma, exige do pensador um exílio da miudeza animal, humana e não 

humana. Do alto do cume é possível notar cada ato de cada ser, e notar como cada interação 

biótica dá cor ao complexo mosaico do que vulgarmente se chama de meio ambiente. O lobo 

carece do cervo; que carece da grama; que carece do solo; que sustenta as árvores; que abrigam 

os pássaros e podem dar matéria para abrigos humanos; estes, por sua vez, se alimentam dos 

cervos e bebem dos poços artesianos que constroem; cuja fonte vem de lençóis freáticos, que 

irrigam as gramas, as árvores e geram nascentes; e assim por diante. 

A questão, também, é que a montanha por séculos perdura, e o tempo de observação a 

concede o entendimento de que mesmo as bactérias e outros microrganismos exercem papel 

importante na decomposição de matéria morta; que as correntes de vento polinizam árvores e 

que são dos minerais sólidos que se desenvolvem tecnologias estupendas. Tudo ganha uma 

razão de ser na proporção do que lhe cabe, do menor ao maior. 

É sob este escopo que outros ecocentristas desenvolveram seus pensamentos. Em 

suma, o valor intrínseco imbui a biosfera e cada um dos seus ecossistemas, e é justamente este 

movimento que nutre base ao pensamento jurídico dos direitos da Natureza; e, 

consequentemente, à concessão de personalidade jurídica a entidades maiores, abstratas, tal 

como montanhas, rios e a própria Mãe-Terra.  

 

3 CASOS EMBLEMÁTICOS DE RECONHECIMENTO DOS DIREITOS DA 

NATUREZA AO REDOR DO MUNDO E AS PERSPECTIVAS PARA O BRASIL 

SOB A ÓTICA DO PÓS-DESENVOLVIMENTO 

 

A partir da mudança paradigmática na forma como entendemos a relação entre seres 

humanos e o ambiente, torna-se necessário destacar o reconhecimento da Natureza no campo 

do direito, mormente em face da incorporação dos direitos da Natureza nas Constituições do 

Equador e da Bolívia, e de recentes avanços legislativos e judiciais no Brasil. 

O reconhecimento dos direitos da Natureza, longe de ser um conceito recente, reflete 

uma transformação profunda na maneira como entendemos a relação entre o ser humano e a 

natureza. 

O referido movimento ganhou força significativa com a incorporação dos direitos da 

natureza, especialmente nas Constituições do Equador, em 2008, e da Bolívia, em 2009, cuja 

influência, balizada por perspectivas éticas de harmonização com a Natureza, alcançou outros 

Estados do planeta (Santiago; Silva, 2021, p. 2). Assim, estes documentos não apenas 

273



reconhecem a existência da Mãe Terra, mas também sublinham a necessidade de conservá-la 

por seus próprios valores e sobrevivência e, consequentemente, para a garantia da humanidade. 

Na esfera internacional, países latino-americanos têm liderado o reconhecimento dos 

direitos da Natureza. A Constituição do Equador de 2008, por exemplo, inclui em seu Art. 71 

o direito da natureza ao respeito integral à sua existência e à manutenção e regeneração de seus 

ciclos vitais, estruturas, funções e processos evolutivos (Equador, 2008). 

A Constituição da Bolívia de 2009, por sua vez, em seu preâmbulo e Art. 33, refere-se 

à “Madre Tierra” e “Pachamama”, estabelecendo que as pessoas têm direito a um ambiente 

saudável, protegido e equilibrado, permitindo que todos os seres vivos se desenvolvam de 

maneira normal e permanente. 

A Lei Federal 300/2010 da Bolívia, conhecida como a Ley Marco de La Madre Tierra 

y Desarrollo Integral para Vivir Bien, igualmente reforça os direitos da natureza e as obrigações 

do Estado e da sociedade para garantir seu respeito. 

Nesse diapasão, a Colômbia também avançou significativamente, tendo reconhecido 

o Rio Atrato como sujeito de direitos em 2016, pela Corte Constitucional. Já em 2017, a Corte 

Suprema de Justiça reconheceu os animais e a região amazônica colombiana como sujeitos de 

direitos (United Nations, [S.d]). 

Em 2018, por exemplo, o Tribunal Administrativo de Boyacá declarou o Páramo de 

Pisba como sujeito de direitos, e o Primeiro Tribunal Penal do Circuito de Cartagena ordenou 

ao Estado a proteção das abelhas. Em 2019, vários rios, incluindo o Rio La Plata, Coello, 

Combeima, Cocora e Cauca, foram reconhecidos como sujeitos de direitos, e o departamento 

de Nariño se tornou o primeiro a reconhecer a natureza como sujeito de direitos pelo Decreto 

348. 

Em 2020, foi proferida a primeira Sentença não antropocêntrica pela Corte 

Interamericana de Direitos Humanos, reconhecendo os direitos à água, à alimentação, ao meio 

ambiente saudável e à identidade cultural. No mesmo ano, a Grande Estrada Oceânica 

(Austrália) fora reconhecida como uma entidade natural viva e integrada (United Nations, 

[S.d]). 

Em 2024, houve o reconhecimento, pela Corte da Nauta, do Rio Marañón (Peru) como 

um sujeito de direitos, bem como o reconhecimento dos direitos da natureza ou da 

biodiversidade, e das espécies endêmicas nativas, como sujeitos de direitos no Estado do 

México (México) (United Nations, [S.d]). 

Esse novo enfoque trouxe, portanto, uma elevação notável na proteção jurídica da 

Natureza. Nesse sentido, Pilau Sobrinho e Borile (2020, p. 26) destacam que a referida mudança 

274



vai além do direito ambiental tradicional e substitui o modelo antropocêntrico por uma 

perspectiva onde a Natureza é vista como um ser digno de respeito, cuidado e proteção. 

Ocorre que, a proteção efetiva da Natureza implica uma mudança cultural 

significativa. Alberto Acosta (2016), observa que essa mudança rompe com paradigmas 

ocidentais que colocam o ser humano no centro do universo em prol de políticas sem hierarquia 

entre humanos e não-humanos. 

No Brasil, apesar das normas existentes para proteção ambiental, a fundamentação 

antropocêntrica ainda limita a eficácia da legislação. Conforme anteriormente delineado, a 

Constituição Federal de 1988 trata os recursos naturais como bens de uso comum do povo, 

impondo ao Estado a preservação do meio ambiente enquanto útil ao homem e à busca pelo 

desenvolvimento (Brasil, 1988). Apesar disso, iniciativas como as emendas às leis orgânicas de 

Bonito (PE), Florianópolis (SC), José de Freitas (PI), Alto Paraguai (MT) e Paudalho (PE) 

exemplificam esforços de reconhecimento dos direitos da natureza. 

No entendimento de Heron José de Santana Gordilho, “o status jurídico dos animais 

já se encontra a meio caminho entre a propriedade e personalidade jurídica, uma vez que a 

Constituição expressamente os desvincula da perspectiva ecológica para considerá-los sob o 

enfoque ético, proibindo práticas que os submetam à crueldade” (2008, p. 122). 

Um passo importante para o reconhecimento dos direitos da natureza no direito 

brasileiro ocorreu em 2019 com o julgamento do Recurso Especial no 1.797.175 – SP, pelo 

Superior Tribunal de Justiça, que teve como relator o Ministro Og Fernandes. Foi a primeira 

vez que o tema dos Direitos da Natureza chegou à Corte Superior brasileira. O objeto de análise 

foi o caso de guarda de animal silvestre apreendido pelo Instituto Brasileiro do Meio Ambiente 

e dos Recursos Naturais Renováveis - Ibama, órgão responsável pela proteção da fauna 

brasileira. 

Após isso, é preciso mencionar, ainda, que em 2021, a 6ª Vara Federal de Florianópolis 

concedeu uma liminar na ação civil pública nº 5012843-56.2021.4.04.7200/SC que visa 

reconhecer a Lagoa da Conceição como sujeito de direitos e desenvolver uma nova governança 

socioecológica para proteger as regiões. A liminar determina, inclusive, a criação do Conselho 

Judicial para a Proteção da Lagoa da Conceição. 

A análise da perspectiva jurisprudencial também permite concluir pela necessidade 

alteração da Constituição Federal, através de emenda constitucional, e da celebração de uma 

declaração universal sobre os direitos da natureza, no âmbito do direito internacional, para fins 

de se conferir maior protagonismo para a Natureza, superando os limites da legislação nacional. 

275



Frise-se que já há proposta de emenda constitucional em andamento sobre o tema, proposta em 

2024 pela Deputada Federal Célia Xakriabá. 

A transição para essa nova perspectiva pode levar à construção de uma civilização 

onde o valor da biosfera, e não apenas o valor humano, seja central. No mais, o reconhecimento 

dos direitos da Natureza não é apenas uma questão ética, mas uma questão de sobrevivência e 

uma expansão moral significativa. 

Para tanto, fazem-se necessárias reflexões sobre como essa profunda mudança poderia 

ser implementada, em seus aspectos jurídico, econômico, social e cultural, bem como a 

percepção humana da Natureza como parte de si mesma. Por meio de estudos consolidados e 

restruturação de paradigmas, inspirando-se em filosofias éticas que promovam o resgate 

ancestral e o protagonismo natural, torna-se possível alcançar uma efetiva proteção da Natureza 

e, quiçá, o pós-desenvolvimento. 

Teórico do decrescimento, o francês Serge Lautouche (2009, p. XIV) é um crítico do 

conceito de desenvolvimento sustentável. Segundo o autor, afirmar que o crescimento infinito 

é incompatível com um mundo finito é evidência facilmente compartilhável e pouco significa 

se não se questiona de fato a lógica do crescimento sistemático e irrestrito (Santiago; Andrade, 

2018). 

Conforme Serge Latouche (2009, p. 8-9),  

 
o desenvolvimento é uma palavra tóxica, qualquer que seja o adjetivo com 
que o vistam. Para realizar a quadratura do círculo, o desenvolvimento 
sustentável agora encontrou seu instrumento privilegiado: os “mecanismos 
limpos de desenvolvimento”, expressão que designa tecnologias poupadoras 
de energias ou de carbono, sob o manto da ecoeficiência. Continuamos na 
diplomacia verbal. As inegáveis e desejáveis performances da técnica não 
questionam a lógica suicida do desenvolvimento. 
 

O decrescimento parte, assim, de uma crítica ao desenvolvimento baseado no consumo, 

desenhando um projeto alternativo, que tem como meta uma sociedade que viva melhor, 

trabalhando e consumindo menos, abrindo espaço para a inventividade a criatividade, através 

de um sistema de oito mudanças interdependentes baseadas em reavaliar, reconceituar, 

reestruturar, redistribuir, relocalizar, reduzir, reutilizar e reciclar (Latouche, 2009, p. 6 e 42) 

O pensamento do pós-desenvolvimento está alinhado aos ensinamentos de Celso 

Furtado (1974, p. 75), que já alertava na década de 70 sobre a inviabilidade da generalização 

capitalista das formas de consumo observadas nos países desenvolvidos, privilegiando apenas 

uma minoria, causa forte depredação do mundo físico, pondo em risco as possibilidades de 

sobrevivência da espécie humana. 

276



Nas palavras do referido autor (Furtado, 1974, p. 76): 

 
Cabe, portanto, afirmar que a idéia de desenvolvimento econômico é um 
simples mito. Graças a ela tem sido possível desviar as atenções da tarefa 
básica de identificação das necessidades fundamentais da coletividade e das 
possibilidades que abre ao homem o avanço da ciência, para concentrá-las em 
objetivos abstratos como são os investimentos, as exportações e o 
crescimento. 

 
De fato, as incoerências apontadas pelos teóricos de pós-desenvolvimento sobre o 

conceito de desenvolvimento, mesmo na sua concepção sustentável (Morin, 2013, p. 32), 

permitem concluir pela necessidade de mudanças reais na economia para que as mudanças 

legislativas em prol da Natureza, no Brasil e no mundo, tenham efetividade.  

 

CONCLUSÃO 

 

A persistência da perspectiva instrumental na formulação de políticas públicas e 

estratégias de desenvolvimento sustentável ainda privilegia a exploração econômica dos 

recursos naturais em detrimento da genuína proteção dos ecossistemas, reduzindo a Natureza a 

um mero meio para satisfazer as necessidades humanas. 

A evolução das concepções jurídicas, particularmente o reconhecimento dos direitos 

da Natureza, reflete a necessidade de adaptar o direito às novas realidades e desafios 

enfrentados pela sociedade global. Países como Equador e Bolívia, ao incorporar esses direitos 

em suas constituições, mostraram que justiça social e justiça ambiental são conceitos 

interligados. 

Ocorre que, a implementação dos direitos da Natureza enfrenta desafios significativos. 

Primeiramente, o direito ambiental e o discurso de desenvolvimento sustentável, muitas vezes, 

são confundidos com os direitos da natureza, o que pode enfraquecer a proteção real dos 

ecossistemas e gerar, ou alavancar, um desinteresse na matéria. Em segundo lugar, ao tratar 

sobre a temática, não é incomum se deparar com sofismos que não somente contribuem para 

confusões e limitações, mas também deslegitimam movimentos sérios. 

Não obstante, há quem sequer empreenda esforços para se adequar a essa nova forma 

de organizar a vida e enxergar o mundo, que valoriza a Natureza e promove uma coexistência 

harmônica entre os seres humanos e a Mãe Terra, aduzindo se tratar de um caminho utópico. 

Ademais, enquanto a Constituição Federal de 1988 mantiver a redução da Natureza a 

finalidades meramente instrumentais, o reconhecimento de seus direitos por meio de legislação 

277



orgânica, embora represente um avanço, não coaduna com a filosofia ética claramente 

defendida pelo constituinte. 

Assim, ainda que sejam superadas as aludidas confusões, o reconhecimento dos 

direitos da Natureza é abarcado por questionamentos sobre sua própria operacionalização, haja 

vista a intensa divergência, em especial jurídica e econômica, em comparação aos padrões 

antropocêntricos contemporaneamente adotados. 

No entanto, uma vez que a dignidade humana depende da dignidade da Natureza, 

reconhecer e implementar seus direitos é essencial não apenas para alcançar a justiça ecológica, 

mas também para garantir a sobrevivência, o desenvolvimento verdadeiramente verde e a 

dignidade de todas as formas de vida. 

Portanto, a transição para uma sociedade de coexistência harmônica exige uma 

mudança paradigmática significativa, que compreenda os recursos naturais como parte 

integrante da vida, valorizando a Natureza como um ente sagrado, com direitos próprios. 

 

REFERÊNCIAS 

 
ACOSTA, Alberto. O bem viver: uma oportunidade para imaginar outros mundos. Tradução 
Tadeu Breda. São Paulo: Elefante, 2016. 
 
BRASIL. [Constituição (1988)]. Constituição da República Federativa do Brasil de 1988. 
Brasília, DF: Presidência da República. Disponível em: 
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao.htm. Acesso em: 03 jul. 2024. 
 
BRASIL. Lei nº 6.938, de 31 de agosto de 1981. Dispõe sobre a Política Nacional do Meio 
Ambiente, seus fins e mecanismos de formulação e aplicação, e dá outras providências. 
Brasília, DF: Presidência da República. Disponível em: 
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l6938.htm. Acesso em: 09 jul. 2024. 
 
BRASIL. Lei nº 10.406, de 10 de janeiro de 2002. Institui o Código Civil. Brasília, DF: 
Presidência da República. Disponível em: 
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/2002/l10406compilada.htm. Acesso em: 13 dez. 
2023. 
 
CHAUÍ, Marilena. Convite à Filosofia. São Paulo: Ática, 2000. 
 
DIAS, Genebaldo Freire. Educação ambiental: princípios e práticas. 7 ed. São Paulo: Gaia, 
2001. 
 
DINIZ, Maria Helena; SANTIAGO, Mariana Ribeiro. Função Social e Solidária da Posse. 
São Paulo: SaraivaJur, 2023. 
 
ELKINGTON, John. Canibais com garfo e faca. Tradução Patrícia Martins Ramalho. São 
Paulo: Makron Books, 2001. 

278



 
EQUADOR. [Constituição (2008]. Constitución de la República del Ecuador. Equador: 
Tribunal Supremo Electoral, 2008. Disponível em: 
https://siteal.iiep.unesco.org/pt/bdnp/290/constitucion-republica-ecuador. Acesso em: 20 jul. 
2024. 
FREITAS, Juarez. Sustentabilidade: direito ao futuro. 2 ed. Belo Horizonte: Fórum, 2012. 
 
FREUD, Sigmund. Uma dificuldade no Caminho da Psicanálise. In Edição Standard 
Brasileira das Obras Completas de Sigmund Freud [ESB]. Tradução Jayme Salomão et al. 
Rio de Janeiro: Imago, vol. 17, 1977. 
 
FURTADO, Celso. O Mito do Desenvolvimento econômico. 4 ed. Rio de Janeiro:  Paz e 
Terra, 1974. 
 
GORDILHO, Heron José de Santana. Abolicionismo animal. Salvador: Evolução, 2008. 
 
LATOUCHE, Sergé. Pequeno Tratado do Decrescimento Sereno. São Paulo: WMF 
Martins Fontes, 2009. 
 
LEVAI, Laerte Fernando. Ética ambiental biocêntrica: pensamento compassivo e respeito à 
vida. In: ANDRADE, S. (org.). Visão abolicionista: ética e direitos animais. São Paulo: 
Libra Três, 2010. 
 
LOURENÇO, Daniel Braga. Qual o valor da natureza? Uma introdução à ética 
ambiental. São Paulo: Elefante, 2019. 
 
MORIN, Edgar. A cabeça bem-feita: repensar a reforma, reformar o pensamento. Tradução: 
Eloá Jacobina. 27. ed. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2021. 
 
MORIN, Edgar. A via para o futuro da humanidade. Tradução Edgard de Assis Carvalho e 
Mariza Perassi Bosco. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2013. 
 
NACONECY, Carlos. Um Panorama Crítico da Ética Ambiental Contemporânea. Porto 
Alegre, julho de 2003. 
 
LEOPOLD, Aldo. A Sand County Almanac and Sketches Here and There. Special 
Members' Edition. Oxford University Press, 1949. 
 
ONU. A ONU e o meio ambiente. Nações Unidas Brasil, 16 set. 2020. Disponível em: 
https://brasil.un.org/pt-br/91223-onu-e-o-meio-ambiente. Acesso em: 14 ago. 2025. 
 
ONU. Declaração da Conferência das Nações Unidas sobre o Meio Ambiente Humano, 
Estocolmo, 5-16 de junho de 1972 [tradução livre de CETESB-SP]. São Paulo: CETESB, 
2016. Disponível em: https://cetesb.sp.gov.br/wp-
content/uploads/sites/33/2016/09/Declaracao-de-Estocolmo-5-16-de-junho-de-1972-
Declaracao-da-Conferencia-da-ONU-no-Ambiente-Humano.pdf. Acesso em: 14 ago. 2025. 
 
PEDRO, Ana Paula. Ética, moral, axiologia e valores: confusões e ambiguidades em torno 
de um conceito comum. Kriterion: Revista de Filosofia, n. 130, p. 483-498, dez. 2014. DOI: 

279



https://doi.org/10.1590/S0100-512X2014000200002. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/kr/a/zMJGSvfJCfxBQwQRCyHnjgt. Acesso em: 14 ago. 2025. 
 
PILAU SOBRINHO, Liton Lanes; BORILE, Giovani Orso. A ideia de direitos da natureza. 
Revista Brasileira de Direito Animal, Salvador, v. 15, n. 1, p. 25-34, jan./abr. 2020. 
 
PARADA, Aida del Carmen San Vicente. La dignidad de la Madre Tierra y sus principales 
derechos. Latin American Journal of Nature Rights and Animal Law, Salvador, v. 5, n. 2, 
p. 33-57, jul./dec. 2022. Disponível em: 
https://cadernosdoceas.ucsal.br/index.php/rladna/article/view/1061/865. Acesso em: 20 jul. 
2024. 
 
SANTIAGO, Mariana Ribeiro; ANDRADE, Sinara Lacerda. A construção complexa do 
desenvolvimento: uma análise pelo prisma da teoria da complexidade. Revista Brasileira de 
Direito, Passo Fundo, v. 14, n. 2, p. 180-197, mai./ago. 2018. Disponível em: 
https://seer.atitus.edu.br/index.php/revistadedireito/article/view/2667. Acesso em: 10 jul. 
2024.  
 
SANTIAGO, Mariana Ribeiro; DURÃES, Cintya Nishimura. Ética, legislação e cultura: 
paradigmas para a defesa dos direitos da Natureza no Brasil. Revista Brasileira de Direito 
Animal, Salvador, v. 19, n. 1, p. 1-20, jan./abr. 2024. DOI: 10.9771/rbda.v19i0.57253. 
Disponível em: https://periodicos.ufba.br/index.php/RBDA/article/view/57253. Acesso em: 
09 jul. 2024. 
 
SANTIAGO, Mariana Ribeiro; SILVA, Renata Cristina Oliveira Alencar Silva. Protection of 
rights of Nature and the post-development perspective. Revista Brasileira de Direito 
Animal, Salvador, v. 16, n. 1, 2021. DOI: 10.9771/rbda.v16i1.44529. Disponível em: 
https://periodicos.ufba.br/index.php/RBDA/article/view/44529. Acesso em: 12 jul. 2024. 
 
SEN, Amartya. Desenvolvimento como liberdade. Tradução Laura Teixeira Motta. São 
Paulo: Companhia das Letras, 2000.  
 
SILVA, Débora Bueno; JÚNIOR, Vicente de Paula Ataíde. Consciência e senciência como 
fundamentos do Direito Animal. Revista Brasileira de Direito e Justiça, v. 4, n. 1, 2020. 
Publicado em: 19 mar. 2021. Disponível em: 
https://revistas.uepg.br/index.php/direito/article/view/16534. Acesso em: 15 ago. 2025. 
 
SILVA, Diego Coimbra Barcelos da; RECH, Adir Ubaldo. A superação do antropocentrismo: 
Uma necessária reconfiguração da interface homem-natureza. Revista Faculdade de Direito 
UFG, Goiânia, v. 41, n. 2, p. 14–27, 2017. Disponível em: 
https://revistas.ufg.br/revfd/article/view/42609. Acesso em 15 jul. 2024. 
 
SINGER, Peter. Libertação Animal. São Paulo: Martins Fontes, 2013. 
 
UNEP – Organização das Nações Unidas para o Meio Ambiente. Declaração de Estocolmo. 
Estocolmo, 1972. Disponível em: 
http://portal.iphan.gov.br/uploads/ckfinder/arquivos/Declaracao%20de%20Estocolmo%20197
2.pdf. Acesso em: 16 jul. 2024. 
 

280



UNITED NATIONS. Declaration on the Right to Development. New York, 04 dez. 1986. 
Disponível em: 
https://documents.un.org/doc/resolution/gen/nr0/496/36/img/nr049636.pdf?token=6kPHOoev
bFWA1JUlgS&fe=true. Acesso em: 09 jul. 2024. 
 
UNITED NATIONS. Rights of Nature Law and Policy. In: UNITED NATIONS, Harmony 
with Nature. Disponível em: http://www.harmonywithnatureun.org/rightsOfNature/. Acesso 
em: 18 jul. 2024. 
 
UNITED NATIONS. Report of the World Commission on Environment and 
Development: Our Common Future. New York, out. 1987. Disponível em: 
https://sustainabledevelopment.un.org/content/documents/5987our-common-future.pdf. 
Acesso em: 20 jul. 2024. 
 
UNITED NATIONS. Vienna Declaration and Programme of Action. Viena, 25 jun. 1993. 
Disponível em: https://www.ohchr.org/en/instruments-mechanisms/instruments/vienna-
declaration-and-programme-action. Acesso em: 09 jul. 2024. 

281


