
XXXII CONGRESSO NACIONAL DO 
CONPEDI SÃO PAULO - SP

CRIMINOLOGIAS E POLÍTICA CRIMINAL II

MAIQUEL ÂNGELO DEZORDI WERMUTH

ROGERIO LUIZ NERY DA SILVA

JÉSSICA PASCOAL SANTOS ALMEIDA



Copyright © 2025 Conselho Nacional de Pesquisa e Pós-Graduação em Direito 

Todos os direitos reservados e protegidos. Nenhuma parte destes anais poderá ser reproduzida ou transmitida 

sejam quais forem os meios empregados sem prévia autorização dos editores. 

Diretoria – CONPEDI 

Presidente - Profa. Dra. Samyra Haydêe Dal Farra Naspolini - FMU – São Paulo 

Diretor Executivo - Prof. Dr. Orides Mezzaroba - UFSC – Santa Catarina 

Vice-presidente Norte - Prof. Dr. Jean Carlos Dias - Cesupa – Pará 

Vice-presidente Centro-Oeste - Prof. Dr. José Querino Tavares Neto - UFG – Goiás 

Vice-presidente Sul - Prof. Dr. Leonel Severo Rocha - Unisinos – Rio Grande do Sul 

Vice-presidente Sudeste - Profa. Dra. Rosângela Lunardelli Cavallazzi - UFRJ/PUCRio – Rio de Janeiro 

Vice-presidente Nordeste - Prof. Dr. Raymundo Juliano Feitosa - UNICAP - Pernambuco 
 
Representante Discente: Prof. Dr. Abner da Silva Jaques - UPM/UNIGRAN - Mato Grosso do Sul 

Conselho Fiscal: 

Prof. Dr. José Filomeno de Moraes Filho - UFMA - Maranhão 

Prof. Dr. Caio Augusto Souza Lara - SKEMA/ESDHC/UFMG - Minas Gerais  

Prof. Dr. Valter Moura do Carmo - UFERSA - Rio Grande do Norte 

Prof. Dr. Fernando Passos – UNIARA - São Paulo 

Prof. Dr. Edinilson Donisete Machado - UNIVEM/UENP - São Paulo 
Secretarias 

Relações Institucionais: 

Prof. Dra. Claudia Maria Barbosa - PUCPR - Paraná 

Prof. Dr. Heron José de Santana Gordilho - UFBA - Bahia 

Profa. Dra. Daniela Marques de Moraes - UNB - Distrito Federal 

Comunicação: 

Prof. Dr. Robison Tramontina - UNOESC - Santa Catarina 

Prof. Dr. Liton Lanes Pilau Sobrinho - UPF/Univali - Rio Grande do Sul 

Prof. Dr. Lucas Gonçalves da Silva - UFS - Sergipe 

Relações Internacionais para o Continente Americano: 

Prof. Dr. Jerônimo Siqueira Tybusch - UFSM - Rio Grande do sul 

Prof. Dr. Paulo Roberto Barbosa Ramos - UFMA - Maranhão 

Prof. Dr. Felipe Chiarello de Souza Pinto - UPM – São Paulo 

Relações Internacionais para os demais Continentes: 

Profa. Dra. Gina Vidal Marcilio Pompeu - UNIFOR - Ceará 

Profa. Dra. Sandra Regina Martini - UNIRITTER / UFRGS - Rio Grande do Sul 

Profa. Dra. Maria Claudia da Silva Antunes de Souza - UNIVALI – Santa Catarina 

Educação Jurídica 

Profa. Dra. Viviane Coêlho de Séllos Knoerr - Unicuritiba - PR 

Prof. Dr. Rubens Beçak - USP - SP 

Profa. Dra. Livia Gaigher Bosio Campello – UFMS – MS 

Eventos: 

Prof. Dr. Yuri Nathan da Costa Lannes - FDF - São Paulo 

Profa. Dra. Norma Sueli Padilha - UFSC - Santa Catarina 

Prof. Dr. Juraci Mourão Lopes Filho - UNICHRISTUS - Ceará 

Comissão Especial 
Prof. Dr. João Marcelo de Lima Assafim - UFRJ - RJ 
Profa. Dra. Maria Creusa De Araújo Borges - UFPB - PB 
Prof. Dr. Antônio Carlos Diniz Murta - Fumec - MG 

Prof. Dr. Rogério Borba - UNIFACVEST - SC 

      C928 

          Criminologias e política criminal II[Recurso eletrônico on-line] organização CONPEDI 

             Coordenadores: Maiquel Ângelo Dezordi Wermuth, Rogerio Luiz Nery Da Silva, Jéssica Pascoal Santos Almeida – Florianópolis: 

CONPEDI, 2025. 

                Inclui bibliografia 
ISBN: 978-65-5274-346-6 
Modo de acesso: www.conpedi.org.br em publicações 
Tema: Os Caminhos Da Internacionalização E O Futuro Do Direito 

     1. Direito – Estudo e ensino (Pós-graduação) – Encontros Nacionais. 2. Criminologias. 3. Política criminal. XXXII Congresso 

Nacional do CONPEDI São Paulo - SP (4: 2025: Florianópolis, Brasil).  

CDU: 34 

          Conselho Nacional de Pesquisa 

           e Pós-Graduação em Direito Florianópolis 

Santa Catarina – Brasil 

www.conpedi.org.br 

http://www.conpedi.org.br/
http://www.conpedi.org.br/


XXXII CONGRESSO NACIONAL DO CONPEDI SÃO PAULO - SP

CRIMINOLOGIAS E POLÍTICA CRIMINAL II

Apresentação

O Grupo de Trabalho Criminologias e Política Criminal II, realizado em 28 de novembro de 

2025, no XXXII Congresso Nacional do CONPEDI em São Paulo, reafirmou-se como um 

espaço privilegiado para a produção científica crítica voltada aos desafios estruturais da 

política criminal brasileira. Os estudos reunidos nestes anais dialogam com perspectivas 

contemporâneas das criminologias, da política criminal comparada, dos direitos humanos e 

das abordagens críticas do sistema penal.

O artigo de Gabryella Moreira Amaral dos Santos, Cláudio Santos Barros e Monique Leray 

Costa examina a educação superior como ferramenta de reintegração social de pessoas 

privadas de liberdade, com ênfase no ENEM PPL, demonstrando que, embora o exame 

represente avanço normativo e institucional, a efetivação do direito à educação ainda esbarra 

em obstáculos estruturais, burocráticos e subjetivos que comprometem a permanência 

estudantil e a reinserção social, exigindo políticas públicas continuadas.

O estudo de Maria Fernanda Goes Lima Santos, Maria Celia Ferraz Roberto da Silveira e 

Cristiana Hamdar Ribeiro Rodrigues analisa a remição compensatória à luz do controle de 

convencionalidade, especialmente após o caso Plácido de Sá Carvalho vs. Brasil e a ADPF 

347, demonstrando que, diante das condições desumanas do sistema prisional, o cômputo em 

dobro da pena constitui mecanismo compatível com as normas internacionais e essencial à 

efetivação dos direitos humanos.

A pesquisa de Luana de Miranda Santos e Nathaliany T. Miranda e Sousa investiga, com 

base na Teoria da Associação Diferencial de Sutherland, como a seletividade penal favorece 

a impunidade da criminalidade econômica organizada, analisando o caso do Primeiro 

Comando da Capital (PCC) e demonstrando que a resposta estatal permanece assimétrica, 

mais rigorosa com crimes comuns e deficiente diante das complexas infiltrações da 

organização criminosa na economia formal.

O artigo de Nadine Hora Costa da Silva e Daniela Carvalho Almeida da Costa aborda os 

impactos da Resolução nº 487/2023 do CNJ, avaliando sua capacidade de romper com a 

lógica manicomial dos Hospitais de Custódia e de instituir um modelo de cuidado em 



liberdade articulado com a Rede de Atenção Psicossocial, concluindo que o normativo 

representa inflexão paradigmática, embora dependa de condições estruturais e intersetoriais 

para alcançar efetividade plena.

A pesquisa de Dhyane Cristina Oro e Plínio Antônio Britto Gentil problematiza a relação 

entre a negativa de instauração do incidente de insanidade mental e o Acordo de Não 

Persecução Penal, argumentando que a busca por celeridade não pode suprimir garantias 

fundamentais, sobretudo para acusados hipervulneráveis, defendendo a necessidade de 

mecanismos que evitem que o ANPP se torne instrumento de injustiça em fases embrionárias 

da persecução penal.

O estudo de Analyz Marques Silva, Sergio Lima dos Anjos Virtuoso e Lucas Lima dos Anjos 

Virtuoso analisa o caso Hytalo Santos para discutir como a cultura do cancelamento e a 

atuação de influenciadores digitais tensionam o processo penal, criando um tribunal 

midiático que pressiona o sistema de justiça, fragiliza garantias constitucionais e incentiva 

um populismo punitivista de massas que compromete a legitimidade das instituições.

A pesquisa de João Pedro Prestes Mietz examina a accountability interna das corregedorias 

da Polícia Militar, tomando como estudo de caso o 31º BPM de Santa Catarina, 

demonstrando que a análise da atuação policial depende de perspectivas criminógenas ou 

vitimológicas e que a compreensão empírica das corregedorias revela nuances 

frequentemente ignoradas pelo debate público.

O artigo de Peter Gabriel Santos de Souza e Alice Arlinda Santos Sobral discute a fundada 

suspeita como fundamento jurídico da abordagem policial, analisando legislação comparada 

e decisões judiciais brasileiras recentes, concluindo que a anulação de prisões decorre menos 

de restrições normativas e mais de falhas no registro e na justificação da suspeita, propondo 

aprimoramento técnico e cultural da atividade policial para garantir segurança jurídica e 

eficiência.

O trabalho de Bibiana Paschoalino Barbosa, Nathalia Gomes Molitor e Luiz Fernando 

Kazmierczak realiza uma análise crítica da reincidência e dos maus antecedentes à luz da 

Teoria do Etiquetamento, demonstrando que tais institutos funcionam como estigmas legais 

que perpetuam exclusão social, reforçam ciclos de criminalização e comprometem um 

modelo democrático e humanizado de Direito Penal, indicando a necessidade de revisão ou 

limitação temporal desses mecanismos.



O artigo de Fausy Vieira Salomão e Maria Fernanda Rodrigues da Silveira examina a 

violência estrutural contra povos indígenas como obstáculo à sustentabilidade, analisando o 

impacto da tese do marco temporal e da Lei 14.701/2023 no aumento de assassinatos e 

conflitos territoriais, defendendo que a proteção dos territórios tradicionais constitui elemento 

central para a preservação da vida, da memória e da justiça socioambiental.

A pesquisa de Arthur Lopes de Valadares Brum e Henrique Abi-Ackel Torres critica a Lei 

14.843/2024 à luz da Teoria do Direito Penal do Inimigo, demonstrando que a restrição da 

saída temporária configura medida de populismo punitivo, aplicando influxos do modelo de 

Jakobs de forma indiscriminada e incompatível com os princípios da proporcionalidade, da 

individualização da pena e da ressocialização.

O estudo de João Pedro de Lima, Jodascil Gonçalves Lopes e Davi José Garcia Couto dos 

Santos analisa os efeitos do tempo processual sobre a seletividade penal, utilizando a 

metáfora kafkiana para demonstrar como a morosidade processual penaliza 

desproporcionalmente negros e pobres, transformando a duração do processo em punição 

antecipada e defesa da necessidade de reformas antirracistas e garantistas.

Por fim, o artigo de Soraya Ferreira Petry articula capitalismo, Escola Positiva e Teoria do 

Etiquetamento para demonstrar como modelos históricos de controle social legitimaram 

práticas de estigmatização, argumentando que a categorização de indivíduos como 

“criminosos natos” perpetua desigualdades estruturais e reforça mecanismos modernos de 

etiquetamento que demandam revisão crítica.

Cada contribuição, à sua maneira, revela como a criminologia e a política criminal 

contemporâneas se articulam para compreender fenômenos complexos – desde a produção de 

provas até a governança policial, desde a execução penal até a regulação tecnológica, 

passando pela análise crítica da seletividade e das violências estruturais. Estes anais, 

portanto, não apenas registram os debates travados no GT, mas reafirmam o papel do 

CONPEDI como espaço de construção de conhecimento sofisticado, plural e comprometido 

com a efetivação dos direitos fundamentais no âmbito do sistema penal.

Concluindo esta apresentação, salientamos que os textos reunidos nestes anais representam 

não apenas a pluralidade temática e metodológica do GT Criminologias e Política Criminal 

II, mas também o compromisso coletivo em produzir conhecimento crítico, socialmente 

relevante e comprometido com a defesa dos direitos fundamentais. Cada pesquisa aqui 

apresentada tensiona paradigmas, ilumina contradições do sistema penal e propõe caminhos 

possíveis para a construção de políticas públicas mais democráticas e racionais. Convidamos, 



portanto, o leitor a aprofundar-se nos debates que seguem, certos de que encontrará análises 

densas, interpretações qualificadas e reflexões que dialogam com os desafios 

contemporâneos da criminologia e da política criminal no Brasil e na América Latina.

Estes anais são um convite à reflexão, ao diálogo e ao aprimoramento permanente das 

práticas e saberes que sustentam o campo, reafirmando o papel do CONPEDI como espaço 

de produção científica rigorosa e crítica.

São Paulo, 28 de novembro de 2025.

Jéssica Pascoal Santos Almeida – Universidade Presbiteriana Mackenzie

Maiquel Ângelo Dezordi Wermuth – Universidade Regional do Noroeste do Estado do Rio 

Grande do Sul

Rogerio Luiz Nery Da Silva – Escola da Magistratura do Estado do Rio de Janeiro



1 Professor de Direito Penal, Direito Processual Penal e Criminologia na UEMG Unidade Frutal. Doutor em 
Direito pela Universidade Presbiteriana Mackenzie, Mestre em Direito pela UNIVEM Marília. Advogado.

1

A VIOLÊNCIA ESTRUTURAL CONTRA OS POVOS ORIGINÁRIOS COMO 
OBSTÁCULO À SUSTENTABILIDADE: OS IMPACTOS DA TESE DO MARCO 
TEMPORAL NO NÚMERO DE ASSASSINATOS DE INDÍGENAS NO BRASIL.

STRUCTURAL VIOLENCE AGAINST INDIGENOUS PEOPLES AS AN 
OBSTACLE TO SUSTAINABILITY: THE IMPACTS OF THE TEMPORAL 

FRAMEWORK THESIS ON THE NUMBER OF MURDERS OF INDIGENOUS 
PEOPLE IN BRAZIL.

Fausy Vieira Salomão 1
Maria Fernanda Rodrigues da Silveira

Resumo

O presente artigo aborda a violência estrutural enfrentada pelos povos indígenas no Brasil, 

considerando-a obstáculo à sustentabilidade e destacando sua ligação histórica com a luta 

pela terra, resistência cultural e preservação da natureza. Essa violência não é isolada, mas 

fruto de um modelo econômico e político que privilegia o capital em detrimento dos direitos 

humanos dessas populações e do meio ambiente. Desde o período colonial povos originários 

vêm sendo alvo de genocídio, expulsão territorial e desrespeito à sua existência, e 

consequentemente degradação ambiental. Tratados internacionais, a Constituição Federal e 

outras leis reconhecem os direitos desses povos, no entanto a efetividades dessas normas 

ainda é falha. Assim, o estudo pretende analisar como a violência contra povos indígenas e 

comunidades tradicionais compromete a sustentabilidade, com especial atenção ao número de 

assassinatos de indígenas no Brasil durante a discussão da tese do marco temporal. Os 

procedimentos metodológicos foram a pesquisa quantitativa, bibliográfica e documental, 

tendo como escopo artigos científicos, publicações, periódicos jurídicos, doutrina e legislação 

pertinentes. Especificamente quanto aos povos indígenas, identificou-se que a aprovação da 

Lei 14.701/2023, tese do Marco Temporal, agravou conflitos, incentivou a violência, gerando 

aumento contínuo no número de assassinatos, invasões e ameaças, o que agrava a degradação 

ambiental. Assim, o texto defende que a luta por território é também uma luta pela vida, pela 

memória, pela identidade e pela justiça social, sendo essencial para a sustentabilidade.

Palavras-chave: Conflitos socioambientais, Criminologia ambiental, Vitimologia, Povos 
indígenas, Direitos humanos

Abstract/Resumen/Résumé

The present article addresses the structural violence faced by indigenous peoples in Brazil, 

considering it an obstacle to sustainability and highlighting its historical connection to the 

struggle for land, cultural resistance, and nature preservation. This violence is not isolated but 

is a result of an economic and political model that prioritizes capital over the human rights of 

1

172



these populations and the environment. Since the colonial period, indigenous peoples have 

been subjected to genocide, territorial expulsion, and disrespect for their existence, resulting 

in environmental degradation. International treaties, the Federal Constitution, and other laws 

recognize the rights of these peoples; however, the effectiveness of these norms is still 

lacking. This study aims to analyze how violence against indigenous peoples and traditional 

communities compromises sustainability, with special attention to the number of indigenous 

murders in Brazil during the discussion of the "marco temporal" thesis. The methodological 

procedures included quantitative, bibliographic, and documentary research, focusing on 

scientific articles, publications, legal periodicals, doctrine, and relevant legislation. 

Specifically regarding indigenous peoples, it was identified that the approval of Law 14,701

/2023, the "Marco Temporal" thesis, exacerbated conflicts, encouraged violence, and 

generated a continuous increase in the number of murders, invasions, and threats, which 

aggravates environmental degradation. Thus, the text argues that the struggle for territory is 

also a struggle for life, memory, identity, and social justice, being essential for sustainability.

Keywords/Palabras-claves/Mots-clés: Socio-environmental conflicts, Environmental 
criminology, Victimology, Indigenous peoples, Human rights

173



INTRODUÇÃO: 

No Brasil, existem cerca de 305 povos indígenas, com mais de 274 línguas diferentes. 

O Censo 2022 sobre os povos indígenas, trabalho realizado pelo Instituto Brasileiro de 

Geografia e Estatística (IBGE) com o apoio da Fundação Nacional dos Povos Indígenas (Funai) 

aponta que a população indígena do país chegou a 1.693.535 pessoas, o que representa 0,83% 

do total de habitantes.  

Conforme o IBGE, pouco mais da metade (51,2%) da população indígena está 

concentrada na Amazônia Legal. Grande parte dos indígenas do país (44,48%) está concentrada 

no Norte. São 753.357 indígenas vivendo na região. Em seguida, com o segundo maior número, 

está o Nordeste, com 528,8 mil, concentrando 31,22% do total do país. Juntas, as duas regiões 

respondem por 75,71% desse total. As demais têm: Centro-Oeste (11,80% ou 199.912 pessoas 

indígenas), Sudeste (7,28% ou 123.369) e Sul (5,20% ou 88.097). 

Somados, Amazonas e Bahia concentram 42,51% da população indígenas do país. Eles 

são os estados com maior quantitativo dessa população: 490,9 mil e 229,1 mil, respectivamente. 

Em seguida, vêm Mato Grosso do Sul (116,3 mil), Pernambuco (106,6 mil) e Roraima (97,3 

mil). A maioria da população indígena do país (61,43%) vive nesses cinco estados. 

Esses dados revelam que o Brasil é um país marcado pela diversidade cultural e étnica, 

contudo tal riqueza tem sido exterminada sob o manto do silenciamento acerca da violências 

contra as comunidades indígenas no Brasil, violência essa que não é caracterizada como um 

fenômeno isolado, mas sim uma manifestação estrutural de uma disputa histórica por terra e 

poder. Esse cenário de conflito, enraizado em séculos de colonização e desigualdade social, 

intensificou-se nas últimas décadas, expondo a vulnerabilidade de grupos que têm sua 

existência e cultura diretamente ligadas aos territórios que habitam. 

É inegável que as condições de vida desses povos são marcadas por vulnerabilidades, 

sendo um dos maiores desafios a demarcação de seus territórios e os conflitos com os grandes 

proprietários de terra. Assim, a luta pelos direitos tem sido uma questão central para os indígenas 

brasileiros.  

 A partir daí, levanta-se a hipótese de que a persistência da violência contra os povos 

indígenas não é um problema isolado, mas uma consequência direta da atuação do Estado que 

prioriza a expansão do agronegócio e da mineração em detrimento dos direitos humanos e da 

existência desses povos, perpetuando, assim, a desigualdade e o conflito no campo, o que de 

modo indireto compromete a sustentabilidade ambiental. Especial atenção é dada aos números 

da violência contra indígenas durante o período de discussão jurídico-política da tese do marco 

temporal para demarcação das terras indígenas. 

174



Assim, o objetivo dessa pesquisa é analisar a relação entre o número de assassinatos de 

indígenas no Brasil e a discussão da tese do marco temporal a fim de verificar se tal discussão 

influenciou de algum modo na mortalidade de indígenas. Para isso, o estudo visa aprofundar a 

compreensão sobre os números, cada vez maiores, da violência contra esses povos ao longo do 

tempo, articulando-os com a necessidade de políticas públicas eficazes de demarcação e proteção 

para a construção de um futuro mais justo e sustentável. 

Para a consecução do objetivo estabelecido, inicialmente os procedimentos 

metodológicos adotados foram a pesquisa bibliográfica e documental, tendo como escopo artigos 

científicos, publicações periódicos jurídicos, doutrina e legislação pertinentes. Em relação à 

pesquisa quantitativa, buscou-se os dados da violência contra os povos indígenas no Observatório 

da Violência Contra Os Povos Indígenas do Brasil do CIMI – Conselho Indigenista Missionário, 

responsável por publicar anualmente o Relatório da Violência Contra os Povos Indígenas do 

Brasil.   

 

1. QUEM SÃO, QUAIS OS DIREITOS A IMPORTÂNCIA DE SE PROTEGER OS 

POVOS INDÍGENAS E COMUNIDADES TRADICIONAIS: 

O conceito de povos indígenas aplicado internacionalmente e que se encontra 

amplamente reconhecido – sendo usado pela Corte Interamericana de Direitos Humanos, 

inclusive – é o dado pela Convenção n° 169 da Organização Internacional do Trabalho sobre 

Povos Indígenas e Tribais resultado da Conferência Geral da Organização Internacional do 

Trabalho, convocada em Genebra pelo Conselho Administrativo da Repartição Internacional 

do Trabalho em 7 de junho de 1989. 

Sendo entendidos então como povos indígenas na presente pesquisa, e nos termos da 

Convenção 169 da OIT, aqueles descendem de populações que habitavam o país ou uma região 

geográfica pertencente ao país na época da conquista ou da colonização ou do estabelecimento 

das atuais fronteiras estatais e que, seja qual for sua situação jurídica, conservam todas as suas 

próprias instituições sociais, econômicas, culturais e políticas, ou parte delas. Já os povos 

tradicionais são aqueles cujas condições sociais, culturais e econômicas os distingam de outros 

setores da coletividade nacional, e que estejam regidos, total ou parcialmente, por seus próprios 

costumes ou tradições ou por legislação especial. 

A Convenção 169 da OIT tem sido utilizada em uma série de casos apreciados pela 

Corte Interamericana de Direitos Humanos para fundamentar suas decisões, podendo ser 

destacado os casos Povo Indígena Kichwa de Sarayaku Vs. Equador. Mérito e Reparações. 

Sentença de 27 de junho de 2012. Série C No. 245; Comunidade Indígena Xákmok Kásek Vs. 

175



Paraguai. Mérito, Reparações e Custas. Sentença de 24 de agosto de 2010. Série C No. 214; 

Caso Comunidade Garífuna Triunfo de la Cruz e seus membros Vs. Honduras. Mérito, 

Reparações e Custas. Sentença de 8 de outubro de 2015. Série C No. 305; Caso do Povo 

Indígena Xucuru e seus membros Vs. Brasil. Exceções Preliminares, Mérito, Reparações e 

Custas. Sentença de 5 de fevereiro de 2018. Série C No. 346, entre outros. 

Além de definir os povos indígenas e tradicionais a Convenção 169 da OIT reconhece 

vários direitos a esses povos. O artigo 2° determina que os governos deverão assumir a 

responsabilidade de desenvolver, com a participação dos povos interessados, uma ação 

coordenada e sistemática com vistas a proteger os direitos desses povos e a garantir o respeito 

pela sua integridade.  

Além disso, determina que deverão ser adotadas medidas que assegurem aos membros 

desses povos o gozo, em condições de igualdade, dos direitos e oportunidades que a legislação 

nacional outorga aos demais membros da população; que promovam a plena efetividade dos 

direitos sociais, econômicos e culturais desses povos, respeitando a sua identidade social e 

cultural, os seus costumes e tradições, e as suas instituições; e que ajudem os membros dos 

povos interessados a eliminar as diferenças sócio - econômicas que possam existir entre os 

membros indígenas e os demais membros da comunidade nacional, de maneira compatível com 

suas aspirações e formas de vida.  

O artigo 3° reconhece que os povos indígenas e tribais deverão gozar plenamente dos 

direitos humanos e liberdades fundamentais, sem obstáculos nem discriminação e que não 

deverá ser empregada nenhuma forma de força ou de coerção que viole os direitos humanos e 

as liberdades fundamentais dos povos interessados, inclusive os direitos contidos na presente 

Convenção. Já o artigo 4° diz que deverão ser adotadas as medidas especiais que sejam 

necessárias para salvaguardar as pessoas, as instituições, os bens, as culturas e o meio ambiente 

dos povos indígenas e comunidades tradicionais e especifica que deverá ser assegurado o gozo 

sem discriminação dos direitos gerais da cidadania. 

Outro importante documento internacional no reconhecimento dos direitos dos povos 

indígenas é a Declaração das Nações Unidas sobre os Direitos dos Povos Indígenas de 2007. 

Ela garante em seu artigo 1º que os indígenas têm direito, a título coletivo ou individual. 

Especificamente quanto ao direito à vida, integridade física e segurança pessoal, o art. 

7º assim dispõe: 

Artigo 7 

1. Os indígenas têm direito à vida, à integridade física e mental, à liberdade e à 

segurança pessoal.  

176



2. Os povos indígenas têm o direito coletivo de viver em liberdade, paz e 

segurança, como povos distintos, e não serão 

Há também a Declaração Americana Sobre Os Direitos Dos Povos Indígenas de 2016 

que, além de reafirmar vários dispositivos da Declaração das Nações Unidas sobre os Direitos 

dos Povos Indígenas, garante em seu artigo XI proteção contra o genocídio e garante que os 

povos indígenas têm o direito de não ser objeto de forma alguma de extermínio. O artigo XII 

diz que os povos indígenas têm o direito de não ser objeto de racismo, discriminação racial, 

xenofobia ou outras formas conexas de intolerância, devendo os Estados adotar as medidas 

preventivas e corretivas necessárias para a plena e efetiva proteção desse direito. 

Garantindo a proteção do meio ambiente aos indígenas, o artigo XIX especifica que os 

povos indígenas têm direito a viver em harmonia com a natureza e a um meio ambiente sadio, 

seguro e sustentável, condições essenciais para o pleno gozo do direito à vida, a sua 

espiritualidade e cosmovisão e ao bem-estar coletivo.  

No âmbito do ordenamento jurídico constitucional brasileiro, além dos direitos e 

garantias fundamentais de todos, reconhece os direitos do povos indígenas no art. 231 que 

dispõe que “São reconhecidos aos índios sua organização social, costumes, línguas, crenças e 

tradições, e os direitos originários sobre as terras que tradicionalmente ocupam, competindo à 

União demarcá-las, proteger e fazer respeitar todos os seus bens”.  

Num país e estado tão diversos em sua composição étnica, racial e cultural, é um grande 

desafio assegurar direitos para promoção do bem-estar social da população, sobretudo dos povos 

e comunidades tradicionais. De acordo com a OEA, os direitos dos povos indígenas constituem 

um aspecto fundamental e de importância histórica para o presente e o futuro das Américas. 

Seguindo esse pensamento, a legislação brasileira, ao longo das últimas décadas, evoluiu de uma 

visão integracionista e tutelar para um arcabouço legal que, ao menos em tese, reconhece a 

autonomia, a identidade cultural e os direitos territoriais desses grupos. 

Destacando a importância dos povos originários para a sustentabilidade e preservação 

ambiental, o relatório Tráfico de drogas na Amazônia e efeitos no meio ambiente - uma 

análise exploratória realizado pelo Centro de Estudos sobre Drogas e Desenvolvimento Social 

Comunitário afirma que “os povos indígenas e seus territórios têm papel fundamental na 

preservação da floresta e, nesse sentido, encontram-se também fortemente ameaçados”. Além 

disso, destaca que 

Os povos indígenas são estratégicos no combate às mudanças climáticas, visto que 

suas práticas agrícolas são adaptáveis a condições extremas e contribuem para a 

preservação ambiental, baseadas em sua conexão cultural com a natureza. Os 

sistemas alimentares dos povos indígenas têm o potencial de ampliar a diversidade 

177



alimentícia do mundo e são responsáveis por gerenciar grande parte da 

biodiversidade do planeta. 

[...] Em 2024, em Terras Indígenas, o desmatamento representa apenas 1,3% do 

desmatamento do Brasil no ano, ou seja, houve redução de mais de 24% no 

desmatamento em TIs em relação a 2023, dado que evidencia a relevância dos 

povos indígenas como defensores da floresta. 

[...] Diante do contexto de ampliação da intensidade e recorrência de eventos 

climáticos extremos, é fundamental adotar as perspectivas indígenas sobre uso e 

manejo de recursos naturais para construir estratégias ecológicas eficazes. 

[...] A proteção dos povos indígenas é fundamental, não apenas porque, 

tradicionalmente, os indígenas são considerados "guardiões da floresta", mas por 

estarem em situação de extrema vulnerabilidade pelas próprias condições dos 

contextos em que geralmente estão inseridos.  

De acordo com FAO – Organização das Nações Unidas para Agricultura e Alimentação: 

28% da superfície terrestre do mundo, incluindo algumas das áreas florestais mais 

ecologicamente intactas e biodiversas, são gerenciadas principalmente por povos 

indígenas, famílias, pequenos proprietários e comunidades locais.  

[...] florestas são cruciais para reduzir as emissões de gases e manter a 

biodiversidade. Os alimentos indígenas também são particularmente nutritivos, e 

seus sistemas alimentares associados são notavelmente resilientes ao clima e bem 

adaptados ao meio ambiente. 

[...] os modos de vida dos povos indígenas e seus meios de subsistência podem 

ensinar ao mundo muito sobre como preservar os recursos naturais, suprir e 

cultivar alimentos de maneira sustentável, vivendo em harmonia com a natureza. 

A agência acredita que mobilizar o conhecimento que se origina desse patrimônio 

e desses legados históricos é importante para enfrentar os desafios que a 

agricultura e os alimentos enfrentam hoje e no futuro. 

Ademais, a FAO destaca cinco importantes razões para se preservar os povos indígenas 

e as comunidades tradicionais: i) Suas práticas agrícolas tradicionais estão melhor adaptadas a 

um clima em mudança; ii) Conservam e restauram florestas e recursos naturais; iii) Seus 

alimentos e tradições podem ajudar a expandir e diversificar as dietas; iv) Eles cultivam culturas 

indígenas que são mais resistentes às mudanças climáticas, e; v) Eles supervisionam uma grande 

parte da biodiversidade do mundo. 

Já Enrique Leff (2000, pag. 227-228) destaca que: 

O respeito À diversidade cultural e à identidade étnica de cada povo tem uma série 

de implicações no manejo sustentável dos recursos naturais. Em todas as 

sociedades tradicionais, as suas práticas sociais e produtivas estão intimamente 

relacionadas com suas formações ideológicas (religiões, mitos e rituais), que 

178



estabelecem um sistema cultural de significações sobre a Natureza e de normas 

sociais sobre o acesso e uso dos recursos naturais. 

As sociedades tradicionais desenvolveram sistemas de conhecimentos mediante 

os quais se decodifica a Natureza e se estabelecem as regras sociais de acesso e 

apropriação de seus recursos. [...] Por esta razão, a cultura ecológica deve fomentar 

o resgate dessas práticas tradicionais, como um princípio ético e para a 

preservação da identidade cultural e como um princípio produtivo no uso racional 

e sustentável dos recursos. 

Estes princípios de ecodesenvolvimento expressam-se cada vez mais como 

necessidade das próprias comunidades indígenas e camponesas, as quais lutam por 

conservar e restabelecer seus valores cultuais, associados com a reapropriação da 

Natureza, seus recursos e seus espaço vital. 

Dessa maneira, os povos originários e tradicionais possuem um papel fundamental na 

preservação ambiental, visto que suas práticas agrícolas, baseadas em um profundo 

conhecimento da natureza, são mais resilientes a condições extremas e ajudam a manter a 

biodiversidade do planeta. Proteger os povos indígenas é, portanto, uma medida essencial para 

a defesa do meio ambiente, pois a conservação de seus territórios e a valorização de suas 

tradições são cruciais para a construção de um futuro mais sustentável e ecológico para todos. 

É importante destacar os vários benefícios que esses grupos promovem para a 

coletividade nacional, abrangendo modos próprios de vida, relações territoriais, preservação da 

memória, história e patrimônio cultural material e imaterial, saberes tradicionais no uso de 

recursos naturais, entre outros. Seu reconhecimento formal e a promoção dos seus direitos 

contribuem para a redução da desigualdade e para a promoção da justiça social. Entretanto, 

apesar dos inúmeros benefícios os Povos e Comunidades Tradicionais que convivem 

cotidianamente com a violência, com a violação de direitos e tendo de vencer muitos obstáculos 

para ter ativados os processos de proteção e promoção da dignidade humana. 

 

2. A INTERSECÇÃO VIOLÊNCIA, MEIO AMBIENTE E DIREITOS DOS 

POVOS INDÍGENAS: 

McSweeney e Pearson em 2013, no trabalho “Prying native people from native lands: 

narco business in Honduras”, publicado no NACLA Report on the Americas, vol. 46, No. 4, 

estabelecem uma ligação quantitativa entre tráfico de drogas e desmatamento em Honduras. 

Segundo o estudo, a perda florestal no leste de Honduras durante o período de 2004 a 2012 está 

ligada ao número de desembarques aéreos e marítimos registrados de carregamentos de cocaína 

da América do Sul para Honduras, e três mecanismos interligados podem explicar essa relação: 

desmatamento direto de pistas de pouso e estradas ilegais; desmatamento indireto por grilagem 

179



de terras levando a uma maior pressão de agricultores deslocados; e privatização de terras 

públicas para criar "narcopropriedades" e lavar ativos do tráfico. Importante destacar que 

McSweeney e Pearson (2013) observaram que, especificamente quanto à variante “privatização 

de terras públicas para criar narcopropriedades”, esta frequentemente atinge terras indígenas e 

seus povos. 

O Relatório Mundial sobre Drogas do Escritório das Nações Unidas para Drogas e 

Crimes de 2016, identificou que agricultores podem invadir a floresta para cultivar ilicitamente 

culturas como coca, papoula de ópio ou cannabis em áreas remotas por dois motivos: as más 

condições socioeconômicas dos agricultores na fronteira agrícola podem levá-los a procurar 

culturas comerciais; e a natureza ilícita desta atividade e a necessidade de mantê-la clandestina 

podem estimular uma mudança para áreas relativamente remotas. 

O relatório identifica também que agricultores envolvidos com o cultivo ilícito penetram 

mais profundamente nas florestas para ocultar sua atividade, o que poderia gradualmente atrair 

maior expansão, agricultura lícita, formação de pastagens e outras formas de desenvolvimento 

e invasão. Além disso, os lucros obtidos podem gerar a necessidade de lavagem de dinheiro por 

meio de atividades como pecuária, pastagem e exploração madeireira, que por sua vez 

contribuem para o desmatamento. Por fim, o estudo identifica que a maneira mais simples pela 

qual o tráfico facilita a invasão é o desmatamento de faixas de floresta para permitir a 

decolagem e o pouso de aeronaves leves. No entanto, o fenômeno pode se estender além disso 

e desencadear apropriações violentas de terras e gerar conflitos agrários. 

Para evidenciar que a violência contra esses povos não se limita ao passado, mas 

permanece presente e é crescente nos dias atuais, podem ser destacados os dados do Conselho 

Indigenista Missionário (CIMI), que apontam para o aumento contínuo dessas violações a cada 

ano. 

A edição de 2023 do Relatório Mundial sobre Drogas observou que a expansão e 

diversificação das organizações envolvidas no tráfico de drogas, mineração ilegal, grilagem de 

terras, extração de madeira e tráfico de fauna têm gerado impactos ambientais diretos e indiretos 

ao meio ambiente. Relatos de autoridades policiais, cientistas sociais e lideranças comunitárias 

identificam situações em que facções criminosas compram terras ilegalmente para facilitar 

operações de extração de madeira. Adicionalmente, cresce a preocupação com o uso da cadeia 

produtiva da madeira para camuflar o tráfico de drogas. Entre 2017 e 2021, foram registradas 

16 grandes apreensões de cocaína no Brasil escondidas em carregamentos de madeira 

destinados principalmente a mercados da Europa. 

180



Enquanto efeito indireto, o Relatório Mundial sobre Drogas do Escritório das Nações 

Unidas para Drogas e Crimes de 2023 observou ainda que o tráfico de drogas provoca 

deslocamento da população devido a impactos ambientais; riscos de violência e maior 

exposição a violações dos direitos humanos; ameaças internacionais e nacionais à paz e 

segurança devido a disputas domésticas e transfronteiriças entre grupos; aumento do risco de 

mortalidade e morbidade relacionadas às drogas; e impactos negativos na educação e nos meios 

de subsistência das comunidades urbanas e remotas. 

Levantamento feito pela ONG Global Witness aponta que, em 2023, o Brasil ficou em 

segundo lugar no ranking de maior número de assassinatos de protetores ambientais no mundo. 

No total, entre todos os defensores mortos globalmente, 43% eram indígenas, 12% mulheres e 

6% afrodescendentes. 

Conforme levantado pelo Relatório Violência Contra os Povos Indígenas no Brasil – 

Dados de 2024, publicado pelo Conselho Indigenista Missionário (2025), no ano de anterior 

foram registrados: 

230 danos ao patrimônio indígena e 154 violências decorrentes de conflitos 

territoriais. Os casos de “Violência contra a Pessoa” totalizaram 424 registros em 

2024. As nove categorias nas quais é dividida esta seção registraram os seguintes 

dados: abuso de poder (19 casos); ameaça de morte (20); ameaças várias (35); 

assassinatos (211); homicídio culposo (20); lesões corporais (29); racismo e 

discriminação étnico-cultural (39); tentativa de assassinato (31); e violência sexual 

(20). Do total de vítimas de homicídio, 159 eram do gênero masculino e 52, 

feminino. Os estados que registraram maior número de mortes indígenas por 

assassinato foram Roraima (57), Amazonas (45) e Mato Grosso do Sul (33). A 

maioria dos assassinatos (71 vítimas, ou 33,6% do total) vitimou indígenas de 20 

a 29 anos de idade. 

Além dos números trágicos, o estudo alerta-nos que “O êxodo rural constituiu-se numa 

espécie de imperativo para esvaziar os campos e as florestas, disponibilizando ao capital todos 

os recursos da terra, do ar e das águas”. 

Especificamente quanto aos efeitos do tráfico de drogas na vida das povos indígenas e 

comunidades tradicionais na Amazônia, o Anuário Brasileiro de Segurança Pública (2025) 

publicado pelo Fórum Brasileiro de Segurança Pública constatou que  

Para além das condicionantes geográficas e operacionais, observa-se a exploração 

de elementos sociais por parte das organizações criminosas. A população local, 

seja indígena ou não, detém um conhecimento aprofundado dos atalhos fluviais e 

terrestres, rotas que, frequentemente, não são dominadas pelas forças policiais, 

mesmo as mais experientes. Consequentemente, esses moradores são cooptados 

181



ou submetidos à pressão dos grupos criminosos, tornando-se peças-chave na 

logística do narcotráfico. Áreas remotas, especialmente reservas indígenas e 

comunidades tradicionais têm sido utilizadas por facções como pontos estratégicos 

para a guarda temporária de entorpecentes. Há muitos relatos de filhos e parentes 

de lideranças sendo obrigados a transportar essas substâncias para outros pontos 

ao longo da rota. 

De acordo com a pesquisa “Tráfico de drogas na Amazônia e efeitos no meio ambiente 

- uma análise exploratória: relatório final” publicado pelo CEDESC – Centro de Estudos sobre 

Drogas e Desenvolvimento Social Comunitário (2025) “em função da convergência de 

atividades criminais que ocorre na região amazônica, a floresta e sua biodiversidade também 

ficam ameaçadas”. 

A continuidade e o agravamento das violações, como mostram os dados crescentes de 

assassinatos, invasões e ameaças, revelam não apenas o desrespeito aos modos de vida desses 

povos, mas também a urgência de ações concretas. 

Diante desse cenário, fica claro a profunda relação entre as políticas governamentais e 

a violência no campo: quando os direitos territoriais são fragilizados por legislações como o 

marco temporal, a violência contra os povos indígenas e tradicionais tende a escalar, ameaçando 

a vida, a cultura e a existência dessas comunidades. 

 

2.1) A tese Marco Temporal e o seu papel no fomento à violência contra os indígenas: 

A tese do marco temporal para a demarcação das terras indígenas foi desenvolvida 

inicialmente pelo STF – Supremo Tribunal Federal, em 2013, no caso Raposa Serra do Sol em 

Roraima. No julgamento da Pet 3.388, o plenário do Supremo Tribunal Federal estabeleceu 

como marco temporal de ocupação da terra, para efeito de reconhecimento como terra indígena, 

a data da promulgação da Constituição, em 5 de outubro de 1988, além de outras 18 

denominadas “salvaguardas institucionais” para o caso. Assim, as terras desocupadas ou 

ocupadas por não indígenas nessa data não podem ser reconhecidas como terra indígena. 

Identificando uma oportunidade de restrição nos direitos dos povos indígenas, ruralistas 

e políticos contrários ao reconhecimentos de tais direitos passaram a defender a aplicabilidade 

de tal critério a outros casos. Preocupados com os efeitos nocivos da aplicação da tese em outros 

casos, entidades de defesa dos indígenas e o Ministério Público Federal provocaram o STF 

questionando a dimensão dos efeitos da decisão no caso Raposa Serra do Sol. Analisando os 

recursos em 2013, a Corte esclareceu que a decisão se aplicava apenas da terra em questão e 

não a outros casos. 

182



Apesar do esclarecimento do Tribunal, o mal já estava causado e, por meio do 

PARECER N. 001/2017/GAB/CGU/AGU a Advocacia Geral da União, no ano de 2017, 

recomendou que a Administração Pública Federal deveria observar, respeitar e dar efetivo 

cumprimento à decisão do Supremo Tribunal Federal que, no julgamento da PET n. 3.388/RR, 

fixou as “salvaguardas institucionais às terras indígenas”, determinando a sua aplicação a todos 

os processos de demarcação de terras indígenas. 

Em novo um capítulo à história de insegurança jurídica dos povos indígenas causada 

pela tese do marco temporal, o STF, ao julgar o Recurso Especial nº 1.017.365 no dia 21 de 

setembro, Por 9 votos a 2, o Plenário decidiu que a data da promulgação da Constituição Federal 

(5/10/1988) não pode ser utilizada para definir a ocupação tradicional da terra por essas 

comunidades, caso discute uma reintegração de posse da Terra Indígena Ibirama-La Klãnõ 

movida contra o povo Xokleng, em Santa Catarina. 

A decisão, para qual foi atribuída repercussão geral e servirá de parâmetro 

jurisprudencial para solução de outros casos, foi assim ementada: 

RE 1017365 

Órgão julgador: Tribunal Pleno 

Relator(a): Min. EDSON FACHIN 

Julgamento: 27/09/2023 

Publicação: 15/02/2024 

1. A Constituição de 1988 rompe com um paradigma assimilacionista, que 

pretendia a progressiva integração do indígena à sociedade nacional, a fim de que 

deixasse paulatinamente sua condição, para um paradigma de reconhecimento e 

incentivo ao pluralismo sociocultural e ao direito de existir como indígena.  

[...] 3. É possível que esta Corte promova o aperfeiçoamento do julgado na Pet 

3.388, uma vez que o próprio Tribunal admitiu que as condicionantes ali fixadas 

não foram conformadas como representativas de precedente, a vincular de modo 

obrigatório as instâncias jurisdicionais inferiores, bem como espraiar seus efeitos 

de forma automática à Administração Pública na análise dos processos 

demarcatórios.  

[...] 5. O texto constitucional reconhece a existência dos direitos territoriais 

originários dos indígenas, que lhe preexistem, logo, o procedimento 

administrativo demarcatório não constitui a terra indígena, mas apenas declara que 

a área é de ocupação pelo modo de viver da comunidade.  

7. A tradicionalidade da ocupação indígena abrange as áreas por eles habitadas em 

caráter permanente, as utilizadas para suas atividades produtivas, as 

imprescindíveis à preservação dos recursos ambientais necessários a seu bem-estar 

e as necessárias a sua reprodução física e cultural, nos termos do §1º do artigo 231, 

sempre segundo os usos, costumes e tradição da comunidade.  

183



[...] 9. A proteção constitucional aos “direitos originários sobre as terras que 

tradicionalmente ocupam” independe da existência de um marco temporal em 

05 de outubro de 1988 e da configuração do renitente esbulho como conflito 

físico ou controvérsia judicial persistente à data da promulgação da 

Constituição.  

Tendo em vista a repercussão geral do caso, nele foi fixada seguinte tese: 

Tema 1031 - Definição do estatuto jurídico-constitucional das relações de 

posse das áreas de tradicional ocupação indígena à luz das regras dispostas 

no artigo 231 do texto constitucional. 

Relator (a): MIN. EDSON FACHIN 

Leading Case: RE 1017365 

Descrição: Recurso extraordinário em que se discute, à luz dos arts. 5º, incisos 

XXXV, LIV e LV; e 231 da Constituição Federal, o cabimento da reintegração de 

posse requerida pela Fundação do Meio Ambiente do Estado de Santa Catarina 

(FATMA) de área administrativamente declarada como de tradicional ocupação 

indígena, localizada em parte da Reserva Biológica do Sassafrás, em Santa 

Catarina. 

Tese: 

I - A demarcação consiste em procedimento declaratório do direito originário 

territorial à posse das terras ocupadas tradicionalmente por comunidade indígena;  

II - A posse tradicional indígena é distinta da posse civil, consistindo na ocupação 

das terras habitadas em caráter permanente pelos indígenas, nas utilizadas para 

suas atividades produtivas, nas imprescindíveis à preservação dos recursos 

ambientais necessários a seu bem-estar e nas necessárias a sua reprodução física e 

cultural, segundo seus usos, costumes e tradições, nos termos do § 1º do artigo 231 

do texto constitucional;  

III - A proteção constitucional aos direitos originários sobre as terras que 

tradicionalmente ocupam independe da existência de um marco temporal em 

05 de outubro de 1988 ou da configuração do renitente esbulho, como conflito 

físico ou controvérsia judicial persistente à data da promulgação da 

Constituição; 

[...] 

X - As terras de ocupação tradicional indígena são de posse permanente da 

comunidade, cabendo aos indígenas o usufruto exclusivo das riquezas do solo, dos 

rios e lagos nelas existentes;  

XI - As terras de ocupação tradicional indígena, na qualidade de terras públicas, 

são inalienáveis, indisponíveis e os direitos sobre elas imprescritíveis;  

XII – A ocupação tradicional das terras indígenas é compatível com a tutela 

constitucional do meio ambiente, sendo assegurado o exercício das atividades 

tradicionais dos povos indígenas;  

184

https://portal.stf.jus.br/processos/detalhe.asp?incidente=5109720


XIII – Os povos indígenas possuem capacidade civil e postulatória, sendo partes 

legítimas nos processos em que discutidos seus interesses, sem prejuízo, nos 

termos da lei, da legitimidade concorrente da FUNAI e da intervenção do 

Ministério Público como fiscal da lei. 

Dando seguimento à tentativa de institucionalização definitiva da tese do marco 

temporal, a Câmara dos Deputados inicia a tramitação do Projeto de Lei 490 para tornar a lei a 

regra segundo a qual só podem ser reconhecidas como terras indígenas aquelas tradicionalmente 

ocupadas por povos indígenas na data da promulgação da Constituição Federal em 5 de outubro 

de 1988. Após aprovação no Senado, o texto foi enviado para sanção da Presidência da 

República. Sancionando parcialmente o texto, foi publicada pela Presidência da República a 

Lei 14.701 de 20 de outubro de 2023 a fim de regulamentar o art. 231 da Constituição Federal, 

para dispor sobre o reconhecimento, a demarcação, o uso e a gestão de terras indígenas. No 

entanto, o art. 4º que dispunha sobre a tese do marco temporal foi vetado pelo Presidente Luiz 

Inácio lula da Silva. Inconformado, o Congresso Nacional derruba o veto em 27 de dezembro 

de 2023 e texto da lei volta a reconhecer o marco temporal nos seguintes termos: 

Art. 3º São terras indígenas: 

I - as áreas tradicionalmente ocupadas pelos indígenas, nos termos do § 1º do art. 

231 da Constituição Federal; 

II - as áreas reservadas, consideradas as destinadas pela União por outras formas 

que não a prevista no inciso I deste caput; 

III - as áreas adquiridas, consideradas as havidas pelas comunidades indígenas 

pelos meios admissíveis pela legislação, tais como a compra e venda e a doação.  

Art. 4º São terras tradicionalmente ocupadas pelos indígenas brasileiros aquelas 

que, na data da promulgação da Constituição Federal, eram, simultaneamente:         

I - habitadas por eles em caráter permanente; 

II - utilizadas para suas atividades produtivas; 

III - imprescindíveis à preservação dos recursos ambientais necessários a seu bem-

estar; 

IV - necessárias à sua reprodução física e cultural, segundo seus usos, costumes e 

tradições. 

Em relação à compatibilidade da Lei 14.701/2023 com a Constituição Federal, várias 

ações foram propostas junto Supremo Tribunal Federal. A Ação Declaratória de 

Inconstitucionalidade ADI 7582, por exemplo, foi proposta pela APIB – Articulação dos Povos 

Indígenas do Brasil e o Partido Rede Sustentabilidade buscando expurgar do ordenamento 

jurídico brasileiro a tese do marco temporal. Já a Ação Declaratória de Constitucionalidade 

ADC 87 proposta pelos Partidos Liberal e Republicanos pretendem o reconhecimento pelo STF 

da tese do marco temporal para limitar a demarcação das terras indígenas no Brasil. 

185



 

2.2.1) O marco temporal como estímulo à violência e morte de indígenas: o que nos dizem os 

relatórios do CIMI: 

O CIMI – Conselho Indigenista Missionário é um organismo vinculado à CNBB 

(Conferência Nacional dos Bispos do Brasil) criado em 1972 que, desde de então, busca 

favorecer a articulação entre aldeias e povos, promovendo grandes assembleias indígenas em 

busca da garantia dos direitos dos povos indígenas. Em sua prática junto aos povos indígenas, 

o CIMI se coloca a serviço dos projetos de vida dos povos indígenas, denunciando as estruturas 

de dominação, violência e injustiça, praticando o diálogo intercultural, inter-religioso e 

ecumênico, apoiando as alianças desses povos entre si e com os setores populares para a 

construção de um mundo para todos, igualitário, democrático, pluricultural e em harmonia 

coma natureza. 

Com o intuito de acompanhar as violações de direitos dos povos indígenas e a violência 

contra eles, desde 2013, o CIMI publica anualmente o relatório Violência Contra os Povos 

Indígenas do Brasil com os dados consolidados de janeiro a dezembro do ano anterior. Assim, 

tendo em vista o objetivo definido para o presente artigo e a institucionalização da tese do 

Marco Temporal pelo STF em 2013, serão os considerados os dados de assassinatos de 

indígenas divulgados no relatório CIMI de 2013 até 2025 com os dados completos referentes a 

2024. De acordo o relatório Violência Contra os Povos Indígenas do Brasil – Dados de 2024, 

foram registrados no ano 211 assassinatos de indígenas no Brasil. Em 2023, os dados obtidos 

pelo CIMI registraram a ocorrência de pelo menos 208 assassinatos de indígenas no Brasil. 

Em 2022, foram registrados 180 assassinatos de indígenas no Brasil. Em 2021 foram 176 

homicídios indígenas registrados. 

O ano de 2020, por sua vez, registrou a ocorrência de 182 assassinatos de indígenas. 

Os registros oficiais mostram um aumento no número de assassinatos, em relação a 2019, de 

61,06%. Já em 2019 verificou-se a ocorrência de 113 assassinatos de indígenas. Em relação 

ano de 2018, o CIMI registrou 50 vítimas de assassinato indígena. Quanto a 2017, o CIMI 

registrou 68 vítimas de assassinato de pessoa indígena. Em 2016, os dados coletados pelo 

CIMI indicam a ocorrência de 56 assassinatos. Por fim, o Conselho Indigenista Missionário 

registrou em 2015 a ocorrência de 52 casos de assassinatos e, em 2014, observou-se a 

ocorrência de 70 vítimas. 

Colocados em um simples gráfico indicando a progressão dos casos de assassinatos de 

indígenas brasileiros registrados pelo CIMI de 2014 a 2024, os dados ficam assim estruturados: 

 

186



 

Tendo como referência os anos de 2013, quando o marco temporal foi institucionalizado 

pelo STF, e 2014, ano imediatamente após, observa-se um salto de 53 homicídios para 70, o 

que representa um aumento de aproximadamente 40%.  

Outro salto considerável se observa entre os anos de 2016 e 2017, fim do governo Dilma 

e início do governo Temer, e também ano do PARECER N. 001/2017/GAB/CGU/AGU a 

Advocacia Geral da União recomendou que a Administração Pública Federal aplicasse a 

decisão do STF em todos os seus órgãos. Observa-se também um aumento exponencial no 

número de mortes de indígenas entre os anos de 2018 e 2019, ano de mais uma mudança de 

governo e período em que tem o início o governo Bolsonaro. 

No ano de 2023, o relatório do CIMI sobre a violência aponta que o ano, marcado pela 

tramitação e aprovação da lei do Marco Temporal, teve um aumento de 15,5% nos assassinatos 

de indígenas em relação a 2022. 

Tendo como referência o ano de 2013, ano da elaboração da tese do marco temporal, 

em que o relatório registra 53 vítimas de assassinato no Brasil, e 2024, onde foram registrados 

211 assassinatos de indígenas brasileiros, observa-se que o número de homicídios de indígenas 

quadruplicou nos 10 anos de discussão sobre a tese do marco temporal. 

 

53 70 54 56 68 50

113

182 176 180
208 211

2013 2014 2015 2016 2017 2018 2019 2020 2021 2022 2023 2024

NÚMERO DE ASSASSINATOS DE 
INDÍGENAS NOS BRASIL

187



 

Entre tantos avanços constitucionais para a preservação e proteção dos povos 

tradicionais, a lei 14.701/2023 se torna um dos temas mais importantes e polêmicos para o 

futuro dos povos indígenas no Brasil. A aprovação dessa lei não significa apenas uma mudança 

no arcabouço legal, mas está diretamente atrelada ao aumento da violência e dos conflitos em 

terras indígenas e comunidades tradicionais. A lei, ao estabelecer que a demarcação de terras 

se restringe àquelas ocupadas em 5 de outubro de 1988, gera uma profunda insegurança jurídica 

que tem consequências diretas e trágicas no cotidiano dessas populações. 

Ao ignorar as ocupações ancestrais, a lei, legitima, ou ao menos oferece uma 

justificativa legal, para que invasores (como garimpeiros, grileiros e madeireiros) se apossem 

de terras que, por direito, pertencem às comunidades. Com a falta de demarcação e fiscalização, 

os territórios ficam vulneráveis, expondo as comunidades a todo tipo de violência e a um ciclo 

de insegurança que compromete não apenas seu bem-estar físico, mas também sua subsistência 

e a preservação de sua cultura. 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS: 

A análise da violência contra os povos indígenas sob a perspectiva de seu vínculo com 

a questão da terra revela um cenário complexo e urgente no Brasil. A pesquisa demonstrou que 

a violência não é um fenômeno isolado, mas uma manifestação estrutural de um conflito 

histórico enraizado na formação do país, cujas raízes remontam ao genocídio e à espoliação 

colonial. A tese inicial se confirma: a persistência e o agravamento da violência estão 

intrinsecamente ligados à omissão do Estado na demarcação de terras e à priorização de um 

modelo econômico que ignora os direitos desses grupos. 

188



O estudo evidenciou que, apesar de um arcabouço legal que, em tese, garante direitos 

territoriais e culturais - com destaque para a Constituição de 1988, o Decreto nº 6.040/2007 e a 

Convenção 169 da OIT -, a efetivação dessas garantias é sabotada por pressões políticas e 

legislativas. A Lei 14.701/2023, que legitima a tese do Marco Temporal, surge como o ápice 

desse processo de retrocesso, criando uma insegurança jurídica que não apenas inviabiliza 

futuras demarcações, mas também fomenta a violência, como demonstram os crescentes e 

alarmantes dados de assassinatos e invasões. 

Lideranças indígenas e entidades de direitos humanos argumentam que a lei, ao 

restringir o direito à demarcação apenas às terras ocupadas até 1988, legitima a violência 

histórica e a retirada de povos de seus territórios. Essa percepção de "aval" do Estado para a 

apropriação de terras gerou um aumento nos conflitos e na violência contra as comunidades, 

inclusive homicídios. 

Diante desse cenário, a luta pela terra se revela indissociável da luta pela vida, pela 

memória, pela justiça social e pela sustentabilidade. As comunidades indígenas resistem não 

apenas para garantir a posse de seu território físico, mas para preservar sua identidade, suas 

tradições e seu papel fundamental na conservação ambiental. A pesquisa reforça a necessidade 

de que o tema seja colocado em pauta na sociedade, para além do ambiente acadêmico, a fim 

de sensibilizar a opinião pública sobre a urgência de políticas públicas eficazes. A proteção dos 

direitos territoriais e a defesa dos povos e comunidades tradicionais não são apenas uma questão 

de dignidade humana, mas uma estratégia crucial para a construção de um futuro mais justo, 

equitativo e sustentável para todo o país. 

Esse contexto exige uma atuação multifacetada e coordenada da sociedade civil, do 

poder judiciário e dos órgãos de governo. É imperativo que se fortaleçam as políticas de 

fiscalização e de combate aos crimes ambientais e fundiários, que se agilizem os processos de 

demarcação de terras e que se garanta a segurança jurídica e física das comunidades. A 

educação, a sensibilização da sociedade e o apoio a iniciativas de autogestão e de economia 

solidária dessas comunidades são passos essenciais para desconstruir o histórico de 

marginalização e violência. A superação do conflito agrário e a promoção de uma coexistência 

respeitosa e harmoniosa entre os diferentes modos de vida são, portanto, um desafio 

fundamental para a democracia brasileira, reafirmando que a luta pela terra é a base para a 

construção de um país mais inclusivo e soberano. 

 

REFERÊNCIAS: 

189



A violência contra as pessoas defensoras da terra e do meio ambiente. Disponível em: 

<https://globalwitness.org/pt/campaigns/land-and-environmental-defenders/vozes-

silenciadas/>. Acesso em: 17 ago. 2025. 

APIB – Articulação dos Povos Indígenas. Página inicial. Disponível em: 

<https://apiboficial.org/>. Acesso em: 10 ago. 2025. 

BRASIL. Lei n° 14.701/2023, de 20 de outubro de 2023. Dispõe sobre o reconhecimento, a 

demarcação, o uso e a gestão de terras indígenas. Disponível em: 

<https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2023-2026/2023/lei/l14701.htm>. Acesso em 14 

ago. 2025 

CDESC – Centro de Estudos sobre Drogas e Desenvolvimento Social Comunitário. Tráfico de 

drogas na Amazônia e efeitos no meio ambiente - uma análise exploratória: relatório 

final/elaboração Claudio Dantas Monteiro ... [et al.]; coordenação Bárbara Diniz Caldeira – 

Brasília: Centro de Estudos sobre Drogas e Desenvolvimento Social Comunitário (Cdesc), 

2025. 

CIMI – Conselho Indigenista Missionário. Relatório Violência Contra os Povos Indígenas 

no Brasil – Dados de 2024 / Conselho Indigenista Missionário. 22.ed. - Brasília: Conselho 

Indigenista Missionário, 2025. Disponível em: <https://cimi.org.br/observatorio-da-

violencia/edicoes-anteriores/>. Acesso em 18 ago. 2025. 

CIMI – Conselho Indigenista Missionário. Relatório Violência Contra os Povos Indígenas 

no Brasil – Dados de 2023 / Conselho Indigenista Missionário. 21.ed. - Brasília: Conselho 

Indigenista Missionário, 2024. Disponível em: <https://cimi.org.br/observatorio-da-

violencia/edicoes-anteriores/>. Acesso em 18 ago. 2025. 

CIMI – Conselho Indigenista Missionário. Relatório Violência Contra os Povos Indígenas 

no Brasil – Dados de 2022 / Conselho Indigenista Missionário. 20.ed. - Brasília: Conselho 

Indigenista Missionário, 2023. Disponível em: <https://cimi.org.br/observatorio-da-

violencia/edicoes-anteriores/>. Acesso em 18 ago. 2025. 

CIMI – Conselho Indigenista Missionário. Relatório Violência Contra os Povos Indígenas 

no Brasil – Dados de 2021 / Conselho Indigenista Missionário. 19.ed. - Brasília: Conselho 

Indigenista Missionário, 2022. Disponível em: <https://cimi.org.br/observatorio-da-

violencia/edicoes-anteriores/>. Acesso em 18 ago. 2025. 

CIMI – Conselho Indigenista Missionário. Relatório Violência Contra os Povos Indígenas 

no Brasil – Dados de 2020 / Conselho Indigenista Missionário. 18.ed. - Brasília: Conselho 

Indigenista Missionário, 2021. Disponível em: <https://cimi.org.br/observatorio-da-

violencia/edicoes-anteriores/>. Acesso em 18 ago. 2025. 

190



CIMI – Conselho Indigenista Missionário. Relatório Violência Contra os Povos Indígenas 

no Brasil – Dados de 2019 / Conselho Indigenista Missionário. 17.ed. - Brasília: Conselho 

Indigenista Missionário, 2020. Disponível em: <https://cimi.org.br/observatorio-da-

violencia/edicoes-anteriores/>. Acesso em 18 ago. 2025. 

CIMI – Conselho Indigenista Missionário. Relatório Violência Contra os Povos Indígenas 

no Brasil – Dados de 2018 / Conselho Indigenista Missionário. 16.ed. - Brasília: Conselho 

Indigenista Missionário, 2019. Disponível em: <https://cimi.org.br/observatorio-da-

violencia/edicoes-anteriores/>. Acesso em 18 ago. 2025. 

CIMI – Conselho Indigenista Missionário. Relatório Violência Contra os Povos Indígenas 

no Brasil – Dados de 2017 / Conselho Indigenista Missionário. 15.ed. - Brasília: Conselho 

Indigenista Missionário, 2018. Disponível em: <https://cimi.org.br/observatorio-da-

violencia/edicoes-anteriores/>. Acesso em 18 ago. 2025. 

CIMI – Conselho Indigenista Missionário. Relatório Violência Contra os Povos Indígenas 

no Brasil – Dados de 2016 / Conselho Indigenista Missionário. 14.ed. - Brasília: Conselho 

Indigenista Missionário, 2017. Disponível em: <https://cimi.org.br/observatorio-da-

violencia/edicoes-anteriores/>. Acesso em 18 ago. 2025. 

CIMI – Conselho Indigenista Missionário. Relatório Violência Contra os Povos Indígenas 

no Brasil – Dados de 2015 / Conselho Indigenista Missionário. 13.ed. - Brasília: Conselho 

Indigenista Missionário, 2016. Disponível em: <https://cimi.org.br/observatorio-da-

violencia/edicoes-anteriores/>. Acesso em 18 ago. 2025. 

CIMI – Conselho Indigenista Missionário. Relatório Violência Contra os Povos Indígenas 

no Brasil – Dados de 2014 / Conselho Indigenista Missionário. 12.ed. - Brasília: Conselho 

Indigenista Missionário, 2015. Disponível em: <https://cimi.org.br/observatorio-da-

violencia/edicoes-anteriores/>. Acesso em 18 ago. 2025. 

CIMI – Conselho Indigenista Missionário. Relatório Violência Contra os Povos Indígenas 

no Brasil – Dados de 2013 / Conselho Indigenista Missionário. 11.ed. - Brasília: Conselho 

Indigenista Missionário, 2014. Disponível em: <https://cimi.org.br/observatorio-da-

violencia/edicoes-anteriores/>. Acesso em 18 ago. 2025. 

EBC. Conflito pela terra é causa de um terço das mortes de quilombolas. Disponível em: 

<https://agenciabrasil.ebc.com.br/direitos-humanos/noticia/2024-09/conflito-pela-terra-e-

causa-de-um-terco-das-mortes-de-quilombolas>. Acesso em: 15 ago. 2025. 

FBSP - Fórum Brasileiro de Segurança Pública. Anuário Brasileiro de Segurança Pública / 

Fórum Brasileiro de Segurança Pública. São Paulo: FBSP, 2025. 

191



GOMES, Laurentino. Escravidão: Do primeiro leilão de cativos em Portugal até a morte 

de Zumbi dos Palmares. Rio de Janeiro: Globo Livros, 2019. 

LEFF, Enrique. Ecologia, capital e cultura: racionalidade ambiental, democracia 

participativa e desenvolvimento sustentável. Blumenau: Ed. da FURB, 2000. 

Marco Temporal. Disponível em: <https://apiboficial.org/marco-temporal/>. Acesso em: 7 

ago. 2025. 

MCSWEENEY, Kendra; PEARSON, Zoe. “Prying native people from native lands: narco 

business in Honduras”, NACLA Report on the Americas, vol. 46, No. 4 (2013). 

ONU- Nações Unidas. 5 maneiras que os povos indígenas estão ajudando o mundo a 

alcançar a #FomeZero. Disponível em: <https://news.un.org/pt/story/2019/08/1683741>. 

Acesso em: 17 ago. 2025. 

UNODC – United Nations Office on Drugs and Crime. World Drug Report 2016 (United 

Nations publication, Sales No. E.16.XI.7). 

192


