
XXXII CONGRESSO NACIONAL DO 
CONPEDI SÃO PAULO - SP

DIREITO INTERNACIONAL DOS DIREITOS 
HUMANOS I

ANA CLÁUDIA RUY CARDIA

ROGERIO BORBA



Copyright © 2025 Conselho Nacional de Pesquisa e Pós-Graduação em Direito 

Todos os direitos reservados e protegidos. Nenhuma parte destes anais poderá ser reproduzida ou transmitida 
sejam quais forem os meios empregados sem prévia autorização dos editores. 

Diretoria – CONPEDI 
Presidente - Profa. Dra. Samyra Haydêe Dal Farra Naspolini - FMU – São Paulo 
Diretor Executivo - Prof. Dr. Orides Mezzaroba - UFSC – Santa Catarina 
Vice-presidente Norte - Prof. Dr. Jean Carlos Dias - Cesupa – Pará 
Vice-presidente Centro-Oeste - Prof. Dr. José Querino Tavares Neto - UFG – Goiás 
Vice-presidente Sul - Prof. Dr. Leonel Severo Rocha - Unisinos – Rio Grande do Sul 
Vice-presidente Sudeste - Profa. Dra. Rosângela Lunardelli Cavallazzi - UFRJ/PUCRio – Rio de Janeiro 
Vice-presidente Nordeste - Prof. Dr. Raymundo Juliano Feitosa - UNICAP - Pernambuco 
 
Representante Discente: Prof. Dr. Abner da Silva Jaques - UPM/UNIGRAN - Mato Grosso do Sul 

Conselho Fiscal: 
Prof. Dr. José Filomeno de Moraes Filho - UFMA - Maranhão 
Prof. Dr. Caio Augusto Souza Lara - SKEMA/ESDHC/UFMG - Minas Gerais  
Prof. Dr. Valter Moura do Carmo - UFERSA - Rio Grande do Norte 
Prof. Dr. Fernando Passos – UNIARA - São Paulo 
Prof. Dr. Edinilson Donisete Machado - UNIVEM/UENP - São Paulo 
Secretarias 
Relações Institucionais: 
Prof. Dra. Claudia Maria Barbosa - PUCPR - Paraná 
Prof. Dr. Heron José de Santana Gordilho - UFBA - Bahia 
Profa. Dra. Daniela Marques de Moraes - UNB - Distrito Federal 
Comunicação: 
Prof. Dr. Robison Tramontina - UNOESC - Santa Catarina 
Prof. Dr. Liton Lanes Pilau Sobrinho - UPF/Univali - Rio Grande do Sul 
Prof. Dr. Lucas Gonçalves da Silva - UFS - Sergipe 
Relações Internacionais para o Continente Americano: 
Prof. Dr. Jerônimo Siqueira Tybusch - UFSM - Rio Grande do Sul 
Prof. Dr. Paulo Roberto Barbosa Ramos - UFMA - Maranhão 
Prof. Dr. Felipe Chiarello de Souza Pinto - UPM – São Paulo 
Relações Internacionais para os demais Continentes: 
Profa. Dra. Gina Vidal Marcilio Pompeu - UNIFOR - Ceará 
Profa. Dra. Sandra Regina Martini - UNIRITTER / UFRGS - Rio Grande do Sul 
Profa. Dra. Maria Claudia da Silva Antunes de Souza - UNIVALI – Santa Catarina 
Educação Jurídica 
Profa. Dra. Viviane Coêlho de Séllos Knoerr - Unicuritiba - PR 
Prof. Dr. Rubens Beçak - USP - SP 
Profa. Dra. Livia Gaigher Bosio Campello – UFMS – MS 
Eventos: 
Prof. Dr. Yuri Nathan da Costa Lannes - FDF - São Paulo 
Profa. Dra. Norma Sueli Padilha - UFSC - Santa Catarina 
Prof. Dr. Juraci Mourão Lopes Filho - UNICHRISTUS - Ceará 

Comissão Especial 
Prof. Dr. João Marcelo de Lima Assafim - UFRJ - RJ 
Profa. Dra. Maria Creusa De Araújo Borges - UFPB - PB 
Prof. Dr. Antônio Carlos Diniz Murta - Fumec - MG 
Prof. Dr. Rogério Borba - UNIFACVEST - SC 

   D597 
          Direito internacional dos direitos humanos I[Recurso eletrônico on-line] organização CONPEDI 
             Coordenadores: Ana Cláudia Ruy Cardia, Rogerio Borba – Florianópolis: CONPEDI, 2025. 

                Inclui bibliografia 
ISBN: 978-65-5274-321-3 
Modo de acesso: www.conpedi.org.br em publicações 
Tema: Os Caminhos Da Internacionalização E O Futuro Do Direito 

     1. Direito – Estudo e ensino (Pós-graduação) – Encontros Nacionais. 2. Direito internacional. 3. Direitos humanos. XXXII 
Congresso Nacional do CONPEDI São Paulo - SP (4: 2025: Florianópolis, Brasil).  

CDU: 34 

          Conselho Nacional de Pesquisa 
           e Pós-Graduação em Direito Florianópolis 

Santa Catarina – Brasil 
www.conpedi.org.br 



XXXII CONGRESSO NACIONAL DO CONPEDI SÃO PAULO - SP

DIREITO INTERNACIONAL DOS DIREITOS HUMANOS I

Apresentação

O XXXII Congresso Nacional do CONPEDI, realizado entre os dias 26, 27 e 28 de 

novembro de 2025, na Universidade Presbiteriana Mackenzie, proporcionou um ambiente 

fértil para debates acadêmicos e jurídicos de grande relevância. Sob o tema “Os caminhos da 

internacionalização e o futuro do Direito”, pesquisadores dos programas de pós-graduação 

em Direito se reuniram em São Paulo, para socializar suas pesquisas e promover o 

conhecimento avançado sobre situações concretas as quais exigem possíveis respostas na 

perspectiva da inovação jurídica. Nesse cenário, o GT DIREITO INTERNACIONAL DOS 

DIREITOS HUMANOS I objetivou promover a socialização das pesquisas jurídicas, 

desenvolvidas nos programas de pós-graduação e na graduação no Brasil, com ênfase na 

internacionalização e com aporte em debate qualificado, coordenado pelos professores 

doutores Ana Claudia Ruy Cardia (Universidade Presbiteriana Mackenzie) e Rogerio Borba 

da Silva (Centro Universitário Facvest). Ressalta-se, nesse debate, a configuração de uma 

agenda de investigação alimentada pelas demandas contemporâneas que emergem das 

necessidades de proteção internacional das pessoas vulneráveis em contextos de violações de 

direitos humanos, como é o caso dos impactos das mudanças climáticas e da não proteção do 

meio ambiente. Evidencia-se, nessa agenda, que os temas clássicos são, também, revisitados 

com a adoção de novas abordagens teórico-metodológicas e, simultaneamente, novas 

temáticas emergem, exigindo soluções doutrinárias, jurisprudenciais e normativas.

Boa leitura!

Profa. Dra. Ana Claudia Ruy Cardia (Universidade Presbiteriana Mackenzie)

Prof. Dr. Rogerio Borba da Silva (Centro Universitário Facvest)



UMA ANÁLISE CRÍTICA DOS DIREITOS HUMANOS A PARTIR DA RELAÇÃO 
ENTRE FORMA E CONTEÚDO: A TENSÃO ENTRE UNIVERSALISMO E 

MULTICULTURALISMO

A CRITICAL ANALYSIS OF HUMAN RIGHTS FROM THE RELATIONSHIP 
BETWEEN FORM AND CONTENT: THE TENSION BETWEEN UNIVERSALISM 

AND MULTICULTURALISM

Hirlem Nascimento de Alencar
Marcio Flavio Lins De Albuquerque E Souto

Mateus Ferreira de Almeida Lima

Resumo

Este artigo realiza uma análise crítica dos direitos humanos, focando na intrínseca relação 

entre sua forma normativa e seu conteúdo material, bem como na persistente tensão entre as 

perspectivas universalista e multiculturalista. A partir de uma revisão bibliográfica crítica, 

incluindo os trabalhos de autores como Norberto Bobbio, Karl Marx, Boaventura de Sousa 

Santos, e análise de fontes primárias e secundárias, investiga-se como o formalismo jurídico 

pode obscurecer desigualdades concretas e como a pretensão de universalidade entra em 

conflito com a diversidade cultural. Argumenta-se que a dicotomia forma/conteúdo e a 

tensão universalismo/multiculturalismo não são problemas separados, mas aspectos 

interligados que desafiam a fundamentação e, principalmente, a efetivação dos direitos 

humanos. Discute-se as limitações tanto do universalismo abstrato quanto do relativismo 

cultural radical, explorando propostas de diálogo intercultural e sínteses como o 

universalismo de confluência e a hermenêutica diatópica. Conclui-se que uma compreensão 

crítica dos direitos humanos exige a superação de abordagens simplistas, reconhecendo sua 

historicidade, seu caráter político e a necessidade de contextualização para alcançar uma 

efetividade que respeite tanto a dignidade humana universal quanto a pluralidade cultural

Palavras-chave: Direitos humanos, Universalismo, Multiculturalismo, Forma jurídica, 
Conteúdo material

Abstract/Resumen/Résumé

This article provides a critical analysis of human rights, focusing on the intrinsic relationship 

between their normative form and material content, as well as the persistent tension between 

universalist and multiculturalist perspectives. Based on a critical literature review, including 

the works of authors such as Norberto Bobbio, Karl Marx, Boaventura de Sousa Santos, and 

analysis of primary and secondary sources, it investigates how legal formalism can obscure 

concrete inequalities and how the claim to universality conflicts with cultural diversity. It is 

argued that the form/content dichotomy and the universalism/multiculturalism tension are not 

separate problems, but interconnected aspects that challenge the foundation and, especially, 

the realization of human rights. The limitations of both abstract universalism and radical 

211



cultural relativism are discussed, exploring proposals for intercultural dialogue and syntheses 

such as confluent universalism and diatopical hermeneutics. It concludes that a critical 

understanding of human rights requires overcoming simplistic approaches, recognizing their 

historicity, political character, and the need for contextualization to achieve effectiveness that 

respects both universal human dignity and cultural plurality.

Keywords/Palabras-claves/Mots-clés: Human rights, Universalism, Multiculturalism, Legal 
form, Material content

212



 

1 INTRODUÇÃO 

 

A contemporaneidade assiste a uma centralidade sem precedentes do discurso sobre os 

direitos humanos. Elevados à condição de paradigma ético e referencial normativo para a 

ordem global, especialmente após os traumas das guerras mundiais e a subsequente criação de 

um sistema internacional de proteção, os direitos humanos permeiam debates políticos, sociais 

e acadêmicos em escala planetária (Piovesan, 2012; Gomes, 2017).  

No entanto, essa aparente hegemonia discursiva coexiste com controvérsias teóricas e 

desafios práticos que questionam seus fundamentos, seu alcance e, sobretudo, sua capacidade 

de se traduzir em realidade concreta para todos os indivíduos e povos. Longe de ser um 

campo pacificado, a teoria e a prática dos direitos humanos revelam-se um terreno fértil para 

tensões, paradoxos e críticas contundentes.  

Este artigo propõe-se a realizar uma análise crítica dos direitos humanos, mergulhando 

em duas de suas mais intrincadas e persistentes problemáticas: a relação dialética entre sua 

forma normativa e seu conteúdo material, e a tensão entre as aspirações universalistas e as 

demandas multiculturalistas.  

Argumenta-se aqui que estas não são questões isoladas, mas sim dimensões 

interconectadas que se influenciam mutuamente e desafiam a própria concepção e a 

possibilidade de efetivação dos direitos humanos no século XXI.  

A investigação busca desvelar como o formalismo inerente a muitas formulações 

jurídicas pode, paradoxalmente, obscurecer ou mesmo legitimar desigualdades materiais e 

opressões concretas, e como a pretensão de universalidade, muitas vezes ancorada em 

pressupostos etnocêntricos, colide frontalmente com a inegável pluralidade de culturas, 

valores e concepções de dignidade que caracterizam o cenário global. 

Não obstante, em face das crescentes demandas por reconhecimento cultural e das 

persistentes reivindicações de direitos universais, observa-se um impasse conceitual e prático 

no campo dos direitos humanos: a forma normativa universalista, concebida para garantir 

direitos iguais a todos os indivíduos, tende a neutralizar ou marginalizar conteúdos culturais 

específicos; ao mesmo tempo, abordagens meramente multiculturalistas, que privilegiam o 

reconhecimento de identidades particulares, podem fragmentar o sentido de universalidade e 

permitir a legitimação de práticas opressoras sob o manto da diferença.  

Nesta senda, a problemática que embasa o presente artigo esteia-se nos seguintes 

questionamentos: De que modo a tensão dialética entre a forma, entendida como a estrutura 

abstrata e universal dos direitos humanos, e o conteúdo, compreendido como as demandas 

213



 

concretas e culturalmente situadas por justiça e reconhecimento, influencia as possibilidades e 

os limites da concretização efetiva desses direitos em contextos pluriculturais?. 

A relevância desta análise reside na necessidade de se superar abordagens 

simplificadoras ou dogmáticas que frequentemente dominam o debate sobre direitos humanos. 

Seja a defesa acrítica de um universalismo abstrato que ignora contextos e especificidades 

culturais, seja a aceitação passiva de um relativismo cultural que pode servir de escudo para 

violações inaceitáveis, ambas as posturas se mostram insuficientes para lidar com a 

complexidade do real.  

Como adverte Bobbio (1992), embora a questão da fundamentação filosófica possa 

parecer secundária diante do desafio premente da efetivação, uma compreensão crítica das 

bases, das contradições e dos limites dos direitos humanos é indispensável para orientar a 

ação política e jurídica em busca de uma proteção mais justa e eficaz da dignidade humana 

em sua diversidade. 

O objetivo geral deste trabalho é, portanto, analisar criticamente os direitos humanos 

sob a ótica da relação forma/conteúdo e da tensão universalismo/multiculturalismo, 

explorando suas interconexões e implicações para a teoria e a prática. Para tanto, adota-se 

uma metodologia baseada em pesquisa bibliográfica e documental, com uma abordagem 

crítico-analítica.  

Serão mobilizados os aportes teóricos de autores fundamentais para o debate, como 

Norberto Bobbio, Karl Marx, Boaventura de Sousa Santos, Joaquín Herrera Flores, Bhikhu 

Parekh, Jack Donnelly, além de juristas e filósofos brasileiros que têm contribuído 

significativamente para a reflexão sobre o tema, como Flávia Piovesan, Enoque Feitosa 

Sobreira Filho, Antônio Carlos Wolkmer, entre outros.  

A análise buscará não apenas expor as diferentes posições, mas também colocá-las em 

diálogo e tensão, evidenciando suas convergências, divergências e limitações. 

Para alcançar tal objetivo, o artigo está estruturado da seguinte forma: após esta 

introdução, a segunda seção aprofunda a discussão sobre a relação entre forma jurídica e 

conteúdo material nos direitos humanos, abordando a crítica ao formalismo, a perspectiva 

marxista sobre direito e ideologia, e a demanda por efetividade e justiça material.  

A terceira seção dedica-se a esmiuçar a tensão entre universalismo e 

multiculturalismo, apresentando os fundamentos e as críticas a ambas as perspectivas e 

analisando como essa tensão se manifesta na própria relação entre forma e conteúdo.  

214



 

A quarta seção explora possíveis caminhos para o diálogo intercultural e a superação 

da dicotomia, discutindo propostas como a hermenêutica diatópica e o universalismo de 

confluência, e ressaltando a centralidade da práxis e do contexto.  

Por fim, a conclusão sintetiza os principais argumentos, reafirma a necessidade de uma 

abordagem crítica e contextualizada, e aponta para os desafios persistentes na busca pela 

efetivação dos direitos humanos em um mundo plural.  

Espera-se, com este percurso, contribuir para uma reflexão mais nuançada e crítica 

sobre os direitos humanos, reconhecendo sua importância como conquista histórica, mas 

também suas ambiguidades e os desafios constantes para que se tornem, de fato, instrumentos 

de emancipação e dignidade para toda a humanidade. 

Nesta plausibilidade, parte-se da Hipótese de que se a forma universalista dos direitos 

humanos operar de maneira excessivamente abstrata e desvinculada de demandas culturais 

específicas (conteúdos concretos), então ela não apenas subdimensiona as necessidades de 

grupos minoritários, mas também reforça estruturas de dominação simbólica; contudo, se for 

mediada por processos interpretativos interculturais (hermenêutica diatópica), a forma poderá 

ser ressignificada de modo a incorporar conteúdo diversos, ampliando o potencial 

emancipatório e prático dos direitos humanos. 

 

2 A FORMA JURÍDICA E O CONTEÚDO MATERIAL DOS DIREITOS HUMANOS 

 

A análise crítica dos direitos humanos não pode prescindir de um exame aprofundado 

da relação intrínseca e, por vezes, contraditória, entre sua forma normativa e seu conteúdo 

material.  

A forma refere-se à estrutura legal, aos enunciados normativos, às declarações de 

direitos e garantias que, frequentemente, se apresentam com um caráter abstrato e 

universalizante. O conteúdo, por sua vez, diz respeito à substância desses direitos, à sua 

capacidade de se traduzir em condições concretas de vida digna, justiça social e emancipação 

para os indivíduos e grupos sociais.  

A tensão entre esses dois polos é um fio condutor essencial para compreender as 

potencialidades e os limites dos direitos humanos na contemporaneidade. 

A compreensão crítica dos direitos humanos, particularmente no que tange à tensão 

entre suas aspirações universalistas e as demandas por reconhecimento cultural, exige um 

exame preliminar da própria estrutura do fenômeno jurídico, especificamente a relação 

complexa e muitas vezes contraditória entre sua forma e seu conteúdo. 

215



 

A forma jurídica, enquanto abstração de dispositivos normativos, opera segundo a 

lógica da “generalidade” e da “neutralidade” que, em tese, asseguraria a igualdade de todos os 

sujeitos de direito. Contudo, como observa Feitosa, esse caráter supostamente a-histórico da 

forma é antes “um construto histórico, produto das relações de poder capitalistas, que mascara 

as desigualdades estruturais sob o verniz da universalidade” (Feitosa, 2017, p. 110). Em 

outras palavras, a universalização formal do direito pode virar um “mecanismo de 

invisibilização” das reais necessidades de grupos subalternos, pois extrai os dispositivos 

normativos de seu contexto social e cultural concreto. 

Por sua vez, o conteúdo do direito incorpora as demandas materiais e simbólicas que 

emergem do “chão concreto” das relações sociais (Feitosa, 2017, p. 115). É nele que se 

expressam reivindicações por moradia, trabalho digno, reconhecimento étnico e de gênero. 

Porém, se a forma permanece impermeável a esses conteúdos, corre-se o risco de legitimar 

apenas “um formalismo vazio” — definição usada por Candau para criticar o direito liberal, 

que “colore de universal algo que, na verdade, reflete o particularismo ocidental” (Candau, 

2008, p. 45). A dialética entre forma e conteúdo, portanto, não se esgota em oposição, mas em 

constante tensionamento: a forma molda e seleciona o conteúdo, ao passo que este pressiona e 

reconfigura a forma. 

A forma jurídica não existe no vácuo, mas está intrinsecamente ligada à necessidade 

de concretização, de responder às demandas que emergem do “chão concreto” das relações 

sociais (Feitosa, 2017, p. 115). É na mediação interpretativa que a forma se abre ao conteúdo, 

possibilitando que a norma abstrata receba “espessura” praxis, seja por decisões judiciais que 

acolhem especificidades culturais, seja por políticas públicas sensíveis às realidades locais. 

Desta forma, evidenciamos que a forma juridicamente abstrata interage de modo 

paradoxal com o conteúdo social concreto, ora o invisibilizando, ora sendo pressionada a 

ressignificá-lo.  

 

2.1. A Crítica ao Formalismo nos Direitos Humanos: Da Promessa à Efetividade 

 

Uma das críticas mais recorrentes direcionadas ao discurso e à prática dos direitos 

humanos reside em seu caráter predominantemente formal. As declarações solenes, os 

tratados internacionais e as constituições nacionais proclamam um vasto elenco de direitos, 

mas sua existência no plano normativo frequentemente não corresponde a uma realidade 

vivida pelos sujeitos de direito.  

216



 

Norberto Bobbio (1992; 2014), argumenta que o problema fundamental dos direitos 

humanos em nossa época não é mais o de justificá-los filosoficamente, mas sim o de protegê-

los e efetivá-los politicamente.  

Para Bobbio, a questão passou do plano filosófico para o político, do debate sobre o 

fundamento para a busca por garantias e mecanismos de implementação. 

A crítica ao formalismo evidencia o hiato entre a promessa inscrita na norma e a 

realidade social. Direitos como a igualdade perante a lei, a liberdade de expressão ou o direito 

a um julgamento justo, embora formalmente assegurados, podem coexistir com profundas 

desigualdades sociais, econômicas e culturais, com a censura velada ou explícita, e com 

sistemas judiciais inacessíveis ou enviesados.  

Feitosa (2010), ao discutir a cidadania e o desenvolvimento, aponta para a 

insuficiência de uma cidadania meramente formal, desvinculada das condições materiais que 

permitem seu exercício pleno.  

A forma jurídica, isolada de seu conteúdo social e material, corre o risco de se tornar 

uma abstração vazia, uma “promessa não cumprida” que mascara a ausência de 

transformações efetivas nas estruturas de poder e dominação (Feitosa, 2010). 

Essa crítica não implica negar a importância da forma jurídica. A positivação dos 

direitos, sua inscrição em textos legais e constitucionais, representa uma conquista histórica 

fundamental, fruto de longas lutas sociais (Pereira, 2019).  

A forma estabelece um parâmetro, um ideal a ser perseguido, e oferece ferramentas 

para a reivindicação e a proteção. Contudo, a análise crítica exige que se vá além da superfície 

normativa, questionando em que medida essa forma corresponde a um conteúdo substancial e 

como ela interage com as condições materiais de existência dos indivíduos. 

A crítica marxista oferece uma chave de leitura particularmente incisiva para 

desvendar a relação entre forma e conteúdo no direito, incluindo os direitos humanos. Para 

Marx, o direito não é uma entidade autônoma ou neutra, mas sim uma superestrutura que 

emerge das relações de produção materiais de uma determinada sociedade e, ao mesmo 

tempo, atua sobre elas (Feitosa, 2017a).  

A forma jurídica, especialmente no capitalismo, cumpre uma dupla função: ela 

expressa as relações sociais dominantes (como a propriedade privada e a troca de 

mercadorias) e, simultaneamente, oculta a exploração e a dominação inerentes a essas 

relações. 

Na análise de Marx sobre a Declaração dos Direitos do Homem e do Cidadão de 1789, 

exposta em "A Questão Judaica" (Marx, 2005, Apud Gomes, 2017), evidencia-se essa 

217



 

dualidade. Os "direitos do homem" (liberdade, propriedade, segurança, igualdade formal) são 

apresentados como universais e naturais, mas, na prática, correspondem aos direitos do 

indivíduo burguês, egoísta, separado da comunidade e focado em seus interesses privados.  

A liberdade proclamada é, fundamentalmente, a liberdade de possuir e dispor da 

propriedade privada; a igualdade é a igualdade formal perante o mercado e a lei, que mascara 

a desigualdade real entre proprietários e não proprietários dos meios de produção.  

A forma universalizante dos direitos humanos, nessa perspectiva, serve para legitimar 

uma ordem social particular, a sociedade burguesa, apresentando seus valores e interesses 

como se fossem os da humanidade em geral. 

Feitosa (2017b), ao discutir a crítica marxista ao direito, reforça a ideia de que o 

discurso jurídico funciona como justificação da dominação classista. A interpretação e a 

argumentação jurídica, longe de serem atividades neutras em busca de uma verdade objetiva, 

operam dentro de um quadro ideológico que tende a reproduzir as relações de poder 

existentes.  

De acordo com supracitado autor, a interpretação e a argumentação jurídica, longe de 

serem atividades neutras em busca de uma verdade objetiva, operam dentro de um quadro 

ideológico que tende a reproduzir as relações de poder existentes.  

A própria forma do direito, com sua pretensão de objetividade, neutralidade e 

universalidade, contribui para essa função de ocultamento das contradições sociais. Portanto, 

uma análise crítica dos direitos humanos, a partir dessa perspectiva, exige desvendar o 

conteúdo de classe e os interesses materiais que subjazem à sua forma normativa 

(Feitosa,2017b). 

 

2.2. A Demanda por Conteúdo: Efetivação e Justiça Material 

 

A constatação das limitações do formalismo e a crítica à função ideológica da forma 

jurídica convergem para uma demanda crescente por conteúdo nos direitos humanos. Isso se 

traduz, primeiramente, na já mencionada ênfase na efetividade.  

Não basta proclamar direitos; é preciso criar as condições políticas, sociais, 

econômicas e institucionais para que eles se realizem na prática (Bobbio, 1992; Pereira, 

2019).  

A efetivação torna-se, assim, o teste decisivo da validade e da relevância dos direitos 

humanos. Em segundo lugar, a demanda por conteúdo aponta para a necessidade de justiça 

material. A igualdade formal é insuficiente se não for acompanhada por medidas que visem 

218



 

reduzir as desigualdades reais. A liberdade abstrata perde sentido sem as condições materiais 

(educação, saúde, moradia, trabalho digno) que permitem seu exercício concreto. Neste 

sentido, os direitos econômicos, sociais e culturais (DESC) ganham centralidade, pois 

representam a dimensão material indispensável para a dignidade humana (Feitosa, 2010).  

A indivisibilidade e interdependência de todos os direitos humanos (civis, políticos, 

sociais, econômicos e culturais), afirmada em documentos como a Declaração de Viena 

(1993), reflete essa compreensão de que a forma (direitos civis e políticos) e o conteúdo 

(direitos sociais e econômicos) são inseparáveis. 

Contudo, a própria definição do que constitui o "conteúdo material" ou a "justiça 

social" não é isenta de disputas e tensões, especialmente quando confrontada com a 

diversidade cultural, tema que será explorado na próxima seção.  

A busca por um conteúdo substancial para os direitos humanos nos leva diretamente 

ao embate entre as pretensões universalistas e as reivindicações multiculturalistas. 

 

3. UNIVERSALISMO VERSUS MULTICULTURALISMO: FUNDAMENTOS, 

TENSÕES E CRÍTICAS 

 

A discussão sobre a relação entre forma e conteúdo nos direitos humanos torna-se 

ainda mais complexa quando confrontada com outra tensão que atravessa o campo: o embate 

entre as perspectivas universalista e multiculturalista (ou relativista cultural).  

Se a forma jurídica aspira frequentemente à universalidade, o conteúdo material dos 

direitos está inevitavelmente imerso em contextos culturais específicos.  

A pretensão de definir direitos válidos para toda a humanidade colide com a realidade 

da diversidade cultural e com a reivindicação de respeito às diferentes visões de mundo, 

sistemas morais e práticas sociais. Este capítulo explora os fundamentos, as críticas e as 

interconexões dessa tensão crucial. 

 

3.1. As Bases do Universalismo e Suas Contestações 

 

Desde a Declaração Universal de 1948, o universalismo dos direitos humanos se 

apresenta como herdeiro do jusnaturalismo iluminista, preocupando-se em garantir “atributos 

inatos do indivíduo, desvinculados de quaisquer circunstâncias culturais ou históricas” 

(Teófilo; Braga, 2010, p. 67). Essa ênfase na abstração visa salvaguardar o indivíduo contra 

arbitrariedades estatais, mas, como adverte Flores, gera um “universalismo de fachada” que, 

219



 

“ao ignorar a pluralidade de modos de vida, acaba por impor uma epistemologia única como 

padrão” (Flores, 2002, p. 15). 

Em sua forma normativa, o paradigma universalista busca formular direitos como 

normas gerais e impessoais, cujo alcance se pretende absoluto e transcultural. Contudo, essa 

mesma abstração acaba por ocultar o particularismo ocidental que lhe dá substância, gerando 

tensões e resistências nas práticas internacionais de proteção aos direitos humanos (Donnelly, 

2003) 

A perspectiva universalista sustenta a existência de direitos inerentes a todos os seres 

humanos, independentemente de sua origem, cultura, religião ou qualquer outra característica 

particular. Seus fundamentos são diversos, recorrendo frequentemente à ideia de uma 

dignidade humana intrínseca (Vianna, 2012; Pereira, 2019), a uma razão universal capaz de 

discernir princípios morais objetivos, ou a um direito natural que transcenderia as ordens 

jurídicas positivas (Bobbio, 2014).  

A Declaração Universal dos Direitos Humanos de 1948 é o marco emblemático dessa 

aspiração, buscando estabelecer um padrão comum de realização para todos os povos e 

nações (Moreira, 2017). 

O universalismo argumenta ser indispensável a existência de padrões mínimos para 

proteger a integridade e o bem-estar de todos os indivíduos contra arbitrariedades do Estado 

ou de grupos sociais, funcionando como um limite ético-normativo às práticas culturais 

(Piovesan, 2012). Nessa visão, certos valores, como a vida, a liberdade e a integridade física, 

seriam transculturais e inegociáveis. 

Contudo, o universalismo enfrenta contestações robustas. A crítica mais contundente 

aponta para seu potencial etnocentrismo, argumentando que a concepção dominante de 

direitos humanos reflete, em grande medida, valores e tradições específicas do Ocidente 

(judaico-cristãs, liberais, iluministas), que são então apresentados como universais (Barreto; 

Wasem, 2017; Vianna, 2012; Santos, 1997).  

A universalidade proclamada seria, na verdade, um "localismo globalizado", uma 

forma de imperialismo cultural que deslegitima ou marginaliza outras visões de mundo e 

sistemas normativos (Santos, 1997).  

A crítica marxista, já mencionada, também se insere aqui, ao desvelar o caráter 

burguês e abstrato do "homem universal" pressuposto pelas declarações liberais (Marx, 2005, 

Apud Gomes, 2017). 

Outra crítica reside na abstração do sujeito universal, que ignora as condições 

concretas, as identidades coletivas e as especificidades culturais que moldam a experiência 

220



 

humana. Ao focar no indivíduo abstrato, o universalismo pode ter dificuldade em lidar com 

direitos coletivos ou com as demandas por reconhecimento de grupos culturais minoritários. 

Assim, depreende-se que embora o universalismo aspire à igualdade formal, vimos 

que sua abstração pode servir de cobertura a particularismos hegemônicos. A partir de agora, 

será analisado o contraponto multiculturalista e seus riscos de fragmentação. 

 

3.2. O Relativismo Cultural e a Defesa da Diversidade 

 

Em contrapartida, o multiculturalismo reivindica direitos diferenciados, por exemplo, 

sobre terra ancestral ou práticas religiosas, como forma de “reparar a invisibilidade 

normativa” (Parekh, 1999, p. 130). No entanto, Teófilo e Braga alertam para o perigo do 

relativismo cultural extremo, que pode “legitimar violências internas a comunidades, sob o 

argumento de respeitar ‘tradições’” (Teófilo; Braga, 2010, p. 72).  

Em oposição ao universalismo, o relativismo cultural (ou multiculturalismo, em suas 

vertentes mais enfáticas na defesa da pluralidade) argumenta que os valores, as normas morais 

e os direitos são culturalmente construídos e, portanto, relativos a cada contexto social 

específico (Gomes, 2017; Moreira, 2017).  

A cultura é vista como a fonte primária, ou mesmo última, de validade para as regras 

de conduta (Donnelly, 2003). Nessa perspectiva, não existiria um padrão moral universal a 

partir do qual se possa julgar as práticas de outras culturas; cada sistema cultural deve ser 

compreendido em seus próprios termos. 

O relativismo cultural enfatiza a importância do respeito à diversidade e alerta contra a 

imposição de valores externos, vista como uma forma de violência simbólica e política 

(Vianna, 2012).  

Defende-se que a dignidade humana e o bem-estar podem ser concebidos e realizados 

de múltiplas formas, de acordo com as tradições e cosmovisões de cada povo. A própria ideia 

de "direitos humanos" seria uma construção ocidental, não necessariamente aplicável ou 

desejável em outros contextos culturais (Vianna, 2012). 

No entanto, o relativismo cultural também enfrenta críticas severas. O principal risco 

apontado é que ele pode servir como justificativa para violações graves da dignidade humana, 

ao imunizar práticas opressivas (como a mutilação genital feminina, casamentos forçados, 

sistemas de castas, etc.) sob o manto do respeito à tradição ou à cultura (Piovesan, 2012). A 

ausência de um padrão mínimo universalmente aceito dificulta o estabelecimento de limites e 

a condenação de práticas consideradas inaceitáveis pela comunidade internacional. 

221



 

Além disso, o relativismo radical pode levar ao imobilismo, impedindo a crítica 

interna e a luta por mudanças dentro de uma determinada cultura, uma vez que qualquer 

contestação poderia ser vista como uma traição aos valores tradicionais. Pode também gerar 

instabilidade e incerteza, dificultando a convivência e a cooperação em um mundo cada vez 

mais interconectado (Vianna, 2012). 

Portanto, observa-se que, embora o multiculturalismo corrija a invisibilidade cultural, 

seu relativismo extremo pode legitimar opressões internas.  

A seguir, será apresentada propostas de diálogo que buscam superar essa dicotomia. 

 

3.3. Intersecções: Como a Tensão Universalismo/Multiculturalismo Afeta a Relação 

Forma/Conteúdo 

 

Para superar essa polarização, Santos propõe a hermenêutica diatópica, método que 

busca “identificar equivalentes homeomórficos entre cosmovisões distintas, sem apagar suas 

especificidades” (Santos, 1997, p. 34). Ao combinar o núcleo mínimo de direitos universais 

com “processos interculturais de interpretação colaborativa”, constrói-se um ‘universalismo 

de confluência” capaz de “tornar o direito formal sensível às diferenças sem renegar sua 

dimensão normativa” (Santos, 1997, p. 123).” 

A tensão entre universalismo e multiculturalismo não ocorre em um vácuo, mas se 

entrelaça com a problemática da relação entre forma e conteúdo nos direitos humanos. A 

forma universal das declarações e normas de direitos humanos entra em choque com a 

diversidade de conteúdos culturais que deveriam preenchê-la ou interpretá-la. 

Surge a questão: uma forma jurídica universal pode acomodar conteúdos culturais 

diversos sem perder sua força normativa ou se tornar irrelevante? Por exemplo, o direito 

universal à liberdade religiosa (forma) pode ter conteúdos muito distintos dependendo da 

cultura, mas onde traçar o limite quando certas práticas religiosas (conteúdo) entram em 

conflito com outros direitos universais, como a igualdade de gênero ou a integridade física? A 

Lei da Burca na França, analisada por Gomes (2017), exemplifica esse dilema, onde a forma 

republicana de laicidade e igualdade colide com o conteúdo de uma prática cultural e religiosa 

específica.  

Existe o risco de que a busca por formas universais consensuais resulte em normas tão 

abstratas e genéricas que se tornem esvaziadas de conteúdo significativo para os contextos 

locais.  

222



 

A forma universal pode acabar sendo preenchida por interpretações que reforçam as 

relações de poder dominantes localmente, frustrando o propósito emancipatório dos direitos 

humanos. Por outro lado, a ênfase excessiva no conteúdo cultural específico pode levar à 

fragmentação e à impossibilidade de construir normas e mecanismos de proteção com alcance 

transnacional (Gomes, 2017), 

A análise crítica, portanto, deve investigar como a forma e o conteúdo dos direitos 

humanos são negociados, interpretados e contestados na arena global, considerando tanto as 

aspirações de universalidade quanto as realidades da diversidade cultural.  

Não se trata de escolher um polo em detrimento do outro, mas de compreender sua 

interação dialética e buscar caminhos que permitam articular a proteção universal da 

dignidade com o respeito à pluralidade, como será discutido na próxima seção. 

A hermenêutica diatópica e o universalismo de confluência oferecem um caminho 

interpretativo, mas resta avaliar sua viabilidade nas práticas jurídicas e políticas. 

 

4. CAMINHOS PARA O DIÁLOGO: RUMO A UMA CONCEPÇÃO 

MULTICULTURAL E EFETIVA DOS DIREITOS HUMANOS? 

 

Diante da complexa interação entre forma e conteúdo e da persistente tensão entre 

universalismo e multiculturalismo, torna-se evidente que abordagens dicotômicas ou 

simplistas são insuficientes para dar conta da realidade dos direitos humanos.  

A busca por caminhos que transcendam essa polarização e promovam um diálogo 

genuíno entre culturas, visando a uma efetivação dos direitos que seja ao mesmo tempo 

universalmente válida e culturalmente sensível, emerge como um dos desafios centrais para a 

teoria e a prática contemporâneas.  

Esta seção explora algumas das propostas teóricas que buscam trilhar essa via 

intermediária e ressalta a importância da práxis e do contexto nesse processo. 

 

4.1. Superando a Dicotomia: Propostas de Diálogo Intercultural 

 

Diversos pensadores têm se dedicado a elaborar modelos teóricos que buscam superar 

a oposição estéril entre um universalismo etnocêntrico e um relativismo paralisante. Uma das 

propostas é a Hermenêutica Diatópica, desenvolvida por Boaventura de Sousa Santos (1997).  

Santos argumenta que todas as culturas são incompletas e problemáticas em sua 

concepção de dignidade humana. A hermenêutica diatópica propõe, então, um diálogo 

223



 

intercultural que parte do reconhecimento dessa incompletude mútua, buscando identificar 

preocupações isomórficas (problemas semelhantes com nomes e soluções diferentes) em 

distintas culturas.  

O objetivo não é encontrar uma única verdade universal, mas sim expandir ao máximo 

a consciência da incompletude recíproca, criando as bases para uma concepção multicultural e 

emancipatória dos direitos humanos, construída a partir de um diálogo "entre os topoi (lugares 

comuns) de uma dada cultura e os topoi de outra cultura" (Santos, 1997, p. 36). Essa 

abordagem foi referenciada como um caminho promissor por autores como Moreira (2017) e 

Gomes (2017). 

Na mesma linha de buscar sínteses dialógicas, Joaquín Herrera Flores (2002) propõe 

um Universalismo de Confluência. Diferentemente do universalismo tradicional, que parte de 

princípios abstratos predefinidos, o universalismo de confluência vê a universalidade como 

um ponto de chegada, um resultado a ser construído através de um processo conflitivo e de 

entrecruzamento de diferentes propostas e visões de mundo. A universalidade não é dada a 

priori, mas emerge do diálogo e da luta por reconhecimento entre diferentes culturas e grupos 

sociais. 

Bhikhu Parekh (1999, apud Gomes, 2017), por sua vez, defende um Universalismo 

Pluralista. Essa perspectiva rejeita o etnocentrismo e busca um consenso mínimo em torno de 

valores fundamentais através do diálogo intercultural. Não se trata de impor uma visão única, 

mas de construir uma compreensão compartilhada que respeite a diversidade, reconhecendo 

que diferentes culturas podem oferecer contribuições valiosas para a definição e a realização 

da dignidade humana. 

Essas propostas, embora com nuances distintas, compartilham a ênfase no diálogo 

intercultural como ferramenta essencial para mediar a tensão entre universalismo e 

multiculturalismo (Baratto, 2009).  

Elas reconhecem a validade das particularidades culturais, mas recusam-se a 

abandonar a busca por um horizonte comum de dignidade e justiça. Muitas vezes, essa busca 

se traduz na tentativa de identificar um “mínimo ético” (Moreira, 2017; Vianna, 2012), um 

núcleo irredutível de direitos e valores que deveriam ser universalmente respeitados, 

permitindo variações culturais em outros aspectos. A definição desse mínimo ético, contudo, 

permanece um desafio complexo e sujeito a contestações. 

 

4.2. A Centralidade da Práxis e do Contexto 

 

224



 

As propostas de diálogo intercultural, por mais sofisticadas que sejam, correm o risco 

de permanecer no plano teórico se não estiverem ancoradas na práxis e na análise concreta 

dos contextos específicos. A efetivação dos direitos humanos não ocorre em um vácuo 

normativo ou filosófico, mas sim em meio a relações sociais, conflitos políticos e estruturas 

econômicas concretas. 

Como ressalta Bobbio (1992), a questão crucial é política e prática: como garantir a 

proteção dos direitos no mundo real? Isso exige ir além das formulações abstratas e analisar as 

condições específicas que possibilitam ou impedem a realização da dignidade humana em 

cada situação.  

Uma abordagem crítica, como a proposta por Feitosa (2017a; 2017b) com base no 

método dialético, enfatiza a necessidade de compreender o direito (incluindo os direitos 

humanos) como parte de uma totalidade social, historicamente determinada e atravessada por 

contradições. A forma jurídica só pode ser compreendida em sua relação com o conteúdo 

material e as lutas sociais que a moldam. 

Neste sentido, os direitos humanos devem ser vistos não apenas como normas a serem 

aplicadas, mas também como ferramentas de luta e emancipação social.  

São as mobilizações, as reivindicações e as práticas dos sujeitos e movimentos sociais 

que dão vida aos direitos, contestam interpretações hegemônicas e pressionam por sua 

efetivação e ampliação (Flores, 2009).  

A análise da efetividade dos direitos humanos, portanto, não pode ignorar as relações 

de poder que permeiam a sociedade. Quem define o conteúdo dos direitos? Quem controla os 

mecanismos de sua implementação? Quais interesses são favorecidos ou prejudicados pelas 

interpretações dominantes? Essas são questões cruciais que exigem uma análise 

contextualizada e atenta às dinâmicas de poder (Flores, 2009).  

Em suma, a busca por uma concepção de direitos humanos que articule universalidade 

e diversidade, forma e conteúdo, exige mais do que elaborações teóricas. Requer um 

engajamento com a realidade concreta, um diálogo permanente entre diferentes saberes e 

culturas, e um compromisso com a práxis transformadora, reconhecendo que os direitos 

humanos são um campo de disputa política e social em constante construção. 

 

5. CONCLUSÃO 

 

Ao longo deste percurso analítico, buscou-se desvelar a intrincada teia de relações que 

constitui o campo dos direitos humanos na contemporaneidade, focando especificamente na 

225



 

dialética entre forma, entendida como a estrutura abstrata e universal normativa, e conteúdo, 

as demandas materiais e culturais concretas que emergem do “chão” das relações sociais, e na 

tensão perene entre universalismo e multiculturalismo.  

A análise crítica empreendida, ancorada em um diálogo com diversas fontes teóricas, 

permitiu reafirmar que estas não são problemáticas estanques, mas eixos interdependentes que 

se cruzam e se tensionam mutuamente, definindo os contornos, as potencialidades e os limites 

da própria ideia de direitos humanos. 

A crítica ao formalismo demonstrou a insuficiência de garantias meramente 

normativas desacompanhadas de condições materiais e políticas para sua efetivação.  

A forma jurídica, embora essencial como conquista histórica e ferramenta de luta, 

pode ocultar ou mesmo legitimar desigualdades e relações de poder (Feitosa, 2017), enquanto 

abordagens exclusivamente multiculturalistas, ao privilegiarem conteúdos específicos, correm 

o risco de fragmentar a universalidade mínima e legitimar práticas opressoras internas 

(Teófilo; Braga, 2010). 

No embate entre universalismo e multiculturalismo, constatou-se que cada paradigma 

isolado falha em atender à complexidade dos direitos humanos em sociedades pluriculturais: o 

universalismo abstrato impõe um modelo único sob o verniz da neutralidade (Flores, 2002), 

ao passo que o multiculturalismo, sem salvaguardas normativas, pode descambar em 

relativismo extremo (Parekh, 1999).  

A intersecção dessa tensão com a relação forma/conteúdo evidencia como formas 

universais podem ser esvaziadas ou instrumentalizadas em contextos locais, e como a busca 

por conteúdos culturalmente relevantes desafia a própria noção de universalidade. 

Neste sentido, as propostas de diálogo intercultural, notadamente a hermenêutica 

diatópica de Santos (1997), o “universalismo de confluência” e abordagens pluralistas, 

mostram-se promissoras ao oferecer processos colaborativos de interpretação capazes de 

ressignificar a forma sem esvaziar sua dimensão normativa.  

Tais abordagens enfatizam a incompletude mútua das culturas e a necessidade de 

construção de consensos através do reconhecimento recíproco, apontando para a possibilidade 

de articular a proteção universal da dignidade com o respeito à pluralidade cultural.  

Contudo, sua viabilidade depende de ancoragem na práxis e na análise contextualizada 

das relações de poder, reconhecendo os direitos humanos como um campo de disputa social e 

política. 

Confirmando nossa hipótese, verificou-se que abordagens isoladas, universalismo 

abstrato ou multiculturalismo sem salvaguardas, não suprem a complexidade dos direitos 

226



 

humanos em sociedades pluriculturais; ao contrário, processos interculturais colaborativos, 

como a hermenêutica diatópica e o “universalismo de confluência”, mostraram-se capazes de 

ressignificar a forma normativa, conferindo-lhe substância concreta e relevância local sem 

esvaziar seu núcleo mínimo de direitos (Santos, 1997).  

Como perspectivas futuras, propõem-se estudos empíricos sobre decisões judiciais e 

políticas públicas que tenham adotado métodos interculturais de interpretação; investigações 

qualitativas junto a comunidades afetadas para mapear percepções sobre a adequação das leis 

ao seu contexto cultural; e o desenvolvimento institucional de fóruns interculturais 

permanentes em legislativos e tribunais, a fim de institucionalizar esses processos 

colaborativos.  

Propõe-se, por fim, a institucionalização de mecanismos de diálogo intercultural na 

elaboração e aplicação das normas de direitos humanos, de forma que a universalidade seja 

efetivamente construída em parceria com as comunidades destinatárias.  

Só assim será possível conjugar a igualdade formal com o respeito à diversidade, 

avançando para um projeto de direitos humanos verdadeiramente inclusivo e emancipatório. 

 

 

REFERÊNCIAS 
 
 
BARATTO, Marcia. Direitos humanos e diálogo intercultural: possibilidades e limites. 
2009. Dissertação (Mestrado em Ciência Política) – Instituto de Filosofia e Ciências 
Humanas, Universidade Estadual de Campinas, Campinas, 2009. Disponível em: 
[https://core.ac.uk/download/296854809.pdf](https://core.ac.uk/download/296854809.pdf). 
Acesso em: 29 maio 2025. 
 
BARRETO, W.; WASEM, N. L. O universalismo dos direitos humanos em face do 
multiculturalismo: uma análise da DUDH e da Carta Africana dos Direitos Humanos e 
dos Povos. Revista de Direitos Humanos e Efetividade, v. 3, n. 1, p. 134–154, 2017. 
 
BOBBIO, Norberto. A era dos direitos. Tradução de Carlos Nelson Coutinho. Rio de 
Janeiro: Campus, 1992. 
 
BOBBIO, Norberto. Teoria geral da política: a filosofia política e as lições dos clássicos. 
Org. Michelangelo Bovero; tradução de Daniela Beccaccia Versiani. Rio de Janeiro: Elsevier, 
2014. 
 
CANDAU, Vera Maria. Direitos humanos, educação e interculturalidade: as tensões 
entre igualdade e diferença. Revista Brasileira de Educação, Rio de Janeiro, v. 13, n. 37, p. 
45–56, jan./abr. 2008. 
 

227



 

DONNELLY, Jack. Universal human rights in theory and practice. 2. ed. Ithaca: Cornell 
University Press, 2003. 
 
FEITOSA, Enoque. A crítica marxista ao direito e o problema da interpretação. 
Campinas: CEMARX, s.d. Disponível em: 
[https://unicamp.br/cemarx/anais\_v\_coloquio\_arquivos/arquivos/comunicacoes/gt2/sessao1
/Enoque\_Feitosa.pdf](https://unicamp.br/cemarx/anais_v_coloquio_arquivos/arquivos/comun
icacoes/gt2/sessao1/Enoque_Feitosa.pdf). Acesso em: 29 maio 2025. 
 
FEITOSA, Enoque. A questão da natureza sob uma perspectiva da filosofia do direito: 
uma abordagem marxista. Revista Culturas Jurídicas, Florianópolis, v. 4, n. 8, p. 104–124, 
maio–ago. 2017. 
 
FEITOSA, Enoque. Cidadania, Constituição e Desenvolvimento: a tensão, no direito, 
entre promessas formais e as demandas por concretização. Revista Jurídica 
UNICURITIBA, Curitiba, v. 4, n. 45, p. 24–39, 2016. 
 
FLORES, Joaquín Herrera. A reinvenção dos direitos humanos. Florianópolis: Fundação 
Boiteux, 2009. 
 
FLORES, Joaquín Herrera. Direitos Humanos, Interculturalidade e Racionalidade de 
Resistência. Seqüência: Estudos Jurídicos e Políticos, n. 44, p. 11–30, jul. 2002. 
 
GOMES, Cárita Chagas. Teoria dos direitos humanos entre universalismo e relativismo: 
através do véu e o que se encontrou por lá. [S.l.]: [s.n.], [s.d.]. Disponível em: 
http://publicadireito.com.br/artigos/?cod=f997c52f51d33af5. Acesso em: 29 maio 2025. 
 
MARX, Karl. A questão judaica. São Paulo: Boitempo, 2005. 
 
MOREIRA, W. S.; SILVA, M. A. M. Multiculturalismo: entre o universalismo e o 
relativismo dos direitos humanos. Revista Direitos Sociais e Políticas Públicas 
(UNIFAFIBE), v. 5, n. 1, p. 136–157, 2017. 
 
PAREKH, Bhikhu. Non-ethnocentric universalism. In: DUNNE, Tim; WHEELER, Nicholas 
J. (Eds.). Human Rights in Global Politics. Cambridge: Cambridge University Press, 1999. 
p. 128–159. 
 
PEREIRA, Camila Macedo. A questão da fundamentação e o problema da efetivação dos 
direitos humanos em Norberto Bobbio. 2019. 91 f. Dissertação (Mestrado em Filosofia) – 
Centro de Ciências Humanas, Letras e Artes, Universidade Federal da Paraíba, João Pessoa, 
2019. 
 
PIOVESAN, Flávia. Direitos humanos e o direito constitucional internacional. 13. ed. São 
Paulo: Saraiva, 2012. 
 
SANTOS, Boaventura de Sousa. Toward a new common sense: law, science and politics in 
the paradigmatic transition. New York: Routledge, 1997. 
 
TEÓFILO, Anna Mayra Araújo; BRAGA, Rômulo Rhemo Palitot (orient.). Direitos 
humanos e multiculturalismo como horizontalização da justiça internacional no século 

228



 

XXI. Publica Direito, 2010. Disponível em: 
http://publicadireito.com.br/artigos/?cod=0a8e127a7b5717b3. Acesso em: 29 maio 2025. 
(Necessita confirmação do ano e tipo de publicação.) 
 
VIANNA, T. L. Universalismo versus relativismo cultural dos direitos humanos: uma 
falsa dicotomia. Revista Meritum, v. 7, n. 2, p. 211–239, jul./dez. 2012. 

229


