
XXXII CONGRESSO NACIONAL DO 
CONPEDI SÃO PAULO - SP

SOCIOLOGIA, ANTROPOLOGIA E CULTURA 
JURÍDICAS

SILVANA BELINE TAVARES



Copyright © 2025 Conselho Nacional de Pesquisa e Pós-Graduação em Direito 

Todos os direitos reservados e protegidos. Nenhuma parte destes anais poderá ser reproduzida ou transmitida 
sejam quais forem os meios empregados sem prévia autorização dos editores. 

Diretoria – CONPEDI 
Presidente - Profa. Dra. Samyra Haydêe Dal Farra Naspolini - FMU – São Paulo 
Diretor Executivo - Prof. Dr. Orides Mezzaroba - UFSC – Santa Catarina 
Vice-presidente Norte - Prof. Dr. Jean Carlos Dias - Cesupa – Pará 
Vice-presidente Centro-Oeste - Prof. Dr. José Querino Tavares Neto - UFG – Goiás 
Vice-presidente Sul - Prof. Dr. Leonel Severo Rocha - Unisinos – Rio Grande do Sul 
Vice-presidente Sudeste - Profa. Dra. Rosângela Lunardelli Cavallazzi - UFRJ/PUCRio – Rio de Janeiro 
Vice-presidente Nordeste - Prof. Dr. Raymundo Juliano Feitosa - UNICAP - Pernambuco 
 
Representante Discente: Prof. Dr. Abner da Silva Jaques - UPM/UNIGRAN - Mato Grosso do Sul 

Conselho Fiscal: 
Prof. Dr. José Filomeno de Moraes Filho - UFMA - Maranhão 
Prof. Dr. Caio Augusto Souza Lara - SKEMA/ESDHC/UFMG - Minas Gerais  
Prof. Dr. Valter Moura do Carmo - UFERSA - Rio Grande do Norte 
Prof. Dr. Fernando Passos – UNIARA - São Paulo 
Prof. Dr. Edinilson Donisete Machado - UNIVEM/UENP - São Paulo 
Secretarias 
Relações Institucionais: 
Prof. Dra. Claudia Maria Barbosa - PUCPR - Paraná 
Prof. Dr. Heron José de Santana Gordilho - UFBA - Bahia 
Profa. Dra. Daniela Marques de Moraes - UNB - Distrito Federal 
Comunicação: 
Prof. Dr. Robison Tramontina - UNOESC - Santa Catarina 
Prof. Dr. Liton Lanes Pilau Sobrinho - UPF/Univali - Rio Grande do Sul 
Prof. Dr. Lucas Gonçalves da Silva - UFS - Sergipe 
Relações Internacionais para o Continente Americano: 
Prof. Dr. Jerônimo Siqueira Tybusch - UFSM - Rio Grande do Sul 
Prof. Dr. Paulo Roberto Barbosa Ramos - UFMA - Maranhão 
Prof. Dr. Felipe Chiarello de Souza Pinto - UPM – São Paulo 
Relações Internacionais para os demais Continentes: 
Profa. Dra. Gina Vidal Marcilio Pompeu - UNIFOR - Ceará 
Profa. Dra. Sandra Regina Martini - UNIRITTER / UFRGS - Rio Grande do Sul 
Profa. Dra. Maria Claudia da Silva Antunes de Souza - UNIVALI – Santa Catarina 
Educação Jurídica 
Profa. Dra. Viviane Coêlho de Séllos Knoerr - Unicuritiba - PR 
Prof. Dr. Rubens Beçak - USP - SP 
Profa. Dra. Livia Gaigher Bosio Campello – UFMS – MS 
Eventos: 
Prof. Dr. Yuri Nathan da Costa Lannes - FDF - São Paulo 
Profa. Dra. Norma Sueli Padilha - UFSC - Santa Catarina 
Prof. Dr. Juraci Mourão Lopes Filho - UNICHRISTUS - Ceará 

Comissão Especial 
Prof. Dr. João Marcelo de Lima Assafim - UFRJ - RJ 
Profa. Dra. Maria Creusa De Araújo Borges - UFPB - PB 
Prof. Dr. Antônio Carlos Diniz Murta - Fumec - MG 
Prof. Dr. Rogério Borba - UNIFACVEST - SC 

      S678 
          Sociologia, antropologia e cultura jurídicas[Recurso eletrônico on-line] organização CONPEDI 
             Coordenadores: Silvana Beline Tavares – Florianópolis: CONPEDI, 2025. 

                Inclui bibliografia 
ISBN: 978-65-5274-279-7 
Modo de acesso: www.conpedi.org.br em publicações 
Tema: Os Caminhos Da Internacionalização E O Futuro Do Direito 

     1. Direito – Estudo e ensino (Pós-graduação) – Encontros Nacionais. 2. Sociologia. 3. Antropologia e cultura jurídicas. XXXII 
Congresso Nacional do CONPEDI São Paulo - SP (4: 2025: Florianópolis, Brasil).  

CDU: 34 

          Conselho Nacional de Pesquisa 
           e Pós-Graduação em Direito Florianópolis 

Santa Catarina – Brasil 
www.conpedi.org.br 



XXXII CONGRESSO NACIONAL DO CONPEDI SÃO PAULO - SP

SOCIOLOGIA, ANTROPOLOGIA E CULTURA JURÍDICAS

Apresentação

O Grupo de trabalho Sociologia, Antropologia e cultura jurídicas I no XXXII Congresso 

Nacional do Conpedi São Paulo –SP, nos trouxe artigos de pesquisadores e pesquisadoras 

sob diferentes perspectivas, que apontam para os desafios relacionados aos direitos humanos, 

às desigualdades sociais e às lutas por reconhecimento no Brasil. Os referidos artigos 

abordam temas como educação indígena, sociedade de consumo, ideologia e produção 

normativa, exclusão estrutural, biopolítica, esferas públicas digitais, políticas públicas, 

violência de gênero, pluralismo jurídico e a defesa de territórios tradicionais. Oferecem um 

panorama crítico e interdisciplinar das tensões que marcam nossa sociedade, reafirmando a 

necessidade de caminhos mais democráticos, plurais e interculturais e que se pode perceber 

em cada proposta.

O artigo “A educação e os povos indígenas do Brasil: trajetória normativa e evolução do 

modelo escolar” de Roberta Amanajas monteiro e Igor Barros Santos aponta para a complexa 

relação entre o Estado marcada por paradigmas exterminacionistas e assimilacionistas,e as 

coletividades indígenas, enfatizando o papel da Educação Escolar Indígena desde o período 

colonial até os dias atuais.

Raphael da Rocha Rodrigues Ferreira e Anthonella Ysalla de Oliveira Silva em seu artigo “A 

hierarquização da sociedade do consumo: fonte da ausência de acesso a recursos e direitos 

sociais”analisam criticamente a hierarquização da sociedade de consumo contemporânea 

como elemento central na limitação do acesso a recursos e direitos sociais a partir de uma 

abordagem interdisciplinar que articula Sociologia, Antropologia, Filosofia e Direito.

Os autores Pedro Ramos Lima e Michelle Fernanda Martins a partir do artigo “A influência 

do véu ideológico nas leis e nas normas: construção a partir do materialismo histórico e dos 

significantes-mestres”exploram o conceito de véu ideológico como uma extensão da teoria 

marxista clássica da ideologia, analisando sua influência na construção das leis e normas, 

sugerindo que o véu ideológico está profundamente enraizado nas estruturas jurídicas e 

institucionais, tornando seu completo desmantelamento altamente desafiador.

Em “A retórica universalista e a realidade da exclusão: um olhar crítico sobre os direitos 

humanos no mundo contemporâneo” Valdene Gomes De Oliveira e Robson Antão De 

Medeiros analisam a contradição entre a retórica universalista dos direitos humanos e as 



persistentes realidades de exclusão defendendo-se a necessidade de repensar a universalidade 

dos direitos humanos e propondo um projeto dialógico e intercultural que reconheça a 

pluralidade das experiências humanas, valorizando as diversidades epistêmicas globais, para 

promover a justiça em suas múltiplas dimensões.

Com base em uma análise crítica da exclusão histórica das populações vulneráveis da região 

amazônica - indígenas, ribeirinhas, negras e periféricas, Altiza Pereira De Souza e João 

Marcos Conceição Bernardo nos trazem o artigo “Ações afirmativas e acesso ao serviço 

público para populações vulneráveis na amazônia brasileira: carreiras jurídicas e o direito à 

representatividade”.

Karolina Karla Costa Silva , Lenilma Cristina Sena de Figueiredo Meirelles e Giorggia 

Petrucce Lacerda e Silva Abrantes trazem o artigo “Armas brancas do medo: a 

desnaturalização da violência contra a mulher pelo contato com a prova do crime” construído 

por meio de um relato de experiência sobre a exposição e palestra Armas Brancas do Medo: 

desnaturalizar é preciso, realizada em 12 de agosto de 2025, na Universidade Federal da 

Paraíba, para abordar o enfrentamento à violência contra a mulher.

Em “As novas fronteiras da biopolítica: direitos fundamentais e poder” Gabrielle Leal Pinto e 

Rafael Lazzarotto Simioni analisam as novas fronteiras da biopolítica na era digital, 

investigando como as formas de poder disciplinar, o panoptismo e a psicopolítica se 

articulam ao capitalismo de vigilância para impactar direitos fundamentais, especialmente o 

direito à privacidade.

Maria Luiza Carvalho Parlandim em “As redes sociais como uma nova esfera pública? Uma 

análise a partir da teoria de Habermas” analisa criticamente a possibilidade de as redes 

sociais digitais constituírem uma nova forma de esfera pública democrática nos dias atuais, à 

luz da teoria desenvolvida por Jürgen Habermas.

Com o artigo “Colando os retalhos: fragmentos constitucionais como fórmula para amenizar 

as tensões democráticas da modernidade”, Esdras Silva Sales Barbosa traz as reflexões do 

constitucionalismo social (fragmentos constitucionais) de Gunther Teubner, buscando 

compreender como as Constituições sociais parciais são meios de descomprimir as tensões 

democráticas do atual momento da sociedade mundial.

Tayane Couto Da Silva Pasetto em “Desordem informacional como dispositivo de controle” 

traz o tema da desordem informacional como dispositivo de controle, correlacionando com 

os ensinamentos de Foucault ao afirmar que a desordem informacional pode estar, ou não, 



em favor de quem está atualmente no poder, mas gera um dispêndio incompatível com a 

origem marginalizada que Foucault queria dar voz, ainda que possa usar pessoas 

marginalizadas como massa de manobra.

As autoras Claudia De Moraes Martins Pereira, Luana Caroline Nascimento Damasceno e 

Ana Clara Mendonça Silva nos trazem as complexas tensões entre as práticas ritualísticas 

indígenas, a evangelização e a necessidade de um diálogo intercultural para a proteção da 

cultura e tradicionalidade dos povos indígenas no Brasil com o artigo “Diálogo intercultural e 

práticas ritualísticas indígenas: tensões entre evangelização, cultura e tradicionalidade”.

Com o artigo “Direito à educação, desigualdades educacionais e tecnologias”, Thais Janaina 

Wenczenovicz , Orides Mezzaroba e Daniela Zilio analisam a inserção da tecnologia no 

contexto escolar em nível de Educação Básica e o direito fundamental social à educação 

apontando que as tecnologias digitais, embora possam ser aliadas na promoção da educação e 

na democratização do acesso, também podem exacerbar as desigualdades se não forem 

implementadas de forma equitativa e inclusiva.

Adriana Biller Aparicio e Yasmim Melaré em “Direitos indígenas e justiça de transição: um 

olhar sobre os relatórios das comissões da verdade chilena e brasileira” analisam os relatórios 

das comissões da verdade na Justiça de Transição chilena e brasileira, com enfoque na justiça 

para os povos indígenas expondo a elaboração teórica dos direitos indígenas na América 

Latina realizada em torno do eixo colonial, marcando a ocorrência de violações durante as 

ditaduras militares e o papel da Justiça de Transição e das comissões da verdade nos 

processos de redemocratização.

A partir de uma análise interdisciplinar, Luiza Emília Guimarães de Queiros e Cirano Vieira 

de Cerqueira Filho examinam a trajetória do PRONERA, sua estrutura normativa e 

institucional, bem como seus impactos educacionais, sociais e econômicos no artigo “Do 

contrato social à política pública: a educação no campo pelo Programa Nacional de Educação 

na Reforma Agrária – Pronera”.

O artigo “Entre enchentes e narrativas punitivas: mídia, direito e a produção de expectativas 

normativas nas cheias de canoas/rs (2024)” de Eduardo Carvalho Scienza e Germano André 

Doederlein Schwartz com base na teoria dos sistemas de Niklas Luhmann, interpretam a 

relação entre mídia e direito a partir de seus códigos operativos — informação/não 

informação e Recht/UnRecht — e dos mecanismos de fechamento operativo, irritação e 

acoplamento estrutural.



Émelyn Linhares e Thais Janaina Wenczenovicz com o artigo “Gênero, violência 

institucional e reflexos da cultura colonial no judiciário: condição da mulher na Espanha e no 

Brasil” abordam a condição da mulher a partir do padrão fixado pelo colonialismo na 

ideologia do patriarcado, sistema assentado pela colonialidade com impacto nos sistemas de 

poder que perpetuam as desigualdades de gênero.

Em “O direito de propriedade e suas restrições: perspectivas jurídicas e sociológicas sobre o 

espaço urbano” os autores Nivaldo Sebastião Vícola e Irineu Francisco Barreto Junior 

analisam as limitações ao uso e à ocupação do solo urbano no Brasil, com enfoque 

sociojurídico abordando o tema a partir do deslocamento populacional ocorrido a partir da 

década de 1950, que intensificou a urbanização e exigiu do Estado a criação de mecanismos 

normativos capazes de compatibilizar o direito de propriedade com os interesses coletivos.

Naymê Araújo de Souza , Bernardo Belota Barbosa Peixoto de Lima e Cássio André Borges 

dos Santos em “Pluralismo jurídico e proteção constitucional dos saberes tradicionais na 

amazônia: entre a invisibilização normativa e a resistência cultural” analisam sob a ótica dos 

direitos humanos de terceira e quarta geração, a proteção constitucional dos saberes 

tradicionais dos povos indígenas, ribeirinhos e demais comunidades tradicionais da 

Amazônia brasileira, em diálogo com a noção de pluralismo jurídico e o papel do controle de 

constitucionalidade.

Por fim, Ricardo Tavares De Albuquerque , Helder Brandão Góes e Andrezza Leticia 

Oliveira Tundis Ramos com o artigo “Reconhecimento e autonomia como direitos 

fundamentais: o caso das terras quilombolas do Andirá no contexto da constituição de 1988” 

analisam o reconhecimento e a autonomia como direitos fundamentais no caso das terras 

quilombolas do Andirá, no contexto da Constituição de 1988 e de seu diálogo com 

instrumentos internacionais, como a Convenção nº 169 da OIT.

Convidamos a todas e todos a prosseguir com a leitura dos artigos cuja diversidade temática 

e rigor analítico oferecem contribuições relevantes para a compreensão crítica das dinâmicas 

sociais, jurídicas e políticas contemporâneas.

Silvana Beline



1 Doutora em Direito pela Universidade de Brasília (UnB), Mestra em Direito pela Universidade Federal do 
Pará (UFPA).

2 Doutor em Direito Constitucional pelo INSTITUTO BRASILEIRO DE ENSINO, DESENVOLVIMENTO E 
PESQUISA - IDP. Mestre pela Universidade Federal do Amapá - UNIFAP.

1

2

A EDUCAÇÃO E OS POVOS INDÍGENAS DO BRASIL: TRAJETÓRIA 
NORMATIVA E EVOLUÇÃO DO MODELO ESCOLAR

EDUCATION AND INDIGENOUS PEOPLES OF BRAZIL: NORMATIVE PATH 
AND EVOLUTION OF THE SCHOOL MODEL

Roberta Amanajas monteiro 1
Igor Barros Santos 2

Resumo

O artigo aborda a complexa relação entre o Estado e as coletividades indígenas, enfatizando o 

papel da Educação Escolar Indígena desde o período colonial até os dias atuais. Inicialmente, 

destaca-se a abordagem estatal, que foi marcada por paradigmas exterminacionistas e 

assimilacionistas, refletindo uma visão etnocêntrica que inferiorizava as culturas indígenas. O 

texto analisa a evolução da legislação relacionada à educação indígena, que passou de um 

modelo de catequese para um enfoque que busca respeitar e integrar as especificidades 

culturais dos povos indígenas. Com a Constituição de 1988, houve um avanço significativo, 

reconhecendo os direitos dos povos indígenas e promovendo uma educação bilíngue e 

intercultural. A legislação atual, incluindo a Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional 

e o Plano Nacional de Educação, reafirma a importância da participação das comunidades 

indígenas na construção de seus próprios currículos e na gestão educacional. O artigo conclui 

que a efetividade das políticas educacionais depende do reconhecimento das identidades 

culturais e da promoção da autodeterminação das comunidades indígenas.

Palavras-chave: Educação indígena, Panorama normativo, Trajetória, Direitos indígenas, 
Saberes tradicionais

Abstract/Resumen/Résumé

The article addresses the complex relationship between the State and indigenous collectives, 

emphasizing the role of Indigenous School Education from the colonial period to the present 

day. Initially, the state approach is highlighted, marked by exterminationist and 

assimilationist paradigms, reflecting an ethnocentric view that undermined indigenous 

cultures. The text analyzes the evolution of legislation related to indigenous education, which 

shifted from a catechetical model to an approach that seeks to respect and integrate the 

cultural specificities of indigenous peoples. With the 1988 Constitution, there was a 

significant advancement, recognizing the rights of indigenous peoples and promoting 

bilingual and intercultural education. Current legislation, including the National Guidelines 

1

2

238



and Bases of Education Law and the National Education Plan, reaffirms the importance of 

indigenous communities' participation in building their own curricula and in educational 

management. The article concludes that the effectiveness of educational policies depends on 

the recognition of cultural identities and the promotion of the self-determination of 

indigenous communities.

Keywords/Palabras-claves/Mots-clés: Indigenous education, Normative overview, 
Trajectory, Indigenous rights, Traditional knowledge

239



Introdução 

Marcada pela complexidade e diversidade de referenciais, a interação entre o 

Estado e a Coletividade indígena é por vezes conflituosa. Partindo de um estudo acerca 

dessa relação pretende-se, por meio do presente escrito, estruturar as formas de 

abordagem e convivência entre o Poder Público e os Povos Indígenas do Brasil. 

Nesse contexto ganha destaque o instituto da Educação Escolar Indígena cujo 

modelo embrionário remonta o período colonial. Tal política pública exige o 

indispensável diálogo com os povos indígenas para o efetivo atendimento de suas 

necessidades, respeito às diferenças, prestígio à autodeterminação dos povos e otimização 

de seus resultados. 

Objetiva-se, ainda, diante da referido do contexto acima, apresentar o panorama 

normativo que disciplina a educação indígena desde o seu primeiro modelo até os dias 

atuais com as novas adaptações, novas roupagens e avanços decorrentes da mobilização 

dos coletivos dessa minoria étnica com o fim de atender às suas especificidades. 

Para tanto, recorremos a uma revisão de literatura com os principais teóricos do 

assunto e operadores do direito que direcionam suas produções no sentido de investigar 

a disciplina normativa referente à educação indígena. Demais disso, fez-se necessária 

pesquisa documental legislativa com o fim de complementar as informações dos 

mencionados teóricos. 

 

1. O Estado, Educação e a Coletividade Indígena: paradigmas norteadores dessa 

relação  

A relação entre o Estado e a coletividade indígena é pautada pela abordagem que 

aquele decide adotar diante dos povos indígenas. Conflituoso e violento, o primeiro 

paradigma da abordagem estatal foi marcado pelo genocídio. Conforme Munduruku 

(2012, p. 27), o “primeiro grande modelo colocado em prática desde o momento da 

chegada dos europeus  é conhecido como paradigma exterminacionista, e seu objetivo era 

a destruição em massa dos povos indígenas”. 

Partindo da noção, baseada no senso comum, de que os habitantes do novo mundo 

não eram dotados de alma no sentido religioso da expressão, seus atos de selvageria e 

carnificinas seriam perdoados por Deus através de sua igreja (BELFORT, 2006; BONIN, 

2012; MUNDURUKU, 2012). 

240



Este modelo de compreensão da humanidade do outro fez com que se 

cometessem verdadeiras barbaridades contra os primeiros habitantes. Tais atos 

só foram amenizados com a posterior aprovação de uma bula papal, datada de 

1537, em que a igreja definia que os habitantes do novo mundo eram dotados 

de alma e, portanto, seres humanos. Este talvez tenha sido o primeiro 

documento legal com posição oficial e que favorecia- ainda que não 

integralmente – os negros da terra, para usar uma expressão de Pero Vaz de 

Caminha (MUNDURUKU, 2012, p. 27). 

Assim, excluída da noção de “povo civilizado”, a coletividade indígena era 

considerada “bárbara” ou em desenvolvimento. Nessa época os indígenas foram vítimas 

de uma violência sistemática sob o pretexto do domínio territorial por parte de Portugal. 

Esse modelo exterminacionista caracterizou-se pela brutalidade e “limpeza étnica”, 

permitindo a “abertura de um caminha para as nações civilizadas” (BELFORT, 2006; 

CUNHA, 1987).  

Paralelamente a esse modelo exterminacionista surge um segundo modelo de 

política indigenista: o paradigma assimilacionista. Também chamado de integracionista, 

essa segunda abordagem estatal tinha por fundamento a noção de que a cultura indígena 

seria “atrasada” e estaria em fase de desenvolvimento. Pautado pela ideia da cultura dos 

povos indígenas como sendo inferior e dotada de menor complexidade, o integracionismo 

tinha na promessa de desenvolvimento de cultura tradicionais a partir de as interação e 

convívio com a cultura “majoritária” e “superior” presente na sociedade nacional. 

(FONTAN, 2017; BELFORT, 2006; LIMA, 2008). 

O paradigma integracionista caracterizava-se pela concepção de que os povos 

indígenas , suas culturas, suas formas de organização social, suas crenças, seus 

modos de educar e de viver eram inferiores aos dos colonizadores europeus, 

estando fadados ao desaparecimento. Isso sujeitava os indígenas libertos do 

cativeiro, na qualidade de indivíduos considerados incapazes, à tutela 

orfanológica, prevista na lei de 27 de outubro de 1831, como forma de protege-

los, prover seu sustento, ensinar-lhes um ofício e, assim, “interagir” aqueles 

que foram retirados do convívio de suas culturas tradicionais à sociedade 

nacional (MUNDURUKU, 2012, p.31). 

É partindo desses dois paradigmas iniciais, que por vezes estão associados, que se 

pode analisar melhor o prisma histórico da Educação Indígena, sobretudo, que enquanto 

política pública, a educação está diretamente ligada a forma como o Estado direciona, 

promove a sua implementação, e estabelece seus fins.  

No que se refere especificamente à Educação Indígena, sob a perspectiva 

histórica, atribui-se ao processo de catequese jesuítico o marco fundador do que 

futuramente se denominaria de educação escolar indígena.  Essa modalidade educacional 

241



não levava em consideração toda a cosmovisão do universo ameríndio, da sua diversidade 

cultural e das práticas sociais tradicionais (FERREIRA, 2001). Portanto, o objetivo era a 

conversão dos nativos ao cristianismo e a sua integração à cultura europeia colonizadora 

(BITTAR; FERREIRA JUNIOR, 2004). 

Sob da justificativa de defesa dos indígenas e da cidadania, a educação 

catequizadora realizada pela igreja com o apoio do Estado promoveu o desrespeito à 

diversidade e à autonomia dos povos indígenas (BRITO, 2012). De acordo com Fontan 

(2017, p. 17), a cultura do ocidente que concentra no Estado o poder tanto econômico 

quanto cultural considera que “as sociedades sem poder são a imagem daquilo que não 

somos mais e de que a nossa cultura é para elas a imagem do que é necessário ser.”. 

Portanto, era do interesse estatal a integração dos indígenas à sociedade “civilizada”. 

Cabe destacar que a educação escolar indígena é um processo constituído 

“historicamente em meio às tensões sociais que envolvem interesses antagônicos: de um 

lado uma força opressora que pretende desmantelar as formas e organização social dos 

povos indígenas” e, de outro, o desejo desses povos na manutenção de suas formas de 

organização social tradicionais (BRITO, 2012, p. 70).  

De acordo com Ribeiro (2007), eram três os objetivos almejados pelos jesuítas, 

quais sejam, catequizar, fornecer mão-de-obra indígena para os empreendimentos 

colonizadores e produzir mercadorias para futura comercialização na Europa do que 

exceder.  

Com o fim de efetivar sua autoridade entre os indígenas, “os jesuítas utilizavam 

metodologias diversas, entre elas a violência física para impor a nova ordem entre esses 

povos.” (BRITO, 2012, p. 71). Assim, a Educação Indígena de caráter escolar, da forma 

como foi concebida, acabou por afetar e desestabilizar as formas tradicionais de 

organização indígena, de maneira que alterou, inclusive, a forma como se desenvolvia a 

vida comunitária (BERGAMASCH; SILVA, 2007; BRITO, 2012; RIBEIRO, 2007).  

“A visão inferiorizadora que o Estado e a sociedade ocidental têm dos povos 

indígenas fundamenta-se no etnocentrismo, perspectiva pela qual uma cultura é 

considerada superior às demais.” (FONTAN, 2017, p.17). Essa visão de 

assimilação, aculturação e, às vezes, até mesmo de indiferença em relação aos 

povos indígenas perdurou por todo o Período Colonial. No entanto, algumas 

mudanças ocorreram: foi instituído o Diretório Pombalino em 1757, 

determinando que haveria em cada aldeamento indígena duas escolas públicas 

(sendo uma para meninos e a outra para meninas), com a finalidade de ensiná-

los/as a ler e escrever em Língua Portuguesa (CIARAMELLO, 2014, p. 112). 

242



É partindo desse modelo embrionário de catequese que se estuda o modelo escolar 

de educação indígena. Nessa esteira, passamos a estudar a produção normativa que 

regulamentou a educação advinda do Estado direcionada aos povos indígenas. 

2. A Educação Indígena e Sua Trajetória Normativa No Brasil  

No que pertine à primeira regulamentação que versava sobre “processos 

educativos indígenas” e produziu efeitos em território nacional foi o Regimento de 1548. 

Em verdade, a referida norma tinha como objetivo converter indígenas ao cristianismo e 

permitir a consequente ocupação e preservação do domínio da colônia. Liderados pelo 

padre Manoel da Nobrega, em meados do século XVI, os padres jesuítas foram os 

responsáveis pela implementação desse sistema, que seria uma etapa embrionária da 

chamada educação escolar indígena (CIARAMELLO, 2014; D’ANGELIS, 2012; 

FONTAN, 2017).  

Conforme D’Angelis (2012, p. 20), “a catequese refere-se às práticas das missões 

religiosas com o objetivo de conversão da população indígena ao Cristianismo. Esse 

período corresponde aos dois primeiros séculos de colonização” onde a escola estava a 

serviço da colonização. Esse projeto civilizatório foi delegado aos missionários católicos 

pela Coroa Portuguesa com o objetivo de integrar os índios à sociedade, negando-lhes 

seu modo de vida e cultura (FONTAN, 2017). 

Outro marco relevante do histórico normativo da política educacional indígena foi 

o Diretório Pombalino. Ele simboliza uma alteração da política educacional destinada aos 

povos indígenas, pois o “Diretório determinou que haveria duas escolas públicas em cada 

aldeamento indígena uma para meninos e uma para meninas, em ambas deveria se ensinar 

a ler e escrever.” (D’ANGELIS, 2012 p. 20). Baseadas nos moldes hegemônicos, as 

escolas previstas naquele regulamento não tiveram efetividade prática e as povoações 

respaldadas no Diretório Pombalino limitavam-se à gestão da exploração da mão de obra 

indígena.  

No tocante a Constituição Imperial de 1824, apesar de esforços para a previsão 

mínima de direitos, como o direito de posse dos índios e a proibição do despejo forçado, 

envidados por José Bonifácio de Andrada e Silva, que acreditava na capacidade 

transformadora do processo educativo e rechaçava a adoção de qualquer medida extrema 

para os problemas sociais e políticos, perante a Assembleia Constituinte, o panorama 

permaneceu inalterado. Seguiu-se a perspectiva assimilacionista que buscava a integração 

dos indígenas impondo-lhes os valores do ocidente. Partindo da percepção de que havia 

uma superioridade cultural por parte do colonizador pautava as políticas e abordagens 

243



perante a comunidade indígena. Seu texto não apresentou novidades relevantes, 

alinhando-se à vertente dos que acreditavam na imprescindibilidade da incorporação dos 

índios ao todo nacional (PARAISO, 2010; BASTOS, 2018).  

Durante o período denominado de “Brasil Império”, apesar da elaboração da 

Constituição de 1824, não foram inseridos em seu texto direitos relacionados aos povos 

indígenas. Dessa maneira, além das tentativas pontuais de positivação de direitos não 

serem exitosas, o órgão constituído para elaborar um censo e coletar dados acerca da 

questão agrária, estava a serviço dos grandes latifundiários da época.  

Malgrado a ausência de previsão dos mencionados direitos na Carta Magna do 

Império, promoveu-se a recepção das normas infraconstitucionais que direta ou 

indiretamente disciplinavam a questão indígena e o processo de assimilação. Nesse 

momento histórico foi instituído, em 1845, o regulamento acerca das missões de 

catequese e civilização dos indígenas através do Decreto nº 426.  O Mencionado 

instrumento normativo determinava a existência de um missionário em aldeamentos 

oficiais e o estabelecimento do posto de Diretor Geral dos Índios. Demais disso, 

estabelecia que onde não fosse suficiente para a função de ensino apenas missionário, 

seriam instituídas Escolas de Primeiras Letras.  

A opção do Governo Imperial pelo integracionismo na própria Assembleia 

Constituinte forneceu respaldo as mencionadas normas e acabou por “fixar” condições 

para o reconhecimento da cidadania ao indígena. A homogeneização cultural e racial 

dessas populações seria condição prévia para possui o “status” de cidadão. Dessa 

“adaptação” e integração surgem diversos problemas.  

Ao aceitar a inserção no Estado-Nação, as sociedades indígenas passaram a 

enfrentar novas contradições. Uma delas é o fato do conceito de “índio”, por 

ser uma categoria construída pela sociedade nacional e estabelecida a partir de 

imagens formuladas nas relações vivenciadas e nos interesses historicamente 

constituídos, caracterizar-se por seu caráter amplamente generalizante, Como 

tal, ignora as especificidades e peculiaridades étnicas dos vários povos, marcas 

de suas identidades individualizadas, elementos não valorizados pela 

sociedade nacional ao estabelecer suas relações com essas sociedades 

(PARAISO, 2010, p. 15). 

Com a inauguração do período republicano seguiu-se o caminho até então trilhado 

pela constituição do império. No referido diploma normativo não se fez constar referência 

às comunidades indígenas brasileiras.  A partir do século XX o Estado Brasileiro inicia a 

intensificação do processo de inclusão de normas em seu ordenamento com viés 

assimilacionista, visando exclusivamente a integração dos povos indígenas ao modo 

244



social padrão, considerado “civilizado’’. Nessa linha, tal ideologia também norteava o 

instituto da educação escolar fornecida às comunidades indígenas.  

No Brasil, os direitos indígenas foram elevados ao status constitucional apenas em 

meados do século XX. Por intermédio da Constituição de 1934, que inaugurou no país o 

chamado constitucionalismo social, promovendo o primeiro disciplinamento formal da 

questão indígena. Ressalte-se que a previsão limitou-se a temas de índole fundiária e 

posse de terras, nada especificamente direcionado à Educação Indígena propriamente 

dita. Nas Constituições posteriores de 1937 e 1946 há a reprodução dos dispositivos 

mencionados, de maneira que a questão da terra continua a ser enfatizada. Em todos os 

diplomas o legislador consagrou a perspectiva assimilacionista, que visava a futura 

integração dos indígenas à “comunhão nacional”. 

Posteriormente, a Constituição de 1967, que regia o Estado Brasileiro durante o 

regime militar, promoveu avanços vinculados à questão agrária como, por exemplo, a 

atribuição do caráter de “patrimônio do Estado Nacional” para terras indígenas. A 

Emenda Constitucional nº 01/1969 que alterou substancialmente a Constituição de 1967 

manteve essas conquistas.  

Nesse contexto surge o Estatuto do Índio (Lei 6.001/1973) que, de acordo com 

Fontan (2017, p.80), “estabelece o dever de a administração direta e indireta respeitar as 

peculiaridades das comunidades indígenas, os seus valores, suas tradições, usos e 

costumes quando do processo de integração.”. Cuida-se de um paradoxo, pois de um lado 

tenta-se resguardar as diferenças e de outro se pretende a integração à chamada 

“comunhão nacional”.  

Pautado preponderantemente pela política integracionista e elaborado sob a égide 

da Constituição Federal de 1967, o Estatuto do Índio visava a incorporação dessas pessoas 

à sociedade nacional. Consoante seu artigo 1º, “esta Lei regula a situação jurídica dos 

índios ou silvícolas e das comunidades indígenas, com o propósito de preservar a sua 

cultura e integrá-los, progressiva e harmoniosamente, à comunhão nacional.”.  

Apesar disso, o referido instrumento normativo aborda temas relevantes para a 

preservação das tradições, valores culturais, usos e costumes indígenas. Positiva-se em 

seu texto a extensão do sistema de ensino brasileiro com as adaptações que se mostrassem 

necessárias aos povos indígenas. Assim, a Educação Indígena seria desenvolvida 

mediante processo de gradativa compreensão dos problemas gerais e valores da sociedade 

nacional. 

245



Conquanto o Estatuto do Índio tenha enunciado a proteção cultural e a adoção do 

bilinguismo, “buscou-se embutir valores alheios à cultura indígena, o que nos remete à 

indagação se, dessa forma, estaria sendo respeitada a diversidade cultural.” (FONTAN, 

2017, p. 260). Inclusive, reforçando a argumentação, podemos citar a distinção feita pelo 

Estatuto do Índio nos artigos 4º e 7º.  

O artigo 4º do mencionado Estatuto trata de uma classificação dos indígenas a 

partir do seu grau de integração, que, em última análise, era seu objetivo mediato. O 

dispositivo assim classificava o indígena: 

Art. 4º Os índios são considerados: I - Isolados - Quando vivem em grupos 

desconhecidos ou de que se possuem poucos e vagos informes através de 

contatos eventuais com elementos da comunhão nacional; II - Em vias de 

integração - Quando, em contato intermitente ou permanente com grupos 

estranhos, conservam menor ou maior parte das condições de sua vida nativa, 

mas aceitam algumas práticas e modos de existência comuns aos demais 

setores da comunhão nacional, da qual vão necessitando cada vez mais para o 

próprio sustento; III - Integrados - Quando incorporados à comunhão nacional 

e reconhecidos no pleno exercício dos direitos civis, ainda que conservem usos, 

costumes e tradições característicos da sua cultura (BRASIL, 1973). 

Também no artigo 7º há, novamente, a manifestação do interesse na integração à 

sociedade. Segundo o dispositivo “os índios e as comunidades indígenas ainda não 

integrados à comunhão nacional ficam sujeito ao regime tutelar estabelecido nesta Lei.” 

(BRASIL, 1973). Ressalte-se que o trecho final não foi recepcionado pela Constituição 

Federal de 1988 que não admite o chamado regime tutelar, vez que está superada a ideia 

de que os indígenas seriam sujeitos incapazes. 

Especificamente quanto à educação, a sobredita legislação enuncia que o sistema 

de ensino em vigor no País se estende à população indígena com as necessárias 

adaptações. Nesse sentido, há, também, a previsão do respeito ao patrimônio cultural das 

comunidades indígenas, seus valores artísticos e meios de expressão. 

Em sentido oposto ao respeito aos valores culturais da comunidade indígena, o 

Estatuto do Índio dispõe, nos termos de seu artigo 50, que a educação do índio será 

orientada “para a integração na comunhão nacional mediante processo de gradativa 

compreensão dos problemas gerais e valores da sociedade nacional, bem como do 

aproveitamento das suas aptidões individuais.” (BRASIL, 1973). 

Inclusive, a legislação consagra expressões de caráter pejorativo e preconceituoso, 

como, por exemplo, o artigo 52 que determina que “será proporcionada ao índio a 

formação profissional adequada, de acordo com o seu grau de aculturação.” (BRASIL, 

246



1973). Segundo Fontan (2017), essa contradição permeia todo o Estatuto do Índio. 

Percebe-se, portanto, uma dualidade de abordagens por parte da legislação. Ao passo que 

reconhece os valores e a perspectiva cultural indígena, em seguida propõe a integração e 

menciona a noção de aculturação.  

Ademais, o Estatuto do Índio ainda prevê, além do respeito às particularidades, a 

educação no seio da comunidade. Conforme o artigo 51, a assistência para fins 

educacionais será prestada sem se afastar do convívio no seio da comunidade quando 

possível. Dessa forma, busca-se conciliar o fornecimento das informações e saberes com 

a manutenção dos aspectos culturais e vínculos familiares. 

Programas educacionais que buscavam atender às necessidades dos povos indí-

genas segundo suas demandas só vão surgir a partir da década de 1980 e, com 

mais intensidade na década 1990. O marco principal para mudança de 

perspectiva sobre os programas educacionais para os povos indígenas é a 

promulgação da Constituição Federal que assegura o reconhecimento a 

organização social, cultura, língua, crenças e tradições dos povos indígenas. 

Na história da relação do Estado com os povos indígenas, é a primeira vez que 

se assegura aos povos indígenas a liberdade para implementar seus próprios 

programas educacionais, baseados em suas culturas, crenças, tradições (SILVA; 

VASCONCELOS, 2016, p. 165).  

A partir do restabelecimento da democracia e a reestruturação do Estado brasileiro 

com a promulgação da Constituição Federal de 1988, houve avanços em relação à 

temática indígena, leia-se, garantias para além da perspectiva fundiária (SILVEIRA; 

SILVEIRA, 2012; FONTAN, 2017). 

A nova Constituição Federal do Brasil, prezados parentes, inaugurou uma nova 

concepção de política indigenista. E para que isso acontecesse, foi decisiva a 

participação das organizações sociais indígenas ou não, o que pôs fim a uma 

abordagem eurocêntrica da temática dos povos indígenas, por sua vez, 

caracterizada pela concepção de que se tratava de culturas inferiores, que 

desapareceriam em contato com a suposta superioridade da sociedade civil de 

matriz europeia. Assim, deu-se início a uma nova era de interação entre os 

povos indígenas e o Estado brasileiro (MUNDURUKU, 2012, p. 36). 

Assim, a Carta Cidadã de 1988 promoveu uma “virada conceitual que alterou 

significativamente as relações do Estado com os povos indígenas, e essa mudança de 

perspectiva exigiu que se reformulassem as leis específicas sobre educação” para adequá-

la aos princípios gerais. Portanto, a regulamentação da educação específica, diferenciada 

e bilíngue, direito conferido à coletividade indígena, tem seu início em 1988 e vem sendo 

aprimorada desde então (BONIN, 2012, p. 37). 

Por meio do Decreto nº 26 de 1991, o Estado Brasileiro promoveu a transferência 

da competência de coordenar as ações referentes à Educação Indígena da Fundação 

Nacional do Índio - FUNAI para o Ministério da Educação. Assim, dispõe o Decreto nº 

26 de 1991 que “fica atribuída ao Ministério da Educação a competência para coordenar 

as ações referentes à Educação Indígena, em todos os níveis e modalidades de ensino, 

247



ouvida a FUNAI.” (art. 1º). A despeito de promover a transferência da competência 

educacional, a referida norma conferiu competência consultiva à Fundação Nacional do 

Índio. 

Com a retirada da incumbência exclusiva da Autarquia Indigenista no sentido de 

conduzir a educação escolar indígena junto as respectivas comunidades,  

“a responsabilidade em coordenar essas ações passou a ser do Ministério da Educação, 

enquanto a execução das políticas foi atribuída aos estados e municípios, respeitando o 

princípio federativo que confere autonomia a cada um dos sistemas educacionais.” (BONIN, 

2012, p. 37). 

Desta feita, conquanto tenha o ocorrido essa alteração funcional, na confecção dos 

planos e efetivação da política de maneira articulada e cooperativa entre o Ministério da 

Educação, as Secretarias de Educação estaduais e as Secretarias de Educação municipais, 

assegurou-se a participação da FUNAI. Ainda nesse período foi editada a Portaria 

Interministerial nº 559/1991 que estabelecia que a educação escolar indígena deixaria de 

ter caráter integracionista. 

Conforme Luciano (2006), a educação escolar indígena no Brasil tem uma história 

fracionada em dois períodos, sendo a Constituição Federal de 1988 um divisor de águas. 

Durante o primeiro período que vai do descobrimento até antes da Constituição de 1988, 

a escola tinha a missão de integrar os nativos à comunhão nacional, sendo suas línguas, 

tradições e valores perseguidos, negados e proibidos.  

A Constituição Federal de 1988, lei mais importante que rege o Estado 

brasileiro, afirma que a educação é um direito público subjetivo sendo 

responsabilidade do Estado sua oferta gratuita. Desse modo, o poder público 

não pode se furtar da responsabilidade de oferta educacional gratuita, inclusive 

às comunidades indígenas, para as quais a lei assegura, também, um tratamento 

diferenciado (BONIN, 2012, p. 38). 

Nesse olhar normativo, um dos direitos mais importantes previstos na 

Constituição Federal de 1988, no tocante aos povos indígenas, é a garantia do 

reconhecimento do direito às terras tradicionalmente ocupadas para assegurar sua 

reprodução e perpetuação física e cultural. Também se reconhece aos povos indígenas a 

manutenção sua identidade preservando-se suas línguas, culturas, tradições, modos de ser 

e de pensar.  “Como resultado da ampla participação política dos povos indígenas e 

organizações dedicadas à sua defesa, consagrou um capítulo específico aos direitos 

indígenas e disciplinou o tema em nove dispositivos esparsos.” (MUNDURUKU, 2012, 

p. 37). 

248



“Admitindo-se que a educação é um processo que ocorre de modos distintos e por 

meio de pedagogias e instituições próprias em cada cultura”, a Constituição reconhece 

aos povos indígenas tanto sua organização social, línguas, crenças, tradições e costumes 

quanto a utilização de língua materna e processos próprios de aprendizagem (BONIN, 

2012, p. 38). 

Se em um passado distante se tinha um paradigma exterminacionista, em um 

passado recente falava-se em paradigma integracionista. Agora, respaldado pela nova 

ordem constitucional, é possível a identificação de uma nova orientação na política 

indigenista (BONIN, 2012; BERGAMASCHI; ZEN; XAVIER, 2012). 

Assim, a atual Constituição Federal trata dos direitos dos povos indígenas de 

forma transversal, ampla e inovadora, ao reconhecer que reside na diversidade 

cultural e não na incapacidade civil a necessidade de proteção jurídica especial 

destinada aos povos indígenas, o que possibilitou a elaboração, nos anos que 

se seguiram, de farta legislação infraconstitucional indigenista, contemplando 

essas minorias com o direito à diversidade étnica, linguística e cultural, sem 

prejuízo de suas prerrogativas como cidadãos brasileiros (MUNDURUKU, 

2012, p. 37).   

Essa mudança de paradigma e dos referenciais norteadores da relação entre Poder 

Público e os povos indígenas desencadearam importantes alterações legislativas e de 

abordagem estatal, sobretudo na política pública de educação escolar indígena 

(GRUPIONI, 2004). Nesse sentido, de acordo Oliveira e Nascimento (2012), a despeito 

da história das políticas educacionais direcionadas aos povos indígenas ser orientada por 

princípios integracionistas, estando, portanto, a educação escolar a serviço da assimilação 

dos índios à ordem da sociedade envolvente, na atualidade, as práticas e discursos 

pautados na diversidade vêm modificando a estrutura das relações entre o Estado e as 

comunidades indígenas.  

Complementa Silva (2019, p. 322) que, na contemporaneidade, tanto a educação 

quanto a criação de escolas em terras indígenas passaram a constituir demandas de 

“projetos dos próprios povos indígenas e estudiosos da temática, interessados em adquirir 

conhecimentos em âmbitos gerais, fora e dentro das aldeias, assim como construir novas 

formas de relacionamento.”. 

Especificamente quanto às repercussões no ordenamento jurídico brasileiro 

devemos enfatizar o disposto na Lei de Diretrizes e Bases Nacional (LDB) e no Plano 

Nacional de Educação (atual Lei nº 13.005/2014). Inicialmente, na Lei de Diretrizes e 

Bases Nacional (Lei nº 9.394/1996) há a consagração dogmática do direito a uma 

249



educação diferenciada, intercultural e bilíngue. Nos termos do seu artigo 78, “o sistema 

de ensino da União, com a colaboração das agências federais de fomento à cultura e de 

assistência aos índios, desenvolverá programas integrados de ensino e pesquisa, para 

oferta de educação escolar bilíngue e intercultural aos povos indígenas.” (BRASIL, 

1996). 

Conforme a LDB, o Sistema de Ensino Nacional seria norteado por dois grandes 

objetivos: a) “proporcionar aos índios, suas comunidades e povos, a recuperação de suas 

memórias históricas; a reafirmação de suas identidades étnicas; a valorização de suas 

línguas e ciências” (art. 78, I); b) “garantir aos índios, suas comunidades e povos, o acesso 

às informações, conhecimentos técnicos e científicos da sociedade nacional e demais 

sociedades indígenas e não-índias.” (art. 78, II). (BRASIL, 1996). 

Nessa linha, ao prestigiar um modelo educacional que leva em consideração a 

diferença, a norma atende aos anseios das comunidades indígenas sob a perspectiva 

formal, no sentido de garantir a sobrevivência étnica. Sobre o assunto, cabe um alerta, 

pois 

[....] tanto na prática como em definições conceituais, a qualificação dessa 

modalidade escolar de “bilíngüe e intercultural”, como aparece textualmente 

na LDB, é também uma questão em aberto. O ensino bilíngüe, por exemplo, 

visa respeitar o preceito constitucional de respeito às línguas indígenas e 

garantir sua manutenção. Mas a questão da alfabetização em língua indígena 

traz um incômodo: o da impressão de que a ruptura com os modelos anteriores 

de educação escolar não é completa (COHN, 2005, p. 490). 

No que pertine essa nova estrutura de Educação Indígena, consoante Medeiros 

(2012, p. 3): 

Segundo este novo modelo de educação escolar indígena, a escola deve ser 

comunitária, intercultural, bilíngue, específica e diferenciada (BRASIL, 1998). 

Comunitária porque a participação da comunidade em todo o processo 

pedagógico é fundamental para a construção da escola: na definição dos 

objetivos, dos conteúdos curriculares, do calendário escolar, da pedagogia, dos 

espaços e momentos da educação escolar. Intercultural pois a escola deve 

reconhecer e manter a diversidade cultural e linguística de sua comunidade, 

além de promover uma situação de comunicação entre experiências sócio-

culturais, linguísticas e históricas diferentes. Bilíngüe visto que deve ensinar o 

português, para possibilitar o diálogo com o mundo não indígena que os rodeia, 

mas, principalmente, a língua materna da comunidade indígena – para garantir 

a sua manutenção e, sobretudo, porque é por meio da língua originária que se 

expressa e se manifesta a cultura. Específica e diferenciada porque deve ser 

concebida e planejada como reflexo das aspirações particulares de cada povo 

indígena e com autonomia em relação à construção de sua escola. 

E conclui a autora que de modo distinto ao que a história da Educação Indígena 

nos apresenta acerca do processo de escolarização, com seu viés tradicionalmente 

homogeneizante, a adoção do modelo diferenciado e específico surge para promover o 

pluralismo e respeito as diferenças (MEDEIROS, 2012). 

250



Também consta da Lei nº 9.394/1996 que “a União apoiará técnica e 

financeiramente os sistemas de ensino no provimento da educação intercultural às 

comunidades indígenas, desenvolvendo programas integrados de ensino e pesquisa.” (art. 

79). A confecção e planejamento dos mencionados programas serão precedidos de 

audiência das comunidades indígenas. 

Assim, “o artigo 79 prevê o apoio técnico e financeiro da União para o provimento 

da educação destinada aos povos indígenas, para o desenvolvimento de currículos e 

programas específicos” e para a confecção e divulgação de material didático atento as 

especificidades de seu público alvo (BONIN, 2012, p. 39).  

Conquanto ainda seja uma realidade passível de aprimoramento, a escola é 

considerada pelos povos indígenas como uma instituição necessária e relevante, um 

instrumento que pode contribuir com embates mais amplos que possam participar. Em 

muitos casos a coletividade indígena procura delimitar o lugar político da escola. Eles a 

qualificam como formadora de guerreiros e a serviço da comunidade (SILVEIRA, 2012; 

BONIN, 2012). O respeito à autonomia das comunidades indígena é um aspecto marcante 

destes dispositivos. Conforme o parágrafo segundo do artigo acima referido, os 

programas integrados de ensino e pesquisa serão orientados pelos seguintes objetivos: 

Art. 79: [....] 

§ 2º [....] 

I - fortalecer as práticas sócio-culturais e a língua materna de cada comunidade 

indígena; 

II - manter programas de formação de pessoal especializado, destinado à 

educação escolar nas comunidades indígenas; 

III - desenvolver currículos e programas específicos, neles incluindo os 

conteúdos culturais correspondentes às respectivas comunidades; 

IV - elaborar e publicar sistematicamente material didático específico e 

diferenciado (BRASIL, 1996). 

Segundo Silveira e Silveira (2012), a norma geral que institui o direcionamento 

da educação no Brasil promove avanços formais ao prever a implantação das diretrizes 

curriculares nacionais e das bases curriculares que irão nortear a confecção dos projetos 

pedagógicos das escolas indígenas brasileiras e a determinação de que os entes políticos 

instituam órgão dentro de sua estrutura interna para ser encarregado da política de 

Educação Indígena.  

Complemente-se que da interpretação literal da Lei nº 9.394/1996, dois princípios 

consagrados estão diretamente relacionados com a preservação da diversidade cultural, 

são eles: a liberdade de aprender, ensinar, pesquisar e difundir a arte, pensamento e cultura 

e o pluralismo de ideias e de concepções pedagógicas (FONTAN, 2017).  

251



Por fim, ainda quanto à Lei de Diretrizes e Bases Nacional, como um consectário 

lógico de toda a mudança paradigmática e normativa citada, cabe ressaltar que no 

processo educacional assegurou-se às comunidades indígenas, também, a utilização das 

respectivas línguas maternas, conforme seu art. 35-A, § 3º. 

Em junho de 2014, o Brasil, através da Lei nº 13.005, regulamentou o Plano 

Nacional de Educação com vigência por 10 (dez) anos, a contar da sua publicação. Por 

intermédio do referido diploma legal, determinou-se que os entes federados devem 

estabelecer em seus respectivos planos de educação estratégias que:  

Art. 8º ,§ 1º [....] 

I – assegurem a articulação das políticas educacionais com as demais políticas 

sociais, particularmente as culturais; 

II – considerem as necessidades específicas das populações do campo e das 

comunidades indígenas e quilombolas, asseguradas a equidade educacional e 

a diversidade cultural; 

III – garantam o atendimento das necessidades específicas na educação 

especial, assegurado o sistema educacional inclusivo em todos os níveis, etapas 

e modalidades; 

IV – promovam a articulação interfederativa na implementação das políticas 

educacionais (BRASIL, 2014). 

Além das determinações referentes aos planos de educação, a Lei nº 13.005/2014 

traz em seus anexos metas e estratégias que irão delinear a construção e execução dos 

planos de educação de maneira geral. No tocante a educação infantil, o Plano Nacional 

de Educação fixa como estratégia estimular o atendimento das comunidades indígenas 

por meio do “redimensionamento da distribuição territorial da oferta, limitando a 

nucleação de escolas e o deslocamento de crianças, de forma a atender às especificidades 

dessas comunidades, garantido consulta prévia e informada.” (1.10). 

Estabelecida como a quinta meta, a alfabetização é fomentada de maneira geral na 

educação básica até o final do ensino médio. No tocante às comunidades indígenas e o 

processo de alfabetização, fixou-se a estratégia de  

Apoiar a alfabetização de crianças do campo, indígenas, quilombolas e de 

populações itinerantes, com a produção de materiais didáticos específicos, e 

desenvolver instrumentos de acompanhamento que considerem o uso da língua 

materna pelas comunidades indígenas e a identidade cultural das comunidades 

quilombolas (Meta 5.5, Plano Nacional de Educação). (BRASIL, 2014). 

 

Movido pelos preceitos mencionados e atento a noção de autonômia e 

protagonismo indígena, foi editado o Decreto nº 6861/2009, que versa sobre os territórios 

etnoeducacionais. A partir de então constitui-se uma nova situação jurídica e política no 

tocante à trajetória da educação escolar indígena no Brasil.  

Pautada pelo respeito e reconhecimento das identidades étnicas dos povos 

indígenas bem como prevendo a autonomia no que pertine ao gerenciamento do processos 

252



escolares, o Decreto promove a conexão entre a temática educacional e o elemento 

territorial. Significa dizer que a noção de território etnoeducacional ao mesmo otempo 

em que prestigia o protagonismo indígena, permite a adequação entre a instituição escolar 

e a territorialidade da comunidade respectiva, ultrapassando a fragmentariedade política 

brasileira entre estados e municípios. 

Conforme Bergamaschi e Sousa (2015, p. 151): 

Vale frisar que um dos pontos mais importantes do Decreto se refere à 

participação efetiva dos povos indígenas em todas as etapas da gestão da 

educação escolar, sendo a própria criação da escola iniciativa ou reivindicação 

da comunidade interessada, o que deixa claro o caráter autônomo do processo 

educacional. Em parágrafo único, o Decreto nº 6.861 diz: “A escola indígena 

será criada por iniciativa ou reivindicação da comunidade interessada, ou com 

sua anuência, respeitadas suas formas de representação” (Decreto Presidencial 

nº 6.861, 2009a). 

Apresentadas as especificidades da educação escolar indígena na LDB e no Plano 

Nacional de Educação, há que se aprofundar o assunto. Sobre o prisma normativo temos 

o Parecer nº 14/1999 da Câmara de Educação Básica (CEB) do Conselho Nacional de 

Educação (CNE) que dispõe acerca das Diretrizes Curriculares Nacionais da Educação 

Escolar Indígena. O referido expediente aborda de maneira rica a perspectiva histórica da 

Educação Indígena no Brasil, em especial a catequese e os anseios integracionistas 

estatais.  

Além disso, promove a distinção conceitual própria entre a Educação Indígena e 

educação escolar indígena. Segundo o Parecer, 

a Educação Indígena designa a maneira pela qual os membros de uma dada 

sociedade socializam as novas gerações, objetivando a continuidade de valores 

e instituições considerados fundamentais. Designa o processo pelo qual se 

forma o tipo de homem e de mulher, segundo os ideais de cada sociedade, 

correspondente à verdadeira expressão da natureza humana, envolvendo todos 

os passos e conhecimentos necessários à construção de indivíduos plenos 

nessas sociedades (BRASIL, 1999, p. 3). 

Enquanto a educação escolar indígena se refere ao processo desenvolvido com 

conjunto com a sociedade nacional, a Educação Indígena constitui um procedimento de 

internalização nos membros da sociedade do modo de ser específico e próprio da 

comunidade (BRASIL, 1999). Sustenta o Conselho Nacional de Educação que 

aos processos educativos próprios das sociedades indígenas veio somar-se a 

experiência escolar com as várias formas e modalidades que esta assumiu ao 

longo da história de contato entre índios e não-índios no Brasil. Necessidade 

formada “póscontato”, a escola assumiu diferentes facetas ao longo da História 

num movimento que vai da imposição de modelos educacionais aos povos 

indígenas, por meio da dominação, da negação de identidades, da integração e 

da homogeneização cultural, a modelos educacionais reivindicados pelos 

253



índios, dentro de paradigmas de pluralismo cultural e de respeito e valorização 

de identidades étnicas (BRASIL, 1999, p. 4). 

Para além dos elementos conceituais supra afirmados e a despeito do modelo 

homogeneizador adotado anteriormente, foi a partir da reivindicação dos povos indígenas 

de um modelo educacional que fosse orientado pelo respeito ao pluralismo e a diversidade 

cultural que a Educação Indígena começou a ser repensada de modo a preservar 

especificidades culturais e concilizar a aprendizagem de conhecimentos universais 

(FONTAN, 2017).  

O próprio Parecer nº14/99 recomenda o aparelhamento e adaptação das escolas às 

especificidades e peculiridades dos povos indígenas, concedendo a estas autonômia de 

gestão e pedagógica. Isso se deve à existência de diversas etnias que adotam distintas 

tradições, costumes e línguas. Nessa linha, inclusive, dispõe, o Plano nacional de 

Educação, conforme mencinado anteriromente. 

Demais disso, consoante o sobredito opinativo, por intermédio da educação 

escolar indígena, tem-se buscado combater a cultura de invizibilização e negação das 

particularidades étnicas e reforçar processos de resistência etnico-territoriais, delineando 

seus anseios enquanto coletividade e defendendo seus direitos (SILVEIRA; SILVEIRA, 

2012). 

Destaque-se, segundo Bergamaschi e Sousa (2015, p. 151), que “a categoria 

‘escola indígena’, no entanto, só se tornou legalmente oficial a partir de 1999, com as 

Diretrizes Curriculares Nacionais da Educação Escolar Indígena, estabelecidas pelo 

Parecer nº 14/1999 e pela Resolução nº 3/1999.”. 

Por fim, ainda no tocante ao Parecer nº 14/1999, importante destacar o teor 

pertinente aos professores indígenas. Como um requisito essencial, exige-se do professor 

indígena o pertencimento à coletividade indígena envolvida no processo educacional. O 

intrumento opinativo destaca, ainda, a criação e regulamentação da carreira do magistério 

indígena com o ingresso condicionado à realização de concurso público, como uma 

medida necessária à concreta implementação da política educacional. Demais disso, o 

opinativo mencionado reconhece como de atribuição dos Conselhos Estaduais de 

Educação a regulamentação e procedimentalização da formação dos professores 

indígenas. 

Dando prosseguimento ao estudo da seara normativa referente a educação escolar 

indígena, com o fim de regulamentar parte do conteúdo do Parecer nº14/1999, foi editada 

a Resolução nº 03 da Câmara de Educação Básica do Conselho Nacional de Educação 

(CNE). O mencionado ato normativo fixa diretrizes para o funcionamento das escolas 

254



indígenas e para isso estabelece os elementos essenciais necessários a sua estruturação, 

desempenho e a organização. 

Nessa esteira, a resolução enfatiza como sendo essencial para sua implementação, 

em seu artigo 2º nos tópicos referentes aos elementos básicos, a concessão de autonomia 

para que a comunidade tenha organização escolar própria. Assim, sob o olhar jurídico, as 

escolas indígenas devem ser localizadas em terras habitadas por comunidades indígenas, 

com atendimento exclusivo aos povos indígenas e tendo o ensino ministrado em suas 

línguas maternas. 

Ainda estudando a Resolução nº 03 da Câmara de Educação Básica do Conselho 

Nacional de Educação (CNE), destaque-se que a referida norma dispõe, também, sobre 

repartição de competências especificamente quanto a educação escolar indígena. 

Conforme seu artigo 9º, compete à União legislar privativamente sobre educação escolar 

indígena, definir diretrizes e políticas nacionais. Cabe à União, ainda, apoiar técnica e 

financeiramente os sistemas de ensino no provimento da educação intercultural às 

comunidades indígenas. Nesse contexto, é de atribuição da União redefinir programas e 

promover a adaptações às peculiaridades indígenas. 

Por sua vez, nos termos do inciso II do artigo 9º, compete aos Estados executar as 

políticas de educação escolar indigenista. Assim, é de aribuição dos Estados regulamentar 

administrativamente as escolas indígenas, nos respectivos Estados, integrando-as como 

unidades próprias, autônomas e específicas no sistema estadual. Demais disso, cabe aos 

Estados fornecer recursos às escolas indígenas e promover a formação inicial e 

continuada de professores indígenas. 

Por fim, no que se refere à competência dos entes politicos, dispõe a Resolução, 

no parágrafo primeiro do seu artigo 9º, que os Municípios poderão oferecer educação 

escolar indígena, em regime de colaboração com os respectivos Estados, desde que 

possuam sistemas de educação próprios, dispondo de condições financeiras e técnicas 

compatíveis. Exige-se, ainda, o assentimento das comunidades indígenas envolvidas. 

Considerações Finais 

A política pública educacional escolar indígena passou por transformações 

substanciais ao longo dos anos resultado de fatores sociais e políticos. Nessa linha, o 

amadurecimento e redefinição do instituto da educação escolar indígena permitiram o 

atendimento de demandas pleiteadas pelos povos indígenas. 

255



Nesse sentido, a evolução do modelo educacional escolar indígena passa pela 

modificação da forma de dialogar entre o Poder Público e os referidos povos originários. 

É a partir do aprimoramento de uma visão empática combinado com o reconhecimento 

da diferença que se consolida um modelo que de fato atende às necessidades da 

coletividade indígena e prestigia sua autodeterminação. 

Percebe-se, portanto, que a despeito da pluralidade de formas de implementação 

e normas de regência, é com a construção de um modelo que goze de ampla participação 

e que prestigie o protagonismo indígena que a política pública consegue ser concretizada 

com efetividade e atendendo aos requisitos legais da especificidade, comunitariedade e 

sendo diferenciada. 

Referências Bibliográficas 

ARANHA, Maria Lúcia de Arruda. História da educação e da pedagogia: Geral e 

Brasil. 3. ed. São Paulo: Moderna, 2006. 

BASTOS, Cecília Maria Chaves Brito. “Educação – a escola destribaliza, mata e come 

ou a escola indica o caminho”: o Cimi no processo de escolarização dos povos indígenas 

do Oiapoque/AP (1974-1986). In: LOBATO, Sidney (Org.). Igreja e trabalhadores na 

Amazônia setentrional. Rio Branco: Nepan, 2018. p. 61-81. 

BELFORT, Lucia Fernanda Inácio. A proteção dos conhecimentos tradicionais dos 

povos indígenas, em face da convenção sobre diversidade biológica. 2006. 139 f. 

Dissertação (Mestrado) - Universidade de Brasília, Faculdade de Direito, 2006. 

BERGAMASCHI, Maria Aparecida; MEDEIROS, Juliana Schneider. História, memória 

e tradição na educação escolar indígena: o caso de uma escola Kaingang. Revista 

Brasileira de História, São Paulo, v. 30, n. 60, p. 55-75, 2010. Disponível em: 

<https://doi.org/10.1590/S0102-01882010000200004>. Acesso em: 22 ago. 2021. 

BERGAMASCHI, Maria Aparecida; SILVA, Rosa Helena. Educação escolar indígena 

no Brasil: da escola para os índios às escolas indígenas. Ágora: Revista do 

Departamento de História e Geografia, Santa Cruz do Sul, v. 13, n. 1, p. 124-150, 2007. 

BERGAMASCHI, Maria Aparecida; SOUSA, Fernanda Brabo. Territórios 

etnoeducacionais: ressituando a educação escolar indígena no Brasil. Pro-Posições, 

Campinas, v. 26, n. 2, p. 143-161, maio/ago. 2015. 

BITTAR, Marisa; FERREIRA JUNIOR, Amarílio. Pluralidade lingüística, escola de bê-

á-bá e teatro jesuítico no Brasil do século XVI. Educação e Sociedade, Campinas, v. 25, 

p. 171-195, abr. 2004. 

BOBBIO, Norberto. A era dos direitos. Tradução Carlos Nelson Coutinho; apresentação 

de Celso Lafer. Rio de Janeiro: Elsevier, 2004. 

256



BRASIL. Decreto nº 26, de 4 de fevereiro de 1991. Dispõe sobre a Educação Indígena no 

Brasil. Diário Oficial [da] União, Brasília, 05 fev. 1991. Disponível em: 

<http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto/1990-1994/d0026.htm>. Acesso em: 14 

mar. 2021. 

BRASIL. Decreto nº 426, de 24 de julho de 1845. Regulamento acerca das Missões de 

catequese, e civilização dos Índios. In: COLEÇÃO de Leis do Império do Brasil. Rio de 

Janeiro, 31 dez. 1845. v. 1, p. 81. 

BRASIL. Lei nº 13.005, de 25 de junho de 2014. Aprova o Plano Nacional de Educação 

- PNE e dá outras providências. Diário Oficial [da] União, Brasília, 26 jun. 2014. Ed. 

extra. Disponível em: <http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2011-

2014/2014/lei/l13005.htm>. Acesso em: 02 maio 2021. 

BRASIL. Lei nº 6.001, de 19 de dezembro de 1973. Dispõe sobre o Estatuto do Índio. 

Diário Oficial [da] União, Brasília, 21 dez. 1973. Disponível em: 

<https://legislacao.presidencia.gov.br/atos/?tipo=LEI&numero=6001&ano=1973&ato=

c03g3Yq5EenRVT213>. Acesso em: 14 mar. 2021. 

BRASIL. Lei nº 9.394, de 20 de dezembro de 1996. Estabelece as diretrizes e bases da 

educação nacional. Diário Oficial [da] União, Brasília, 23 dez. 1996. Disponível em: 

<http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l9394.htm>. Acesso em: 14 mar. 2021 

BRASIL. Ministério da Educação. Câmara de Educação Básica do Conselho Nacional de 

Educação. Resolução CEB nº 3, de 10 de novembro de 1999. Fixa Diretrizes Nacionais 

para o funcionamento das escolas indígenas e dá outras providências. Disponível em: 

<http://portal.mec.gov.br/cne/arquivos/pdf/CEB0399.pdf>. Acesso em: 03 abr. 2021.  

BRASIL. Ministério da Educação. Conselho Nacional de Educação. Parecer nº 14/99. 

Diretrizes Curriculares Nacionais da Educação Escolar Indígena. Disponível em: 

<http://portal.mec.gov.br/sesu/arquivos/pdf/leis2.pdf>. Acesso em: 22 ago.2020. 

BRASIL. Ministério da Justiça e Segurança Pública. Fundação Nacional do índio. 

Portaria nº 666, de 17 de julho de 2017. Regimento Interno da Fundação Nacionaldo Índio 

– Funai. Diário Oficial da União, Brasília, 19 jul. 2017. Seção 1, p. 31. Disponível em: 

https://www.in.gov.br/materia/-

/asset_publisher/Kujrw0TZC2Mb/content/id/19183136/do1-2017-07-19-portaria-n-666-

de-17-de-julho-de-2017-19183102. Acesso em: 02 abr. 2021. 

BRITO, Edson Machado de. A educação Karipuna do Amapá no contexto da 

educação escolar indígena diferenciada na aldeia do Espírito Santo. 2012. 183 f. Tese 

(Doutorado em Educação: História, Política e Sociedade) - Pontifícia Universidade 

Católica de São Paulo, São Paulo, 2012.  

CIARAMELLO, Patrícia Regina. (Des)caminhos educacionais: da educação indígena 

comunitária à universidade. 2014. 176 f. Dissertação (Mestrado em Educação) - 

Programa de Pós-Graduação em Educação, Centro de Ciências Humanas, Letras e Artes 

da Universidade Estadual do Centro-Oeste, UNICENTRO, Guarapuava. 

257



COHN, Clarice. Educação escolar indígena: para uma discussão de cultura, criança e 

cidadania ativa. Perspectiva, Florianópolis, v. 23, n. 2, p. 485-515, jul./dez. 2005. 

Disponível em: http://www.ced.ufsc.br/nucleos/nup/perspectiva.html. Acesso em: 20 set. 

2021. 

COIAB - Coordenação das Organizações Indígenas da Amazônia Brasileira. Quem 

somos. Manaus, 2020. Disponível em: https://coiab.org.br/quemsomos. Acesso em: 20 

ago. 2021. 

CUNHA, Manuela Carneiro da. Política indigenista no século XIX. In: CUNHA, 

Manuela Carneiro da (Org.). História dos índios no Brasil. São Paulo: Companhia das 

Letras: Secretaria Municipal de Cultura: FAPESP, 1992. 

D’ANGELIS, Wilmar da Rocha. Aprisionando sonhos. A educação escolar Indígena no 

Brasil. Campinas, SP: Curt Nimuendajú, 2012. 

FAUSTINO, Rosângela Célia. A política da diversidade cultural e da inclusão das 

minorias étnicas na sociedade globalizada. In: FAUSTINO, Rosângela Célia; CHAVES, 

Marta; BARROCO, Sonia Mari Shima (Orgs.). Intervenções pedagógicas na Educação 

Escolar Indígena: Contribuições da Teoria Histórico cultural. 2. ed. Maringá, PR: 

Eduem, 2010. p. 11-30. 

FERREIRA, Mariana Kawall Leal. A educação escolar indígena: um diagnóstico crítico 

da situação no Brasil. In: SILVA, Aracy Lopes da; FERREIRA, Mariana Kawall Leal 

(orgs). Antropologia, História e Educação: A questão indígena e a escola. São Paulo: 

Global, 2001. 

FONTAN, Daiane de Fátima Soares. Educação escolar indígena: estudo sociojurídico 

da política estatal a partir de Pierre Bourdieu. Curitiba: Juruá, 2017. 

GRUPIONI, Luís Donisete Benzi. Um território ainda a conquistar. In: FREIRE, José 

Ribamar Bessa. Educação escolar indígena em Terra Brasilis: tempo de novo 

descobrimento. Rio de Janeiro: IBASE, 2004. p. 33-56. 

LUCIANO, Gersem dos Santos. O índio brasileiro: o que você precisa saber sobre os 

povos indígenas no Brasil de hoje. Brasília: MEC/SECAD; LACED/Museu Nacional, 

2006. (Coleção Educação para Todos. Série Vias dos Saberes, n. 1). 

MEDEIROS, Juliana Schneider. Educação Escolar Indígena Específica e Diferenciada: 

O estudo da Língua Kaingang e do artesanato na escola. In: ANPED SUL - Seminário de 

Pesquisa em Educação da Região Sul, 9. Anais... Caxias do Sul, RS, 2012. Disponível 

em: 

http://www.ucs.br/etc/conferencias/index.php/anpedsul/9anpedsul/paper/viewFile/2218/

403. Acesso em: 12 jul. 2021. 

MUNDURUKU, Daniel. O Caráter Educativo do movimento social indígena 

brasileiro (1970-1990). São Paulo: Paulinas, 2012.  

OLIVEIRA, Luiz Antônio de; NASCIMENTO, Rita Gomes do. Roteiro para uma história 

da educação escolar indígena: notas sobre a relação entre política indigenista e 

258



educacional. Educação e Sociedade, Campinas, v. 33, n. 120, p. 765-781, 2012. 

Disponível em: <http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0101-

73302012000300007&lng=pt&nrm=iso>. Acesso em: 02 Ago. 2020. 

PARAISO, Maria Hilda Baqueiro. Construindo o estado da exclusão: os índios brasileiros 

e a constituição de 1824. Revista Clio, Recife, v. 28, n. 2, p. 1-17, 2010. 

RIBEIRO, Maria Luisa Santos. História da Educação brasileira: a organização escolar. 

20. ed. Campinas: Autores associados, 2007. 

SILVA, Sâmela Ramos da; VASCONCELOS, Eduardo Alves. Reflexões sobre a 

educação escolar indígena. In: SARDINHA, Antonio Carlos; TENÓRIO, Adriana; REIS, 

Marcos Vinicius de Freitas. Diversidade e o campo da educação: (re) leituras e 

abordagens contemporâneas. Macapá: UNIFAP, 2016. p. 161-173. 

SILVEIRA, Edson Damas da; SILVEIRA, Stela Aparecida Damas. Direito fundamental 

à educação indígena. Curitiba: Juruá, 2012. 

259


