
XXXII CONGRESSO NACIONAL DO 
CONPEDI SÃO PAULO - SP

SOCIOLOGIA, ANTROPOLOGIA E CULTURA 
JURÍDICAS

SILVANA BELINE TAVARES



Copyright © 2025 Conselho Nacional de Pesquisa e Pós-Graduação em Direito 

Todos os direitos reservados e protegidos. Nenhuma parte destes anais poderá ser reproduzida ou transmitida 
sejam quais forem os meios empregados sem prévia autorização dos editores. 

Diretoria – CONPEDI 
Presidente - Profa. Dra. Samyra Haydêe Dal Farra Naspolini - FMU – São Paulo 
Diretor Executivo - Prof. Dr. Orides Mezzaroba - UFSC – Santa Catarina 
Vice-presidente Norte - Prof. Dr. Jean Carlos Dias - Cesupa – Pará 
Vice-presidente Centro-Oeste - Prof. Dr. José Querino Tavares Neto - UFG – Goiás 
Vice-presidente Sul - Prof. Dr. Leonel Severo Rocha - Unisinos – Rio Grande do Sul 
Vice-presidente Sudeste - Profa. Dra. Rosângela Lunardelli Cavallazzi - UFRJ/PUCRio – Rio de Janeiro 
Vice-presidente Nordeste - Prof. Dr. Raymundo Juliano Feitosa - UNICAP - Pernambuco 
 
Representante Discente: Prof. Dr. Abner da Silva Jaques - UPM/UNIGRAN - Mato Grosso do Sul 

Conselho Fiscal: 
Prof. Dr. José Filomeno de Moraes Filho - UFMA - Maranhão 
Prof. Dr. Caio Augusto Souza Lara - SKEMA/ESDHC/UFMG - Minas Gerais  
Prof. Dr. Valter Moura do Carmo - UFERSA - Rio Grande do Norte 
Prof. Dr. Fernando Passos – UNIARA - São Paulo 
Prof. Dr. Edinilson Donisete Machado - UNIVEM/UENP - São Paulo 
Secretarias 
Relações Institucionais: 
Prof. Dra. Claudia Maria Barbosa - PUCPR - Paraná 
Prof. Dr. Heron José de Santana Gordilho - UFBA - Bahia 
Profa. Dra. Daniela Marques de Moraes - UNB - Distrito Federal 
Comunicação: 
Prof. Dr. Robison Tramontina - UNOESC - Santa Catarina 
Prof. Dr. Liton Lanes Pilau Sobrinho - UPF/Univali - Rio Grande do Sul 
Prof. Dr. Lucas Gonçalves da Silva - UFS - Sergipe 
Relações Internacionais para o Continente Americano: 
Prof. Dr. Jerônimo Siqueira Tybusch - UFSM - Rio Grande do Sul 
Prof. Dr. Paulo Roberto Barbosa Ramos - UFMA - Maranhão 
Prof. Dr. Felipe Chiarello de Souza Pinto - UPM – São Paulo 
Relações Internacionais para os demais Continentes: 
Profa. Dra. Gina Vidal Marcilio Pompeu - UNIFOR - Ceará 
Profa. Dra. Sandra Regina Martini - UNIRITTER / UFRGS - Rio Grande do Sul 
Profa. Dra. Maria Claudia da Silva Antunes de Souza - UNIVALI – Santa Catarina 
Educação Jurídica 
Profa. Dra. Viviane Coêlho de Séllos Knoerr - Unicuritiba - PR 
Prof. Dr. Rubens Beçak - USP - SP 
Profa. Dra. Livia Gaigher Bosio Campello – UFMS – MS 
Eventos: 
Prof. Dr. Yuri Nathan da Costa Lannes - FDF - São Paulo 
Profa. Dra. Norma Sueli Padilha - UFSC - Santa Catarina 
Prof. Dr. Juraci Mourão Lopes Filho - UNICHRISTUS - Ceará 

Comissão Especial 
Prof. Dr. João Marcelo de Lima Assafim - UFRJ - RJ 
Profa. Dra. Maria Creusa De Araújo Borges - UFPB - PB 
Prof. Dr. Antônio Carlos Diniz Murta - Fumec - MG 
Prof. Dr. Rogério Borba - UNIFACVEST - SC 

      S678 
          Sociologia, antropologia e cultura jurídicas[Recurso eletrônico on-line] organização CONPEDI 
             Coordenadores: Silvana Beline Tavares – Florianópolis: CONPEDI, 2025. 

                Inclui bibliografia 
ISBN: 978-65-5274-279-7 
Modo de acesso: www.conpedi.org.br em publicações 
Tema: Os Caminhos Da Internacionalização E O Futuro Do Direito 

     1. Direito – Estudo e ensino (Pós-graduação) – Encontros Nacionais. 2. Sociologia. 3. Antropologia e cultura jurídicas. XXXII 
Congresso Nacional do CONPEDI São Paulo - SP (4: 2025: Florianópolis, Brasil).  

CDU: 34 

          Conselho Nacional de Pesquisa 
           e Pós-Graduação em Direito Florianópolis 

Santa Catarina – Brasil 
www.conpedi.org.br 



XXXII CONGRESSO NACIONAL DO CONPEDI SÃO PAULO - SP

SOCIOLOGIA, ANTROPOLOGIA E CULTURA JURÍDICAS

Apresentação

O Grupo de trabalho Sociologia, Antropologia e cultura jurídicas I no XXXII Congresso 

Nacional do Conpedi São Paulo –SP, nos trouxe artigos de pesquisadores e pesquisadoras 

sob diferentes perspectivas, que apontam para os desafios relacionados aos direitos humanos, 

às desigualdades sociais e às lutas por reconhecimento no Brasil. Os referidos artigos 

abordam temas como educação indígena, sociedade de consumo, ideologia e produção 

normativa, exclusão estrutural, biopolítica, esferas públicas digitais, políticas públicas, 

violência de gênero, pluralismo jurídico e a defesa de territórios tradicionais. Oferecem um 

panorama crítico e interdisciplinar das tensões que marcam nossa sociedade, reafirmando a 

necessidade de caminhos mais democráticos, plurais e interculturais e que se pode perceber 

em cada proposta.

O artigo “A educação e os povos indígenas do Brasil: trajetória normativa e evolução do 

modelo escolar” de Roberta Amanajas monteiro e Igor Barros Santos aponta para a complexa 

relação entre o Estado marcada por paradigmas exterminacionistas e assimilacionistas,e as 

coletividades indígenas, enfatizando o papel da Educação Escolar Indígena desde o período 

colonial até os dias atuais.

Raphael da Rocha Rodrigues Ferreira e Anthonella Ysalla de Oliveira Silva em seu artigo “A 

hierarquização da sociedade do consumo: fonte da ausência de acesso a recursos e direitos 

sociais”analisam criticamente a hierarquização da sociedade de consumo contemporânea 

como elemento central na limitação do acesso a recursos e direitos sociais a partir de uma 

abordagem interdisciplinar que articula Sociologia, Antropologia, Filosofia e Direito.

Os autores Pedro Ramos Lima e Michelle Fernanda Martins a partir do artigo “A influência 

do véu ideológico nas leis e nas normas: construção a partir do materialismo histórico e dos 

significantes-mestres”exploram o conceito de véu ideológico como uma extensão da teoria 

marxista clássica da ideologia, analisando sua influência na construção das leis e normas, 

sugerindo que o véu ideológico está profundamente enraizado nas estruturas jurídicas e 

institucionais, tornando seu completo desmantelamento altamente desafiador.

Em “A retórica universalista e a realidade da exclusão: um olhar crítico sobre os direitos 

humanos no mundo contemporâneo” Valdene Gomes De Oliveira e Robson Antão De 

Medeiros analisam a contradição entre a retórica universalista dos direitos humanos e as 



persistentes realidades de exclusão defendendo-se a necessidade de repensar a universalidade 

dos direitos humanos e propondo um projeto dialógico e intercultural que reconheça a 

pluralidade das experiências humanas, valorizando as diversidades epistêmicas globais, para 

promover a justiça em suas múltiplas dimensões.

Com base em uma análise crítica da exclusão histórica das populações vulneráveis da região 

amazônica - indígenas, ribeirinhas, negras e periféricas, Altiza Pereira De Souza e João 

Marcos Conceição Bernardo nos trazem o artigo “Ações afirmativas e acesso ao serviço 

público para populações vulneráveis na amazônia brasileira: carreiras jurídicas e o direito à 

representatividade”.

Karolina Karla Costa Silva , Lenilma Cristina Sena de Figueiredo Meirelles e Giorggia 

Petrucce Lacerda e Silva Abrantes trazem o artigo “Armas brancas do medo: a 

desnaturalização da violência contra a mulher pelo contato com a prova do crime” construído 

por meio de um relato de experiência sobre a exposição e palestra Armas Brancas do Medo: 

desnaturalizar é preciso, realizada em 12 de agosto de 2025, na Universidade Federal da 

Paraíba, para abordar o enfrentamento à violência contra a mulher.

Em “As novas fronteiras da biopolítica: direitos fundamentais e poder” Gabrielle Leal Pinto e 

Rafael Lazzarotto Simioni analisam as novas fronteiras da biopolítica na era digital, 

investigando como as formas de poder disciplinar, o panoptismo e a psicopolítica se 

articulam ao capitalismo de vigilância para impactar direitos fundamentais, especialmente o 

direito à privacidade.

Maria Luiza Carvalho Parlandim em “As redes sociais como uma nova esfera pública? Uma 

análise a partir da teoria de Habermas” analisa criticamente a possibilidade de as redes 

sociais digitais constituírem uma nova forma de esfera pública democrática nos dias atuais, à 

luz da teoria desenvolvida por Jürgen Habermas.

Com o artigo “Colando os retalhos: fragmentos constitucionais como fórmula para amenizar 

as tensões democráticas da modernidade”, Esdras Silva Sales Barbosa traz as reflexões do 

constitucionalismo social (fragmentos constitucionais) de Gunther Teubner, buscando 

compreender como as Constituições sociais parciais são meios de descomprimir as tensões 

democráticas do atual momento da sociedade mundial.

Tayane Couto Da Silva Pasetto em “Desordem informacional como dispositivo de controle” 

traz o tema da desordem informacional como dispositivo de controle, correlacionando com 

os ensinamentos de Foucault ao afirmar que a desordem informacional pode estar, ou não, 



em favor de quem está atualmente no poder, mas gera um dispêndio incompatível com a 

origem marginalizada que Foucault queria dar voz, ainda que possa usar pessoas 

marginalizadas como massa de manobra.

As autoras Claudia De Moraes Martins Pereira, Luana Caroline Nascimento Damasceno e 

Ana Clara Mendonça Silva nos trazem as complexas tensões entre as práticas ritualísticas 

indígenas, a evangelização e a necessidade de um diálogo intercultural para a proteção da 

cultura e tradicionalidade dos povos indígenas no Brasil com o artigo “Diálogo intercultural e 

práticas ritualísticas indígenas: tensões entre evangelização, cultura e tradicionalidade”.

Com o artigo “Direito à educação, desigualdades educacionais e tecnologias”, Thais Janaina 

Wenczenovicz , Orides Mezzaroba e Daniela Zilio analisam a inserção da tecnologia no 

contexto escolar em nível de Educação Básica e o direito fundamental social à educação 

apontando que as tecnologias digitais, embora possam ser aliadas na promoção da educação e 

na democratização do acesso, também podem exacerbar as desigualdades se não forem 

implementadas de forma equitativa e inclusiva.

Adriana Biller Aparicio e Yasmim Melaré em “Direitos indígenas e justiça de transição: um 

olhar sobre os relatórios das comissões da verdade chilena e brasileira” analisam os relatórios 

das comissões da verdade na Justiça de Transição chilena e brasileira, com enfoque na justiça 

para os povos indígenas expondo a elaboração teórica dos direitos indígenas na América 

Latina realizada em torno do eixo colonial, marcando a ocorrência de violações durante as 

ditaduras militares e o papel da Justiça de Transição e das comissões da verdade nos 

processos de redemocratização.

A partir de uma análise interdisciplinar, Luiza Emília Guimarães de Queiros e Cirano Vieira 

de Cerqueira Filho examinam a trajetória do PRONERA, sua estrutura normativa e 

institucional, bem como seus impactos educacionais, sociais e econômicos no artigo “Do 

contrato social à política pública: a educação no campo pelo Programa Nacional de Educação 

na Reforma Agrária – Pronera”.

O artigo “Entre enchentes e narrativas punitivas: mídia, direito e a produção de expectativas 

normativas nas cheias de canoas/rs (2024)” de Eduardo Carvalho Scienza e Germano André 

Doederlein Schwartz com base na teoria dos sistemas de Niklas Luhmann, interpretam a 

relação entre mídia e direito a partir de seus códigos operativos — informação/não 

informação e Recht/UnRecht — e dos mecanismos de fechamento operativo, irritação e 

acoplamento estrutural.



Émelyn Linhares e Thais Janaina Wenczenovicz com o artigo “Gênero, violência 

institucional e reflexos da cultura colonial no judiciário: condição da mulher na Espanha e no 

Brasil” abordam a condição da mulher a partir do padrão fixado pelo colonialismo na 

ideologia do patriarcado, sistema assentado pela colonialidade com impacto nos sistemas de 

poder que perpetuam as desigualdades de gênero.

Em “O direito de propriedade e suas restrições: perspectivas jurídicas e sociológicas sobre o 

espaço urbano” os autores Nivaldo Sebastião Vícola e Irineu Francisco Barreto Junior 

analisam as limitações ao uso e à ocupação do solo urbano no Brasil, com enfoque 

sociojurídico abordando o tema a partir do deslocamento populacional ocorrido a partir da 

década de 1950, que intensificou a urbanização e exigiu do Estado a criação de mecanismos 

normativos capazes de compatibilizar o direito de propriedade com os interesses coletivos.

Naymê Araújo de Souza , Bernardo Belota Barbosa Peixoto de Lima e Cássio André Borges 

dos Santos em “Pluralismo jurídico e proteção constitucional dos saberes tradicionais na 

amazônia: entre a invisibilização normativa e a resistência cultural” analisam sob a ótica dos 

direitos humanos de terceira e quarta geração, a proteção constitucional dos saberes 

tradicionais dos povos indígenas, ribeirinhos e demais comunidades tradicionais da 

Amazônia brasileira, em diálogo com a noção de pluralismo jurídico e o papel do controle de 

constitucionalidade.

Por fim, Ricardo Tavares De Albuquerque , Helder Brandão Góes e Andrezza Leticia 

Oliveira Tundis Ramos com o artigo “Reconhecimento e autonomia como direitos 

fundamentais: o caso das terras quilombolas do Andirá no contexto da constituição de 1988” 

analisam o reconhecimento e a autonomia como direitos fundamentais no caso das terras 

quilombolas do Andirá, no contexto da Constituição de 1988 e de seu diálogo com 

instrumentos internacionais, como a Convenção nº 169 da OIT.

Convidamos a todas e todos a prosseguir com a leitura dos artigos cuja diversidade temática 

e rigor analítico oferecem contribuições relevantes para a compreensão crítica das dinâmicas 

sociais, jurídicas e políticas contemporâneas.

Silvana Beline



1 Mestrando em Direitos Humanos pelo Programa de Pós-Graduação em Ciências Jurídicas (PPGCJ/UFPB), 
com bolsa da CAPES. E-mail: vgo@academico.ufpb.br.

2 Professor Titular na UFPB, com pós-doutorado em Coimbra. Docente na graduação em Direito e na pós em 
Ciências Jurídicas e Gerontologia, coordenando esta última. E-mail: robson.antao@academico.ufpb.br.

1

2

A RETÓRICA UNIVERSALISTA E A REALIDADE DA EXCLUSÃO: UM OLHAR 
CRÍTICO SOBRE OS DIREITOS HUMANOS NO MUNDO CONTEMPORÂNEO

THE UNIVERSALIST RHETORIC AND THE REALITY OF EXCLUSION: A 
CRITICAL LOOK AT HUMAN RIGHTS IN THE CONTEMPORARY WORLD

Valdene Gomes De Oliveira 1
Robson Antão De Medeiros 2

Resumo

Este artigo tem como objetivo analisar a contradição entre a retórica universalista dos direitos 

humanos e as persistentes realidades de exclusão. O problema que se busca responder é em 

que medida a visão universalista dos direitos opera a contradição de não materializá-los em 

sua aplicação concreta. A hipótese central é que a universalidade desses direitos funciona 

como uma linguagem ideológica de base liberal-burguesa, que conforma bens jurídicos 

frequentemente inconciliáveis com as demandas de materialização das amplas maiorias e de 

grupos historicamente marginalizados. Para tanto, a metodologia adotada é qualitativa, 

pautada em análise crítica e teórica, com base em revisão bibliográfica e documental, sob a 

perspectiva materialista-histórica. Como resultados, a pesquisa aponta as limitações do 

universalismo ocidental, indicando como sua gênese eurocêntrica e a priorização de direitos 

individuais geram uma lógica excludente. Assim, o direito opera ideologicamente como 

controle social, refletindo poder e desigualdade, e a aplicação desigual dos direitos humanos 

é agravada por interesses geopolíticos e econômicos que influenciam sua seletividade. Em 

conclusão, defende-se a necessidade de repensar a universalidade dos direitos humanos, 

propondo um projeto dialógico e intercultural que reconheça a pluralidade das experiências 

humanas, valorizando as diversidades epistêmicas globais, para promover a justiça em suas 

múltiplas dimensões.

Palavras-chave: Direitos fundamentais, Eurocentrismo jurídico, Relativismo cultural, 
Interculturalidade, Desigualdades estruturais

Abstract/Resumen/Résumé

This article aims to critically analyze the contradiction between the universalist rhetoric of 

human rights and the persistent realities of exclusion. The problem it seeks to address is to 

what extent the universalist vision of rights operates in contradiction by failing to materialize 

them in their concrete application. The central hypothesis is that the universality of these 

rights functions as an ideological language with a liberal-bourgeois foundation, which shapes 

1

2

294



legal goods often irreconcilable with the demands for materialization from broad majorities 

and historically marginalized groups. For this purpose, the methodology adopted is 

qualitative, based on critical and theoretical analysis, drawing on bibliographic and 

documentary review, under the historical-materialist perspective. As results, the research 

points out the limitations of Western universalism, indicating how its Eurocentric genesis and 

the prioritization of individual rights generate an exclusionary logic. Thus, law ideologically 

operates as a form of social control, reflecting power and inequality, and the unequal 

application of human rights is exacerbated by geopolitical and economic interests that 

influence their selectivity. In conclusion, the study advocates for the need to rethink the 

universality of human rights, proposing a dialogical and intercultural project that recognizes 

the plurality of human experiences, valuing global epistemic diversities, to promote justice in 

its multiple dimensions.

Keywords/Palabras-claves/Mots-clés: Fundamental rights, Legal eurocentrism, Cultural 
relativism, Interculturality, Structural inequalities

295



1 INTRODUÇÃO 

 

Este trabalho explora a complexa dinâmica entre a aspiração universalista dos direitos 

humanos e as persistentes realidades de exclusão no cenário contemporâneo. Essa relação 

manifesta-se historicamente desde a origem dos direitos humanos no século XX, quando, 

como resposta a atrocidades e violações massivas, foram proclamados como pilares para a 

dignidade, igualdade e liberdade. No entanto, sua retórica de universalidade frequentemente 

confronta-se com as profundas desigualdades socioeconômicas, culturais e históricas, 

particularmente evidentes nos países do Sul Global1. 

Nesse sentido, o objetivo central deste artigo é analisar criticamente a contradição 

entre a retórica universalista dos direitos humanos e as persistentes realidades de exclusão no 

mundo contemporâneo. O problema que se busca responder é em que medida a visão 

universalista dos direitos opera a contradição de não materializá-los em sua aplicação 

concreta. A hipótese central é que a universalidade desses direitos funciona como uma 

linguagem ideológica de base liberal-burguesa, que conforma bens jurídicos frequentemente 

inconciliáveis com as demandas de materialização das amplas maiorias e de grupos 

historicamente marginalizados. 

Para tanto, a metodologia adotada é qualitativa, pautada em crítica e teoria. A 

pesquisa é baseada em revisão bibliográfica e análise documental. Esta última será realizada 

por meio do exame aprofundado de documentos basilares dos direitos humanos, como a 

Declaração Universal dos Direitos Humanos (DUDH) e os Pactos Internacionais de 1966 

(PIDESC e PIDCP), além de relatórios de organismos internacionais e artigos científicos 

relevantes, buscando identificar as normativas e as discussões teóricas que sustentam a 

retórica universalista e as evidências que revelam suas limitações e contradições. 

Como resultados, a pesquisa aponta as limitações inerentes ao universalismo 

ocidental, de caráter frequentemente abstrato, indicando como sua gênese eurocêntrica e a 

forte priorização de direitos individuais geram uma lógica profundamente excludente. Diante 

disso, o direito opera ideologicamente como controle social, muitas vezes sob uma aparência 

de neutralidade, refletindo poder e desigualdade, e a aplicação desigual dos direitos humanos 

é agravada por interesses geopolíticos e econômicos que influenciam sua constante 

seletividade. 

1 Países que compartilham características como histórico de colonização, desigualdades socioeconômicas e 
posição marginalizada na economia global. Embora o nome sugira uma localização geográfica, inclui países do 
hemisfério norte, como Índia e China, e exclui países do hemisfério sul, como Austrália e Nova Zelândia. 

296



 
 

Em conclusão, defende-se a necessidade de repensar a universalidade dos direitos 

humanos, propondo um projeto dialógico e intercultural que reconheça a pluralidade das 

experiências humanas e promova a justiça em suas múltiplas dimensões, valorizando as 

diversidades epistêmicas globais, para uma efetivação mais inclusiva e substancial. Trata-se, 

portanto, de ressignificar os direitos como ferramentas para os processos de luta pela 

dignidade, superando sua concepção como ideais meramente formais. 

Com essa finalidade, este trabalho estrutura-se em dois capítulos. O primeiro 

capítulo constrói a retórica universalista dos direitos humanos, delineando seus fundamentos, 

origens históricas e os desafios inerentes à sua efetivação global. O segundo capítulo, por sua 

vez, aprofunda a crítica ao universalismo ocidental, examinando o impacto do relativismo 

cultural e das desigualdades estruturais, e propondo a necessidade de um paradigma 

intercultural para os direitos humanos no mundo contemporâneo. Ao final, o trabalho 

apresentará considerações que visam a uma compreensão mais inclusiva e plural dos direitos 

humanos no mundo contemporâneo, encerrando com as referências. 

 

2 A CONSTRUÇÃO DA RETÓRICA UNIVERSALISTA DOS DIREITOS 

HUMANOS: FUNDAMENTOS, ORIGENS E SEUS DESAFIOS INERENTES 

  

​ Os direitos humanos, enquanto construção histórica e política, emergem da 

necessidade de afirmação da dignidade humana frente às violações cometidas por regimes 

autoritários e totalitários, especialmente no contexto do pós-Segunda Guerra Mundial. Sendo 

assim, a promulgação da Declaração Universal dos Direitos Humanos (DUDH, 1948), sob a 

égide da recém-criada Organização das Nações Unidas (ONU, 1945), representou uma 

tentativa de universalizar valores como liberdade, igualdade, justiça e dignidade, 

estabelecendo um marco normativo internacional para a proteção dos indivíduos contra 

abusos estatais e arbitrariedades. 

​ Nesse contexto, Bobbio (2004, p.7) destaca a intrínseca ligação entre os direitos do 

homem, a democracia e a paz, compreendendo-os como "três momentos necessários do 

mesmo movimento histórico". Para o autor, sem direitos humanos reconhecidos e protegidos, 

não há democracia; e sem democracia, não existem as condições mínimas para a solução 

pacífica de conflitos. Bobbio (2004, p.7) enfatiza que a democracia é a sociedade dos 

cidadãos, e estes se tornam cidadãos quando lhes são reconhecidos direitos fundamentais. 

 
 

297



 
 

Para ele, a paz estável, por sua vez, só será alcançada quando existirem cidadãos não mais 

apenas deste ou daquele Estado, mas do mundo. 

​ Bobbio (2004, p.7) também assinala que um de seus primeiros escritos sobre o 

assunto remonta a 1951, nascido de uma aula sobre a Declaração Universal dos Direitos do 

Homem. O autor afirma que, desde então, algumas teses fundamentais o acompanham, sendo 

elas: os direitos naturais são, na verdade, direitos históricos; nascem no início da era moderna 

com a concepção individualista da sociedade e tornam-se indicadores do progresso histórico. 

Para ele, a busca por um fundamento absoluto para os direitos humanos é um problema mal 

formulado, uma vez que a historicidade desses direitos se reafirma em sua contínua expansão. 

​ Considerando esse mesmo panorama, a DUDH afirma, em seu artigo 1º, que “todos 

os seres humanos nascem livres e iguais em dignidade e direitos”, consagrando o princípio da 

igualdade como fundamento dos direitos humanos. Na sequência, o artigo 2º reforça a ideia 

de universalidade ao afirmar que:  

 
Todo ser humano tem capacidade para gozar os direitos e as liberdades estabelecidos 
[...], sem distinção de qualquer espécie, seja de raça, cor, sexo, língua, religião, 
opinião política ou de outra natureza, origem nacional ou social, riqueza, 
nascimento, ou qualquer outra condição (DUDH, 1948, art. 2º). 

 

​ A universalidade, nesse sentido, foi concebida como um princípio normativo e 

político que busca afirmar que todos os seres humanos, independentemente de sua origem, 

cultura, religião ou condição social, possuem direitos inalienáveis e invioláveis. Desse modo, 

esse ideal foi institucionalizado pela DUDH e, posteriormente, pelos Pactos Internacionais de 

Direitos Humanos de 1966, que compreendem o Pacto Internacional sobre Direitos Civis e 

Políticos (PIDCP) e o Pacto Internacional sobre Direitos Econômicos, Sociais e Culturais 

(PIDESC). Com isso, esses instrumentos jurídicos delinearam uma estrutura normativa 

internacional voltada à proteção de direitos tanto individuais quanto coletivos. 

​ O PIDCP, por exemplo, garante o direito à vida2, à liberdade de pensamento, 

consciência e religião3, à liberdade de expressão4 e à participação na vida pública e política5. 

De forma convergente, o PIDESC reconhece, entre outros, os direitos ao trabalho digno6, à 

seguridade social7, à educação8 e a um padrão de vida adequado, incluindo alimentação, 

8 Idem, art. 13. 
7 Idem, art. 9º. 
6 ONU. Pacto Internacional sobre Direitos Econômicos, Sociais e Culturais. Nova York, 1966, arts. 6º e 7º. 
5 Idem, art. 25. 
4 Idem, art. 19. 
3 Idem, art. 18. 
2 ONU. Pacto Internacional sobre Direitos Civis e Políticos. Nova York, 1966, art. 6º. 

 
 

298



 
 

vestuário e moradia9. Logo, ambos os pactos, embora distintos em seus enfoques, são 

complementares e refletem a indivisibilidade, interdependência e inter-relação dos direitos 

humanos, princípios reafirmados em diversas conferências e declarações posteriores, como a 

Conferência de Viena de 1993. 

​ Considerando esse aspecto, ao aprofundar a discussão sobre os direitos do homem, 

Bobbio (2004, p. 26) aborda "A era dos direitos" como um momento histórico caracterizado 

pela inversão na relação entre Estado e cidadãos, na qual passou-se da prioridade dos deveres 

dos súditos à prioridade dos direitos do cidadão. Para ele, essa mudança reflete a afirmação da 

teoria individualista da sociedade, contrapondo-se à concepção organicista tradicional. 

Ademais, o autor evidencia a ampliação do âmbito dos direitos do homem na passagem do 

homem abstrato ao homem concreto, por meio de um processo de diferenciação gradual dos 

carecimentos e interesses que demandam reconhecimento e proteção. Com esse intuito, 

Bobbio (2004, p. 10) argumenta que: 

 
Falar de direitos naturais ou fundamentais, inalienáveis ou invioláveis, é usar 
fórmulas de uma linguagem persuasiva, que podem ter uma função prática num 
documento político, a de dar maior força à exigência, mas não têm nenhum valor 
teórico, sendo portanto completamente irrelevantes numa discursão de teoria do 
direito (Bobbio, 2004, p. 10). 

 

​ Nessa perspectiva, a linguagem dos direitos, indubitavelmente, possui uma grande 

função prática, que é "emprestar uma força particular às reivindicações dos movimentos que 

demandam para si e para os outros a satisfação de novos carecimentos materiais e morais" 

(Bobbio, 2004, p. 11). Contudo, essa linguagem "se torna enganadora se obscurecer ou ocultar 

a diferença entre o direito reivindicado e o direito reconhecido e protegido" (Bobbio, 2004, p. 

11). De igual modo, ao aprofundarmos essa ideia da diferença entre a proclamação e a 

efetividade dos direitos, cabe ressalta que:  

 
Não se poderia explicar a contradição entre a literatura que faz a apologia da era dos 
direitos e aquela que denuncia a massa dos "sem-direitos". Mas os direitos de que 
fala a primeira são somente os proclamados nas instituições internacionais e nos 
congressos, enquanto os direitos de que fala a segunda são aqueles que a 
esmagadora maioria da humanidade não possui de fato (ainda que sejam solene e 
repetidamente proclamados) (Bobbio, 2004, p. 11). 

​  

​ Nesse contexto, Bobbio (2004, p. 13-14) aponta as dificuldades de se buscar um 

fundamento absoluto, destacando que a própria expressão "direitos do homem" é vaga e 

9 Idem, art. 11. 
 

 
299



 
 

tautológica10, seu elenco é historicamente variável, a categoria é heterogênea com pretensões 

por vezes incompatíveis e, notadamente, a efetivação dos direitos sociais depende de 

condições econômicas nem sempre presentes. Tal análise o leva a concluir que os direitos 

humanos são, fundamentalmente, direitos históricos, nascidos em circunstâncias específicas, e 

não direitos naturais. 

​ Ampliando essa análise crítica, Herrera Flores (2009) adverte que a própria ênfase no 

"direito" já é um mecanismo ideológico. A teoria tradicional, segundo ele, aprisiona o debate 

em uma tautologia, na qual "o conteúdo básico dos direitos é o 'direito a ter direitos'" (p. 27). 

Essa lógica, aparentemente simplista, tem consequências graves, pois desvia o foco das 

condições materiais e das lutas sociais necessárias para garantir o acesso aos bens. Flores 

denuncia que, ao destacar o conceito de "direitos", "corremos o risco de “nos esquecer” dos 

conflitos e lutas que conduziram à existência de um determinado sistema de garantias" (p. 21). 

Assim, a lacuna apontada por Bobbio não é apenas um problema político de proteção, mas um 

problema teórico fundamental na própria concepção formalista e abstrata dos direitos. 

​ A trajetória desses direitos, segundo Bobbio (2004, p. 18-19), evoluiu de teorias 

filosóficas para normas positivadas em âmbito estatal, culminando, após a Declaração de 

1948, na busca por uma proteção simultaneamente universal e positiva como "direitos do 

cidadão do mundo". Sob esse prisma, a Declaração Universal é o início de um longo processo, 

sendo algo mais do que um sistema doutrinário, mas menos do que um sistema de normas 

jurídicas totalmente implementado. Ela proclama princípios como um "ideal comum a ser 

alcançado", e sua proteção é indispensável para evitar a rebelião contra a tirania. 

​ Ademais, Bobbio (2004) realiza a distinção entre os direitos de liberdade (negativos) 

e os direitos sociais e políticos (positivos), cuja proliferação é complexa por ampliar os 

poderes estatais e dar origem ao Estado social (Bobbio, 2004, p. 32-34). Para evitar a 

frustração de chamar meras aspirações de "direitos", o autor adverte sobre a necessidade de 

diferenciar o "direito em sentido forte", com proteção efetiva, do "direito em sentido fraco", 

que consiste em exigências futuras (Bobbio, 2004, p. 38). É essa busca pela proteção efetiva 

que o leva a articular a conexão indissociável entre direitos, democracia e paz, afirmando 

serem: 

 
Três momentos necessários do mesmo movimento histórico: sem direitos do homem 
reconhecidos e efetivamente protegidos não existe democracia, sem democracia não 

10 No contexto da crítica de Bobbio (2004, p. 13) aos direitos do homem, o termo "tautológica" refere-se à 
natureza vaga e indefinida da própria expressão, que, ao tentar se autodefinir, acaba por não apresentar um 
fundamento preciso e universalmente aceito. 

 
 

300



 
 

existem as condições mínimas para a solução pacífica dos conflitos que surgem entre 
os indivíduos, entre grupos e entre as grandes coletividades tradicionalmente 
indóceis e tendencialmente autocráticas que são os Estados, apesar de serem 
democráticas com os próprios cidadãos (Bobbio, 2004, p. 93). 

 

​ Bobbio (2004, p. 93) lembra que a própria Carta da ONU associa os direitos 

fundamentais à necessidade de "salvar as gerações futuras do flagelo da guerra". O autor 

considera os direitos do homem uma das maiores "invenções" da civilização, pois 

transformaram a ideia filosófica de universalidade em instituição política. Essa inovação, que 

remonta ao jusnaturalismo moderno, representa uma radical transformação da relação política, 

pois, ao afirmar direitos preexistentes ao Estado, inverte a tradicional primazia do dever sobre 

o direito. Bobbio (2004, p. 94) destaca que essa proclamação dividiu o curso histórico, e a 

convergência das grandes correntes políticas para essa defesa representa uma "meta a ser 

conquistada na auspiciada unidade do gênero humano". 

​ Apesar da convergência na defesa dos direitos, Bobbio (2004, p. 95) ressalta que 

cada grande corrente política mantém sua identidade ao priorizar diferentes categorias: o 

liberalismo foca nas liberdades individuais, o socialismo nos direitos sociais, e o cristianismo 

social no direito à vida e à liberdade religiosa . O autor aponta ainda que a própria luta pelos 

direitos evoluiu em seus adversários — passando do poder religioso ao político, e chegando 

hoje ao poder econômico e aos desafios tecnológicos —, sendo deste último que nascem os 

"direitos da nova geração", como a proteção ao meio ambiente e à privacidade. 

​ Isto é, os direitos do homem constituem hoje um "novo ethos mundial", um mundo 

do “dever ser” que contrasta com a sistemática violação desses direitos na realidade (Bobbio, 

2004, p. 96). Porquanto, a história dos direitos do homem é um "tempo longo", e embora a 

humanidade não deva ser otimista a ponto de ser presunçosa, nem pessimista a ponto de se 

desesperar, a crescente importância atribuída aos direitos do homem é um sinal de progresso 

civilizatório. A partir de então, nossa tarefa é ler a Declaração Universal e, em seguida, 

observar o mundo para reconhecer que, apesar dos esforços, o caminho a percorrer é ainda 

longo, e a história humana, comparada às enormes tarefas, talvez tenha apenas começado 

(Bobbio, 2004, p. 96). 

​ Em consonância, Santos (1997, p. 20), enfatiza que a própria gênese do sistema 

internacional de direitos humanos foi forjado majoritariamente sob a liderança de potências 

ocidentais e ancorado em valores eurocêntricos, pouco dialogando com outras tradições 

filosóficas, políticas e culturais. Para ele, até mesmo a DUDH foi concebida sem a 

participação efetiva da maioria dos povos do mundo, refletindo uma lógica excludente desde 

 
 

301



 
 

sua formulação. Além disso, ainda segundo o autor, o reconhecimento quase exclusivo de 

direitos individuais — com exceção do direito coletivo à autodeterminação, limitado apenas 

aos povos colonizados pela Europa — evidencia a centralidade de uma concepção liberal de 

sujeito, desvinculada de vínculos comunitários. 

​ Somado a isso, essa marca torna-se ainda mais evidente na priorização dos direitos 

civis e políticos em detrimento dos direitos econômicos, sociais e culturais, historicamente 

relegados a um segundo plano no cenário internacional (Santos, 1997, p. 20). Não por acaso, 

o direito de propriedade foi o primeiro e, por muito tempo, o único direito econômico 

formalmente reconhecido, o que revela a profunda influência das estruturas capitalistas e do 

individualismo burguês na construção do paradigma dominante de direitos humanos. Em 

razão disso, a adoção de um modelo homogêneo de direitos não reflete necessariamente as 

experiências históricas e sociais de outros povos, especialmente dos países do Sul Global, que 

enfrentam realidades marcadas por desigualdades estruturais, legados coloniais e diferentes 

formas de organização coletiva. 

​ Do mesmo modo, esses direitos relacionados à justiça social e à igualdade material 

são frequentemente relativizados em função de condicionantes econômicos ou da chamada 

"reserva do possível”, o que compromete a efetivação de direitos básicos, como saúde, 

educação, moradia e alimentação, sobretudo nos países mais pobres. Vale destacar que a 

própria DUDH reconhece, ainda que de forma sutil, os limites materiais que envolvem a 

concretização dos direitos sociais. Já que, ao tratar da segurança social e dos direitos 

econômicos, sociais e culturais, ela explicita que sua efetivação está condicionada não apenas 

ao esforço nacional, mas também à cooperação internacional e à estrutura organizacional e 

econômica de cada país. Essa previsão demonstra uma compreensão realista sobre as 

desigualdades entre os Estados e a necessidade de solidariedade global na promoção dos 

direitos humanos. Como afirma o artigo 22: 

 
Todo ser humano, como membro da sociedade, tem direito à segurança social, à 
realização pelo esforço nacional, pela cooperação internacional e de acordo com a 
organização e recursos de cada Estado, dos direitos econômicos, sociais e culturais 
indispensáveis à sua dignidade e ao livre desenvolvimento da sua personalidade” 
(DUDH, 1948, art. 22). 

 

​ Essa vinculação entre a efetivação dos direitos sociais e a disponibilidade de recursos 

também é expressamente reconhecida pelo PIDESC. Inclusive, em seu artigo 2º, o tratado 

estabelece que os Estados Partes se comprometem a adotar medidas, até o máximo de seus 

recursos disponíveis, com vistas à realização progressiva dos direitos nele previstos (PIDESC, 
 

 
302



 
 

1966, art. 2º). Consequentemente, tal formulação confere certa margem de discricionariedade 

estatal, permitindo que os governos definam prioridades conforme suas capacidades 

econômicas. No entanto, essa flexibilidade também pode abrir espaço para desigualdades 

significativas na implementação, tanto entre países quanto no interior de sociedades marcadas 

por disparidades regionais e sociais. 

​ Igualmente, a aplicação desigual dos direitos humanos é agravada por interesses 

geopolíticos e econômicos que influenciam a seletividade com que se cobra ou se ignora o 

cumprimento de tais normas. Por conseguinte, a universalidade desses direitos, longe de ser 

uma realidade plenamente concretizada, muitas vezes opera como uma retórica mobilizada de 

forma estratégica por atores internacionais, em detrimento da soberania e das realidades locais 

de países periféricos. 

​ Portanto, embora os princípios universais dos direitos humanos representem um 

avanço normativo e civilizatório, sua concretização encontra entraves significativos quando 

confrontada com as complexidades do mundo real. Esses limites tornam-se ainda mais 

evidentes quando se considera a diversidade cultural, as desigualdades econômicas e os 

conflitos sociais presentes nos contextos do Sul Global. Tal constatação impõe a necessidade 

de repensar a universalidade dos direitos humanos não como uma imposição homogênea de 

valores, mas como um projeto dialógico e intercultural que reconheça a pluralidade das 

experiências humanas e promova a justiça em suas múltiplas dimensões. 

 

3 A REALIDADE DA EXCLUSÃO: CRÍTICAS AO UNIVERSALISMO OCIDENTAL 

E A NECESSIDADE DE UM PARADIGMA INTERCULTURAL 

 

​ A universalidade dos direitos humanos, embora proclamada como um ideal global de 

dignidade e igualdade, confronta-se com significativas resistências e assimetrias em sua 

aplicação prática. Essas tensões são particularmente evidentes em contextos marcados por um 

histórico de colonização, profundas desigualdades estruturais e exclusão social, como o Sul 

Global. Nesses cenários, a retórica universalista frequentemente se choca com realidades 

concretas, onde a formalização de direitos desconsidera as condições socioeconômicas e 

culturais que afetam sua efetivação. Diante dessa conjuntura, relatórios de desenvolvimento 

humano, como o do PNUD (2023), corroboram essa disparidade, ao indicar que os países do 

Sul Global concentram os piores índices de acesso a direitos fundamentais como educação, 

saúde, habitação e segurança alimentar. 

 
 

303



 
 

​ A problemática central reside, portanto, no fato de que, além de compartilharem 

características como dependência econômica e fragilidade institucional, muitas dessas 

sociedades foram historicamente excluídas dos espaços de decisão global onde os próprios 

direitos humanos foram majoritariamente concebidos. Mediante essa realidade, Santos (1997, 

p. 18-19) observa que o discurso dos direitos humanos tem sido historicamente utilizado 

como instrumento de dominação cultural, ao impor padrões eurocêntricos de humanidade. 

Dessa forma, o autor adverte que:  

 
Enquanto forem concebidos como direitos humanos universais, os direitos humanos 
tenderão a operar como localismo globalizado - uma forma de globalização 
de-cima-para-baixo. Serão sempre um instrumento do «choque de civilizações» tal 
como o concebe Samuel Huntington (1993), ou seja, como arma do Ocidente contra 
o resto do mundo [...] A sua abrangência global será obtida à custa da sua 
legitimidade local (Santos, 1997, p. 18-19). 

 

​ A partir dessa lógica, a crítica ao universalismo ocidental revela que os direitos 

humanos, tal como positivados em instrumentos normativos internacionais, incorporam um 

viés liberal-individualista que desconsidera cosmovisões não ocidentais. Por conseguinte, esse 

modelo hegemônico tende a apresentar como universais princípios que emergiram em 

contextos históricos e culturais particulares, ignorando outras formas de organização social 

baseadas na coletividade, reciprocidade ou oralidade  (Santos, 1997, p. 18-19).  

​ Nessa mesma linha de desconstrução, Flores (2009, p. 11) aprofunda a crítica ao que 

chama de "universalismo de partida", um modelo abstrato e imposto "a priori". Em 

contrapartida, o autor defende um "universalismo de chegada, de confluência, fruto de 

processos conflitivos, discursivos, de confronto e de diálogo". Para ele, o objetivo desses 

processos de luta não é alcançar um ideal abstrato, mas um fim material e concreto: a 

dignidade, entendida como "o acesso igualitário e não hierarquizado 'a priori' [...] aos bens 

que fazem com que a vida seja 'digna' de ser vivida" (Flores, p. 31). Assim, a crítica ao 

eurocentrismo não se limita a denunciar a origem dos direitos, mas exige a sua (re)invenção 

como ferramentas para disputas concretas pelo acesso a bens, transformando-os em 

"resultados sempre provisórios da lutas sociais pela dignidade". A partir desse ponto: 

 
Para poderem operar como forma de cosmopolitismo, como globalização 
de-baixo-para-cima ou contra-hegemónica, os direitos humanos têm de ser 
reconceptualizados como multiculturais. O multiculturalismo [...] é pré-condição de 
uma relação equilibrada e mutuamente potenciadora entre a competência global e a 
legitimidade local, que constituem os dois atributos de uma política 
contra-hegemónica de direitos humanos no nosso tempo  (Santos, 1997, p.19). 

 
 

 
304



 
 

​ De igual sorte, conforme Santos (1997, p.19), torna-se evidente que a alegada 

universalidade dos direitos humanos não se sustenta na prática, tampouco em sua construção 

teórica. Para ele, embora existam atualmente quatro principais regimes internacionais de 

proteção: o europeu, o interamericano, o africano e o asiático, a forma como os direitos 

humanos foram formulados e difundidos reflete uma concepção profundamente enraizada na 

tradição ocidental. Em razão disso, todas as culturas tendem a considerar seus valores centrais 

como legítimos e abrangentes, mas apenas a cultura ocidental os transforma em pretensões de 

universalidade e apresenta como se fosse neutra e global. 

​ Deste modo, é necessário repensar o paradigma dominante dos direitos humanos a 

partir de uma transformação cosmopolita e emancipatória. Para isso, Santos (1997, p. 21) 

propõe cinco premissas fundamentais. A primeira supera o falso dilema entre universalismo e 

relativismo cultural — posturas consideradas inadequadas pelo autor —, propondo o 

fortalecimento de diálogos interculturais baseados em preocupações isomórficas e em 

critérios políticos para distinguir políticas progressistas e conservadoras. A segunda premissa 

defende que todas as culturas possuem concepções de dignidade, ainda que nem todas as 

expressem na forma de direitos humanos, tornando crucial a identificação de convergências 

de sentido entre as diferentes tradições. 

​ A terceira premissa de Santos (1997, p. 21-22) afirma que nenhuma cultura é 

completa em sua concepção de dignidade, sendo o reconhecimento dessa incompletude mútua 

essencial para uma visão multicultural dos direitos. A quarta premissa complementa ao notar 

que as culturas oferecem diferentes versões de dignidade, como exemplificado pela própria 

tensão ocidental entre as visões liberal e marxista dos direitos. Por fim, a quinta premissa 

aponta que todas as culturas organizam a pertença social com base em dois princípios 

hierárquicos: o da igualdade, para unidades homogêneas, e o da diferença, para identidades 

únicas. Na perspectiva de Santos (1997, p.21-22): 

 
Estas são as premissas de um diálogo intercultural sobre dignidade humana que pode 
levar, eventualmente, a uma concepção mestiça de direitos humanos, uma concepção 
que, em vez de recorrer a falsos universalismos, se organiza como uma constelação 
de sentidos locais, mutuamente inteligíveis, e se constitui em redes de referências 
normativas capacitantes  (Santos, 1997, p.22). 

 

​ Aprofundando a crítica, a perspectiva marxista de Feitosa (2007) revela as bases 

ideológicas do direito, compreendendo-o como um fenômeno intrinsecamente ligado ao poder 

e à dominação. Para o autor, o direito não é neutro, pois sua interpretação — inclusive a 

judicial — é uma atividade de justificação política orientada por valores. Longe de ser um 
 

 
305



 
 

mero reflexo, o direito também "cria relações", adquirindo existência efetiva que expressa e 

normatiza as relações sociais hegemônicas, ocultando suas origens nas condições materiais da 

sociedade. 

​ A partir desses pressupostos examinados, é possível observar que o direito, enquanto 

tecnologia de controle social e sua expressão doutrinária (a dogmática jurídica), consiste em 

um sistema de regras, geralmente codificadas (Feitosa, 2010, p. 8276). Não importa se a 

codificação se dá na forma da civil law11 ou de precedentes e costumes judiciais da common 

law12. Assim, não se deve desconsiderar sistemas que ainda reconhecem regras de extração 

teológica como religiosas e jurídicas simultaneamente. Por essa razão, para evitar uma visão 

formal-universalista, é fundamental reconhecer que a laicização do direito moderno é uma 

construção peculiar à tradição ocidental. O fato de essa forma dogmaticamente organizada 

não ser comum a outras culturas não as torna imperfeitas, mas apenas revela outras maneiras 

de lidar com o direito (Feitosa, 2010, p. 8276). Nessa análise, observa-se que: 

 
As regras produzidas por essa instância jurídica, independentemente da base 
histórica formativa do direito e de seu processo de aproximação ou afastamento de 
outras esferas normativas, são de caráter primordialmente estatal e respeitadas ou 
infringidas ao longo da prática social humana (Feitosa, 2010, p. 8276). 
 

​ A primeira divisão, puramente instrumental, ocorreu entre o público e o privado, 

sendo o direito privado (contido nos códigos civis) a base para a construção, sistematização e 

harmonização dos demais setores do direito (Feitosa, 2010, p. 8276). Ainda segundo Feitosa 

(2010, p. 8276-8277), a forma jurídica cumpre três funções essenciais para a manutenção 

dessa ordem: primeiramente, garante repressivamente, por via penal, as relações de 

propriedade; em segundo lugar, institucionaliza a moralidade dominante, tornando-a 

juridicamente exigível; e, por fim, dá forma jurídica ao aparato estatal que produz e aplica as 

normas — um aparato que, segundo o autor, não é criado pelo direito, mas emerge dos 

próprios conflitos sociais para organizar a coação. 

​ Ainda de acordo com Feitosa (2010, p. 8277), “No direito [...] o Estado, tem por 

tarefa central enunciar regras, de forma ordenada e sistemática, a fim de normatizar as 

relações de troca, isto é, a sociabilidade humana num ambiente marcado por relações de 

dominação”. Considerando essa ótica, “[...] o direito regulamenta trocas mercantis, ou seja, a 

compra e venda de equivalentes, cuja base dogmática de sustentação é o direito à apropriação 

12 O sistema de common law (direito consuetudinário ou anglo-saxão) baseia-se fortemente em precedentes 
judiciais vinculantes, onde as decisões de casos anteriores têm grande peso na resolução de litígios futuros. 

11 O sistema de civil law (direito romano-germânico) é caracterizado pela primazia de códigos e leis escritas 
como fonte do direito, com a jurisprudência atuando na interpretação das normas. 

 
 

306



 
 

privada dos meios de produção e de seus resultados” (Feitosa, 2010, p. 8277). Considerando 

essa natureza, a forma jurídica expressa uma correlação de forças existente na sociedade, da 

qual a apropriação das riquezas é uma manifestação. 

​ Isso significa que a forma jurídica na sociedade de classes existe para viabilizar as 

regulações eleitas pelos grupos sociais dominantes, atuando como sua expressão (Feitosa, 

2010, p. 8277). O direito de propriedade é um exemplo claro, pois a ideia de personalidade 

jurídica define os indivíduos como "sujeitos de direitos", de onde decorre a liberdade de uso 

dos bens e o conceito de igualdade formal, no qual todos, apesar de materialmente diferentes, 

são iguais perante a lei. Feitosa (2010, p. 8277) pontua que essa estrutura expressa não apenas 

a violência simbólica, mas a relação entre direito e poder que define o equilíbrio de forças 

sociais. 

​ O autor ressalta que, partindo da origem do direito em um ato de força, a questão 

fundamental para o realismo jurídico não é "o que é o direito", mas "para que serve" em uma 

dada formação social (Feitosa, 2010, p. 8279). Nessa busca por descrever a realidade jurídica 

"tal como ela é", os realistas argumentam que a atividade judicial não visa uma "verdade em 

si", mas a aplicação de uma regra a um caso concreto, sendo influenciada por forças 

subconscientes como "as preferências, as aversões, os preconceitos" do juiz ou litigante 

(Feitosa, 2010, p. 8279). Portanto, a crença em processos judiciais "friamente objetivos e 

impessoais" é, para Feitosa, uma ilusão que a atitude crítica, tão cara a Marx, busca desvelar 

(Feitosa, 2010, p. 8279-8280). 

​ Isso porque, para a concepção marxista, o direito é um fenômeno ambivalente, sendo 

simultaneamente infra e superestrutural, pois reflete e interfere na criação de realidades 

sociais. Sua existência, justificada pela necessidade de gerir conflitos em um quadro de 

desigualdades, adquire uma aparência de independência que oculta suas origens nas condições 

econômicas. A partir disso, a ciência do direito defende a falácia de um direito "igual", 

quando na verdade "todo direito é direito de desigualdade" (Feitosa, 2010, p. 8282). Essa 

crítica expõe a crença liberal no direito como equilíbrio como um mero "topos retórico, cujo 

fim é unicamente persuasivo" (Feitosa, 2010, p. 8283), demandando uma teoria mais crítica e 

realista. 

​ Feitosa (2018) aprofunda a crítica à neutralidade ao analisar a tensão entre descrever 

e transformar o mundo. Recorrendo a Engels, o autor distingue a produção científica da 

militância: a ciência não deve partir de ideais a priori, mas buscar resultados. Embora o 

cientista-militante deva lutar por seus ideais na prática política, sua produção científica não 

 
 

307



 
 

deve ser subordinada a eles, preservando a diferença entre fatos e crenças. Essa distinção 

metodológica implica em diferenciar fatos de crenças, algo que é um dever do cientista 

mesmo nas ciências sociais. 

​ Perante essa situação, Feitosa (2018, p. 7) dialoga com Hume para ressaltar a 

"imperceptível, porém de grande importância" mudança de proposições ligadas por "é" (is) ou 

"não é" (isn't) para aquelas ligadas por "deve" (ought) ou "não deve" (ought not), o que pode 

"subverter todos os sistemas vulgares de moralidade". Para o marxismo, a prática social é 

referida como práxis (prática pensada e reflexiva), demandando conhecimento elaborado e se 

opondo à mera poiesis (esforço físico reiterativo). As representações da consciência estão 

diretamente ligadas à atividade material e podem ser examinadas cientificamente pela ciência 

da história.    

​ No que tange a isso, a discussão sobre a universalidade dos direitos humanos exige 

uma abordagem que transcenda pretensões hegemônicas, buscando um foco mais realista na 

compreensão do direito em diferentes contextos sociais. A visão de Feitosa (2014, p. 3)  

enfatiza que o direito não pode ser compreendido plenamente se não for visto como um 

exercício de interlocução entre diversos atores sociais, o que aponta para a necessidade 

premente de um diálogo intercultural para que o direito atinja sua funcionalidade plena e 

reflita as necessidades de cada cultura específica. 

​ Isso se alinha à concepção de que o direito atua como um discurso de justificação 

social, influenciando a solução de conflitos e o convencimento social, o que revela sua 

imbricação com a política e a presença de elementos ideológicos, mesmo cumprindo um papel 

civilizatório (Feitosa, 2014, p. 3). “Dessa forma, uma teoria dos direitos humanos 

verdadeiramente engajada com a construção de democracias substantivas deve estar "afastado 

de pretensões prescritivas, preocupando-se com um foco realista de examinar o direito que se 

tem em cada sociedade e não querer ensinar as outras culturas e vivências como o seu direito 

'deveria ser'" (Feitosa, 2014, p. 4). 

​ Acresce-se que, para Feitosa (2014, p. 5-6), o realismo jurídico e a desmistificação 

das "ilusões referenciais"  permitem ao jurista aperfeiçoar sua ferramenta de trabalho, 

tornando-a mais eficaz em atendimento às especificidades sócio-históricas de cada 

agrupamento social. Essa perspectiva conduz a uma atitude de "ceticismo esclarecido", na 

qual o operador do direito assume a responsabilidade pelas escolhas que faz, buscando 

soluções mais eficazes, operativas e socialmente úteis. Porquanto, a crença ingênua de que a 

atividade jurídica é uma mera estratégia de dominação calculadamente planejada, sem a 

 
 

308



 
 

influência de valores e crenças, é complexificada pela constatação de que juízes e tribunais 

agem conforme ideologias, ainda que inconscientes, manifestadas em termos como justiça e 

direito (Feitosa, 2014, p. 10). 

​ Ainda abordando sobre a forma jurídica e da tensão entre formalidade e 

concretização, Feitosa (2016, p.28) elabora uma crítica contundente aos modelos que 

idealizam o direito, afastando-o da vida social e tentando caracterizá-lo como uma esfera 

neutra e desinteressada. Para ele, essa perspectiva é vista como ingênua ou como um 

"discurso ideológico claramente interessado em difundir uma imagem invertida do que de fato 

é a forma jurídica" (Feitosa, 2016, p. 28). A esse respeito, o autor aprofunda sua análise sobre 

a suposta neutralidade do direito e a falácia da imparcialidade do juiz, afirmando que: 

 
A objeção, geralmente levantada, que o direito é neutro em razão do princípio da 
imparcialidade do juiz, é uma falácia, visto que não se confunde uma coisa com 
outra. O exame racional de qualquer problema pede ponderação e não neutralidade, 
visto que ninguém, para julgar, abdica de crenças, formação e outros valores. É tola 
e absurda a pretensão de que o juiz seja imparcial, quando o legislador não o é, na 
medida em que a imparcialidade é só a forma, nunca o conteúdo do direito, pois não 
é ocioso lembrar que toda forma é sempre forma de um conteúdo  (Feitosa, 2016, p. 
28). 

 

​ A crítica de Feitosa (2016, p. 29) também visa a herança liberal-individualista do 

século XIX, que concebeu os direitos como garantias para o "indivíduo egoísta", esterilizando 

o progresso e a concretização dos direitos sociais. Essa herança é marcada pela crença de que 

o direito e a razão estão desvinculados da vontade política, reforçando uma apologia dos 

direitos individuais. O autor denuncia a dupla atuação da forma jurídica, que, sob uma 

aparente universalidade, consagra direitos individuais que, na prática, apenas uma minoria 

com poder econômico pode de fato desfrutar. 

​ Cumpre ainda observar que ao compreender os direitos como construções sociais, 

percebe-se que a concretização deles é o momento em que os consensos jurídicos são postos à 

prova, frequentemente se desfazendo. Feitosa (2016, p. 32) explica que uma das razões para 

isso é a intrínseca dependência desses direitos ao "espaço, tempo e cultura", o que invalida 

qualquer pretensão de virtude prévia ou contextual. Diferentemente das abordagens 

tradicionais, as análises críticas do direito buscam compreendê-lo como parte do movimento 

real da história humana, e não como dogmas abstratos e distantes da vida social. 

​ Por conseguinte, a concepção historicamente situada do direito, que reconhece os 

indivíduos reais em suas condições materiais de vida, adquire potencial heurístico, 

diferentemente das visões tradicionalistas que afirmam o direito como resultante de valores 

 
 

309



 
 

"intrínsecos", preestabelecidos e independentes das necessidades concretas do mundo. 

Consoante a isso, o direito não se limita ao “indivíduo isolado, ou seja, o sujeito imaginado 

pela concepção liberal das revoluções burguesas do século XIX” (Feitosa, 2016, p. 33). Nesse 

quadro, a forma jurídica, ao regular sobre liberdade e igualdade, evidencia o caráter 

interessado dos negócios humanos, funcionando como terreno de regulação dessas relações. 

​ Por sua vez, ao examinar a materialização dos direitos, verifica-se, a partir da 

perspectiva de Feitosa (2016, p. 34), que a crítica ao formalismo jurídico abstrato – por negar 

fundamentos anteriores e superiores ao direito – confere solidez à reflexão sobre a 

concretização dos direitos para as maiorias excluídas. Desse modo, a luta pelos direitos 

humanos configura-se como um esforço por sua efetivação e pela garantia de instrumentos 

que promovam a sociabilidade, em oposição ao isolamento e ao egoísmo (Feitosa, 2016, p. 

34). Essa visão implica ampliar as liberdades ao máximo, transformando-as não em meras 

declarações formais, mas em parte da vida concreta da sociabilidade humana. 

​ Ao aprofundar essa crítica, a compreensão de que elementos ideológicos permeiam o 

âmbito jurídico, visando justificar a manutenção do status quo13, não implica, contudo, a 

negação imediata do direito. Pelo contrário, uma concepção crítica, desenvolvida a partir de 

Feitosa (2016, p. 34), privilegia a ação humana como “práxis social14”, inserindo o direito 

como uma categoria histórica. Observa-se, assim, que a aceitação da apropriação privada das 

riquezas socialmente produzidas como um direito inerente ao ser humano obscurece uma 

avaliação histórica adequada do direito como movimento expressivo da dinâmica social total. 

Essa perspectiva revela a antinomia da apropriação de riquezas sem função social, que se 

impõe como um direito oponível erga omnes15, desconsiderando que a propriedade privada 

inerentemente exclui terceiros. 

​ Essa crítica visa inviabilizar o discurso liberal-individualista de justificação 

não-social do direito, que é uma fonte fundamental de aprofundamento de desigualdades 

sociais. Tendo em vista que a crença no suposto caráter neutro do fenômeno jurídico ou a 

expectativa de uma racionalidade essencialista e previamente constituída impedem a 

superação das "ilusões de referência" que se sustentam em termos vagos e genéricos como 

15 Expressão latina utilizada para descrever efeitos de atos, decisões ou direitos que se estendem e são exigíveis 
em relação a todas as pessoas. Destaca a eficácia universal de uma situação jurídica. 

14 No contexto da filosofia marxista e crítica, a "práxis social" refere-se à atividade humana consciente e 
transformadora que, ao agir sobre a realidade material e social, simultaneamente a transforma e é transformada 
por ela. Diferencia-se da mera ação prática por ser reflexiva e orientada para a mudança. 

13 Expressão latina que significa "o estado atual das coisas". No contexto social e político, refere-se à situação 
existente, ao conjunto de normas, estruturas, valores e condições que caracterizam um determinado momento, e 
que se busca manter ou preservar. 

 
 

310



 
 

"direito legítimo". Já que, para o jurista, o que importa é a justificação ex post facto16 dos 

direitos humanos, enquanto seria mais relevante compreendê-los em seus condicionantes 

(Feitosa, 2016, p. 36). A partir disso, a atitude científica possível, e que os juristas raramente 

adotam, é um: 

 
Ceticismo esclarecido, ou, mais simplesmente, um ceticismo metódico, que consiste 
em duvidar das obviedades e verdades estabelecidas e sagradas quanto ao direito, 
notadamente aquelas ditas eternas e imutáveis e que, não por coincidência, têm um 
papel regressivo [...]” (Feitosa, 2016, p. 36). 
 

​ Nesse mesmo esforço por um diálogo intercultural, Santos (1997, p. 23)  propõe a 

“hermenêutica diatópica” como um procedimento adequado para lidar com a incompletude 

das culturas e a dificuldade de compreensão entre universos de sentido distintos. O autor 

realça que a hermenêutica diatópica parte do pressuposto de que os topoi17 de uma cultura, por 

mais fortes que sejam, são incompletos, e essa incompletude não é facilmente visível de seu 

interior. Sendo assim, o objetivo não é atingir uma completude inatingível, mas sim ampliar a 

consciência de incompletude mútua através de um diálogo que se estabelece com um pé em 

cada cultura. Visto que é através desse diálogo que as possibilidades emancipatórias dos 

direitos humanos podem ser apropriadas e absorvidas pelo contexto cultural local, sem que 

isso implique em canibalização cultural. 

​ Para ilustrar a aplicação da hermenêutica diatópica, Santos (1997, p. 23) analisa 

como a concepção ocidental de direitos se revela incompleta ao ser confrontada com noções 

de outras culturas, como o dharma hindu e a umma islâmica. Esse diálogo expõe as fraquezas 

mútuas: enquanto a visão ocidental é vulnerável ao individualismo e carece de um forte senso 

de dever coletivo, as outras podem subestimar a dimensão do sofrimento individual e 

justificar hierarquias. Para Santos, o reconhecimento dessa "incompletude mútua" é 

precisamente a condição sine qua non18 para um diálogo intercultural genuíno, capaz de 

construir uma visão mais ampla da dignidade humana. 

 

4 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

18 Expressão latina que significa "condição sem a qual não"; indica um requisito essencial para algo. 

17 Topoi refere-se, na concepção de Santos (1997, p. 23), aos lugares comuns retóricos mais abrangentes de uma dada cultura, 
funcionando como premissas implícitas que tornam possível a argumentação e a troca de ideias. 

16 Expressão latina que significa "feito depois do fato" ou "com efeito retroativo". No contexto jurídico, refere-se 
a algo que é justificado, estabelecido ou analisado após a ocorrência de um evento ou situação, em oposição a 
uma justificativa ou regra prévia. 

 
 

311



 
 

Este trabalho buscou analisar a complexa relação entre a retórica universalista dos 

direitos humanos e as realidades de exclusão que persistem no mundo contemporâneo, com 

foco particular nos países do Sul Global. Para tanto, a pesquisa investigou como a construção 

e a proclamação desses direitos, embora fundamentais para o avanço civilizatório, encontram 

desafios significativos em sua aplicação e efetivação no plano concreto. 

Inicialmente, o estudo delineou a origem dos direitos humanos como uma resposta às 

atrocidades do século XX, destacando a Declaração Universal dos Direitos Humanos (DUDH, 

1948) e os Pactos Internacionais de 1966 (PIDCP e PIDESC) como marcos normativos que 

buscam universalizar valores de dignidade, igualdade e liberdade. Entretanto, revelou-se que a 

própria linguagem dos direitos, apesar de sua função prática em mobilizar reivindicações, 

pode ser enganadora ao obscurecer a lacuna entre o que é meramente proclamado e o que é 

efetivamente protegido. 

Nessa perspectiva, a busca por um fundamento absoluto para esses direitos é, 

conforme Bobbio (2004), uma ilusão que enfrenta dificuldades inerentes à sua própria 

conceituação, como a vagueza, a variabilidade histórica e a heterogeneidade. Adicionalmente, 

a evolução dos direitos, marcada por fases que vão das teorias filosóficas à sua positivação e 

universalização, demonstra sua natureza histórica e não natural. 

Aprofundando a análise, o trabalho explorou as críticas ao universalismo ocidental, 

evidenciando como a gênese eurocêntrica do sistema internacional de direitos humanos, que 

priorizou direitos individuais em detrimento dos econômicos, sociais e culturais, contribuiu 

para uma lógica excludente (Santos, 1997). Em tal contexto, a "reserva do possível" e os 

interesses geopolíticos e econômicos surgem como fatores que agravam a aplicação desigual 

dos direitos, comprometendo sua efetivação universal. 

Em paralelo, a perspectiva da crítica marxista e do realismo jurídico apresentada por 

Feitosa (2007; 2010; 2014; 2016; 2018)  foi fundamental para desvelar a natureza ideológica e 

não neutra do direito. A partir desse ponto, o estudo demonstrou como o direito, enquanto 

tecnologia de controle social, está intrinsecamente ligado a relações de poder e à violência 

institucionalizada. Em virtude disso, a ideia de que "todo direito é direito de desigualdade" 

(Feitosa, 2010)  e a distinção entre a descrição do direito como ele é e a prescrição de como 

deveria ser (Feitosa, 2018)  reforçam que a justiça e a efetivação dos direitos são 

indissociáveis das estruturas sociais e econômicas. Destarte, a linguagem dos direitos, embora 

essencial para a mobilização, pode ser enganosa ao ocultar a diferença entre o que é 

reivindicado e o que é realmente protegido. 

 
 

312



 
 

Diante desse quadro, o projeto dialógico e intercultural defendido neste trabalho pode 

ser compreendido como a construção de uma "racionalidade de resistência". Este conceito, 

cunhado por Herrera Flores (2009), propõe que os direitos humanos sejam ressignificados 

como "processos que abrem e consolidam espaços de luta pela dignidade humana". Adotar 

essa racionalidade implica em transformar os direitos: de uma retórica universalista que 

justifica a exclusão, para uma prática social emancipatória que confronta as desigualdades 

estruturais e promove uma concepção de dignidade plural e materialmente ancorada 

Diante desse panorama, o presente estudo confirmou a hipótese central de que a 

universalidade dos direitos humanos funciona como uma linguagem ideológica de base 

liberal-burguesa, conformando bens jurídicos frequentemente inconciliáveis com as demandas 

de materialização das amplas maiorias e de grupos historicamente marginalizados. Essa 

constatação reforça a necessidade de repensar a universalidade dos direitos humanos não 

como uma imposição homogênea de valores, mas como um projeto dialógico e intercultural. 

A partir de tal compreensão, a hermenêutica diatópica (Santos, 1997)  emerge como um 

caminho para reconhecer a incompletude mútua das culturas e promover um diálogo 

construtivo. Em última análise, este estudo defende que uma compreensão mais inclusiva e 

plural dos direitos humanos é essencial para promover a justiça em suas múltiplas dimensões 

e valorizar a diversidade epistêmica global. 

Em vista disso, as discussões apresentadas contribuem para o debate acadêmico ao 

sublinhar a complexidade da efetivação dos direitos humanos em um mundo marcado por 

assimetrias. Ademais, o trabalho espera estimular novas pesquisas que aprofundem as 

abordagens contextualizadas e interculturais, essenciais para transcender as limitações de um 

universalismo abstrato e promover uma realização mais equitativa da dignidade humana. 

 

REFERÊNCIAS 
 

BOBBIO, Norberto. A era dos direitos. Tradução Carlos Nelson Coutinho. Nova ed. Rio de 
Janeiro: Elsevier, 2004. 
 
FEITOSA, Enoque. A crítica marxista do direito e o problema da interpretação. In: 
COLÓQUIO INTERNACIONAL SOBRE A OBRA TEÓRICA DE MARX, 5., 2007, 
Campinas. Anais do V Colóquio Internacional sobre a Obra Teórica de Marx. Campinas: 
Instituto de Filosofia e Ciências Humanas da UNICAMP, 2007. 
 
FEITOSA, Enoque. Cidadania, Constituição e Desenvolvimento: a tensão, no direito, entre 
promessas formais e as demandas por concretização. Revista Jurídica, Curitiba, v. 4, n. 45, p. 
24-39, 2016. 

 
 

313



 
 

 
FEITOSA, Enoque. Direito e Marxismo: o direito entre descrição e prescrição. In: 
CONGRESSO INTERNACIONAL MARX EM MAIO, 3., 2018, Lisboa. Anais do 3. 
Congresso Internacional Marx em Maio: no bicentenário do nascimento de Karl Marx. 
Lisboa: GEM – Grupo de Estudos Marxistas, 2018. p. 5-18. 
 
FEITOSA, Enoque. Direitos Humanos, Integração e Diálogo Intercultural no Âmbito da 
Parceria Acadêmica entre Brasil e Moçambique no Âmbito Jurídico. Prim@ Facie, João 
Pessoa: PPGCJ, v. 13, n. 24, 2014. 
 
FEITOSA, Enoque. Direito, violência e poder: as respostas da crítica marxista ao direito e do 
realismo jurídico (para um novo olhar sobre a transmissão da cultura jurídica). In: 
CONGRESSO NACIONAL DO CONPEDI, 19., 2010, Florianópolis. Anais do XIX 
Congresso Nacional do CONPEDI. Florianópolis: Fundação Boiteux, 2010. p. 8274-8289. 
 
HERRERA FLORES, Joaquín. A (re)invenção dos direitos humanos. Tradução de Carlos 
Roberto Diogo Garcia, Antônio Henrique Graciano Suxberger e Jefferson Aparecido Dias. 
Florianópolis: Fundação Boiteux, 2009. 
 
NAÇÕES UNIDAS. ASSEMBLEIA GERAL. DECLARAÇÃO UNIVERSAL DOS 
DIREITOS HUMANOS. Adotada e proclamada pela Resolução 217 A (III) da Assembleia 
Geral das Nações Unidas em 10 de dezembro de 1948. 
 
NAÇÕES UNIDAS. Índice de Desenvolvimento Humano revela aumento de 
desigualdade e polarização. ONU News, 2024. Disponível em: 
https://news.un.org/pt/story/2024/03/1829072. Acesso em: 18 abril 2025. 
 
PACTO INTERNACIONAL SOBRE DIREITOS CIVIS E POLÍTICOS. Adotado pela 
Assembleia Geral das Nações Unidas em 16 de dezembro de 1966. Promulgado no Brasil 
pelo Decreto nº 592, de 6 de julho de 1992. 
 
PACTO INTERNACIONAL SOBRE OS DIREITOS ECONÔMICOS, SOCIAIS E 
CULTURAIS. Adotado pela Assembleia Geral das Nações Unidas em 16 de dezembro de 
1966. Promulgado no Brasil pelo Decreto nº 592, de 6 de julho de 1992. 
 
PROGRAMA DAS NAÇÕES UNIDAS PARA O DESENVOLVIMENTO (PNUD). 
Relatório do Desenvolvimento Humano 2023/2024: Pôr fim ao impasse - Reimaginar a 
cooperação num mundo polarizado. Nova Iorque: PNUD, 2024. 
Disponível em: 
https://hdr.undp.org/system/files/documents/global-report-document/hdr2023-24reportpt.pdf. 
Acesso em: 18 abril 2025. 
 
SANTOS, Boaventura de Sousa. Por uma concepção multicultural de direitos humanos. 
Revista Crítica de Ciências Sociais, n. 48, p. 11–32, jun. 1997. 

 
 

314


