
XXXII CONGRESSO NACIONAL DO 
CONPEDI SÃO PAULO - SP

SOCIOLOGIA, ANTROPOLOGIA E CULTURA 
JURÍDICAS

SILVANA BELINE TAVARES



Copyright © 2025 Conselho Nacional de Pesquisa e Pós-Graduação em Direito 

Todos os direitos reservados e protegidos. Nenhuma parte destes anais poderá ser reproduzida ou transmitida 
sejam quais forem os meios empregados sem prévia autorização dos editores. 

Diretoria – CONPEDI 
Presidente - Profa. Dra. Samyra Haydêe Dal Farra Naspolini - FMU – São Paulo 
Diretor Executivo - Prof. Dr. Orides Mezzaroba - UFSC – Santa Catarina 
Vice-presidente Norte - Prof. Dr. Jean Carlos Dias - Cesupa – Pará 
Vice-presidente Centro-Oeste - Prof. Dr. José Querino Tavares Neto - UFG – Goiás 
Vice-presidente Sul - Prof. Dr. Leonel Severo Rocha - Unisinos – Rio Grande do Sul 
Vice-presidente Sudeste - Profa. Dra. Rosângela Lunardelli Cavallazzi - UFRJ/PUCRio – Rio de Janeiro 
Vice-presidente Nordeste - Prof. Dr. Raymundo Juliano Feitosa - UNICAP - Pernambuco 
 
Representante Discente: Prof. Dr. Abner da Silva Jaques - UPM/UNIGRAN - Mato Grosso do Sul 

Conselho Fiscal: 
Prof. Dr. José Filomeno de Moraes Filho - UFMA - Maranhão 
Prof. Dr. Caio Augusto Souza Lara - SKEMA/ESDHC/UFMG - Minas Gerais  
Prof. Dr. Valter Moura do Carmo - UFERSA - Rio Grande do Norte 
Prof. Dr. Fernando Passos – UNIARA - São Paulo 
Prof. Dr. Edinilson Donisete Machado - UNIVEM/UENP - São Paulo 
Secretarias 
Relações Institucionais: 
Prof. Dra. Claudia Maria Barbosa - PUCPR - Paraná 
Prof. Dr. Heron José de Santana Gordilho - UFBA - Bahia 
Profa. Dra. Daniela Marques de Moraes - UNB - Distrito Federal 
Comunicação: 
Prof. Dr. Robison Tramontina - UNOESC - Santa Catarina 
Prof. Dr. Liton Lanes Pilau Sobrinho - UPF/Univali - Rio Grande do Sul 
Prof. Dr. Lucas Gonçalves da Silva - UFS - Sergipe 
Relações Internacionais para o Continente Americano: 
Prof. Dr. Jerônimo Siqueira Tybusch - UFSM - Rio Grande do Sul 
Prof. Dr. Paulo Roberto Barbosa Ramos - UFMA - Maranhão 
Prof. Dr. Felipe Chiarello de Souza Pinto - UPM – São Paulo 
Relações Internacionais para os demais Continentes: 
Profa. Dra. Gina Vidal Marcilio Pompeu - UNIFOR - Ceará 
Profa. Dra. Sandra Regina Martini - UNIRITTER / UFRGS - Rio Grande do Sul 
Profa. Dra. Maria Claudia da Silva Antunes de Souza - UNIVALI – Santa Catarina 
Educação Jurídica 
Profa. Dra. Viviane Coêlho de Séllos Knoerr - Unicuritiba - PR 
Prof. Dr. Rubens Beçak - USP - SP 
Profa. Dra. Livia Gaigher Bosio Campello – UFMS – MS 
Eventos: 
Prof. Dr. Yuri Nathan da Costa Lannes - FDF - São Paulo 
Profa. Dra. Norma Sueli Padilha - UFSC - Santa Catarina 
Prof. Dr. Juraci Mourão Lopes Filho - UNICHRISTUS - Ceará 

Comissão Especial 
Prof. Dr. João Marcelo de Lima Assafim - UFRJ - RJ 
Profa. Dra. Maria Creusa De Araújo Borges - UFPB - PB 
Prof. Dr. Antônio Carlos Diniz Murta - Fumec - MG 
Prof. Dr. Rogério Borba - UNIFACVEST - SC 

      S678 
          Sociologia, antropologia e cultura jurídicas[Recurso eletrônico on-line] organização CONPEDI 
             Coordenadores: Silvana Beline Tavares – Florianópolis: CONPEDI, 2025. 

                Inclui bibliografia 
ISBN: 978-65-5274-279-7 
Modo de acesso: www.conpedi.org.br em publicações 
Tema: Os Caminhos Da Internacionalização E O Futuro Do Direito 

     1. Direito – Estudo e ensino (Pós-graduação) – Encontros Nacionais. 2. Sociologia. 3. Antropologia e cultura jurídicas. XXXII 
Congresso Nacional do CONPEDI São Paulo - SP (4: 2025: Florianópolis, Brasil).  

CDU: 34 

          Conselho Nacional de Pesquisa 
           e Pós-Graduação em Direito Florianópolis 

Santa Catarina – Brasil 
www.conpedi.org.br 



XXXII CONGRESSO NACIONAL DO CONPEDI SÃO PAULO - SP

SOCIOLOGIA, ANTROPOLOGIA E CULTURA JURÍDICAS

Apresentação

O Grupo de trabalho Sociologia, Antropologia e cultura jurídicas I no XXXII Congresso 

Nacional do Conpedi São Paulo –SP, nos trouxe artigos de pesquisadores e pesquisadoras 

sob diferentes perspectivas, que apontam para os desafios relacionados aos direitos humanos, 

às desigualdades sociais e às lutas por reconhecimento no Brasil. Os referidos artigos 

abordam temas como educação indígena, sociedade de consumo, ideologia e produção 

normativa, exclusão estrutural, biopolítica, esferas públicas digitais, políticas públicas, 

violência de gênero, pluralismo jurídico e a defesa de territórios tradicionais. Oferecem um 

panorama crítico e interdisciplinar das tensões que marcam nossa sociedade, reafirmando a 

necessidade de caminhos mais democráticos, plurais e interculturais e que se pode perceber 

em cada proposta.

O artigo “A educação e os povos indígenas do Brasil: trajetória normativa e evolução do 

modelo escolar” de Roberta Amanajas monteiro e Igor Barros Santos aponta para a complexa 

relação entre o Estado marcada por paradigmas exterminacionistas e assimilacionistas,e as 

coletividades indígenas, enfatizando o papel da Educação Escolar Indígena desde o período 

colonial até os dias atuais.

Raphael da Rocha Rodrigues Ferreira e Anthonella Ysalla de Oliveira Silva em seu artigo “A 

hierarquização da sociedade do consumo: fonte da ausência de acesso a recursos e direitos 

sociais”analisam criticamente a hierarquização da sociedade de consumo contemporânea 

como elemento central na limitação do acesso a recursos e direitos sociais a partir de uma 

abordagem interdisciplinar que articula Sociologia, Antropologia, Filosofia e Direito.

Os autores Pedro Ramos Lima e Michelle Fernanda Martins a partir do artigo “A influência 

do véu ideológico nas leis e nas normas: construção a partir do materialismo histórico e dos 

significantes-mestres”exploram o conceito de véu ideológico como uma extensão da teoria 

marxista clássica da ideologia, analisando sua influência na construção das leis e normas, 

sugerindo que o véu ideológico está profundamente enraizado nas estruturas jurídicas e 

institucionais, tornando seu completo desmantelamento altamente desafiador.

Em “A retórica universalista e a realidade da exclusão: um olhar crítico sobre os direitos 

humanos no mundo contemporâneo” Valdene Gomes De Oliveira e Robson Antão De 

Medeiros analisam a contradição entre a retórica universalista dos direitos humanos e as 



persistentes realidades de exclusão defendendo-se a necessidade de repensar a universalidade 

dos direitos humanos e propondo um projeto dialógico e intercultural que reconheça a 

pluralidade das experiências humanas, valorizando as diversidades epistêmicas globais, para 

promover a justiça em suas múltiplas dimensões.

Com base em uma análise crítica da exclusão histórica das populações vulneráveis da região 

amazônica - indígenas, ribeirinhas, negras e periféricas, Altiza Pereira De Souza e João 

Marcos Conceição Bernardo nos trazem o artigo “Ações afirmativas e acesso ao serviço 

público para populações vulneráveis na amazônia brasileira: carreiras jurídicas e o direito à 

representatividade”.

Karolina Karla Costa Silva , Lenilma Cristina Sena de Figueiredo Meirelles e Giorggia 

Petrucce Lacerda e Silva Abrantes trazem o artigo “Armas brancas do medo: a 

desnaturalização da violência contra a mulher pelo contato com a prova do crime” construído 

por meio de um relato de experiência sobre a exposição e palestra Armas Brancas do Medo: 

desnaturalizar é preciso, realizada em 12 de agosto de 2025, na Universidade Federal da 

Paraíba, para abordar o enfrentamento à violência contra a mulher.

Em “As novas fronteiras da biopolítica: direitos fundamentais e poder” Gabrielle Leal Pinto e 

Rafael Lazzarotto Simioni analisam as novas fronteiras da biopolítica na era digital, 

investigando como as formas de poder disciplinar, o panoptismo e a psicopolítica se 

articulam ao capitalismo de vigilância para impactar direitos fundamentais, especialmente o 

direito à privacidade.

Maria Luiza Carvalho Parlandim em “As redes sociais como uma nova esfera pública? Uma 

análise a partir da teoria de Habermas” analisa criticamente a possibilidade de as redes 

sociais digitais constituírem uma nova forma de esfera pública democrática nos dias atuais, à 

luz da teoria desenvolvida por Jürgen Habermas.

Com o artigo “Colando os retalhos: fragmentos constitucionais como fórmula para amenizar 

as tensões democráticas da modernidade”, Esdras Silva Sales Barbosa traz as reflexões do 

constitucionalismo social (fragmentos constitucionais) de Gunther Teubner, buscando 

compreender como as Constituições sociais parciais são meios de descomprimir as tensões 

democráticas do atual momento da sociedade mundial.

Tayane Couto Da Silva Pasetto em “Desordem informacional como dispositivo de controle” 

traz o tema da desordem informacional como dispositivo de controle, correlacionando com 

os ensinamentos de Foucault ao afirmar que a desordem informacional pode estar, ou não, 



em favor de quem está atualmente no poder, mas gera um dispêndio incompatível com a 

origem marginalizada que Foucault queria dar voz, ainda que possa usar pessoas 

marginalizadas como massa de manobra.

As autoras Claudia De Moraes Martins Pereira, Luana Caroline Nascimento Damasceno e 

Ana Clara Mendonça Silva nos trazem as complexas tensões entre as práticas ritualísticas 

indígenas, a evangelização e a necessidade de um diálogo intercultural para a proteção da 

cultura e tradicionalidade dos povos indígenas no Brasil com o artigo “Diálogo intercultural e 

práticas ritualísticas indígenas: tensões entre evangelização, cultura e tradicionalidade”.

Com o artigo “Direito à educação, desigualdades educacionais e tecnologias”, Thais Janaina 

Wenczenovicz , Orides Mezzaroba e Daniela Zilio analisam a inserção da tecnologia no 

contexto escolar em nível de Educação Básica e o direito fundamental social à educação 

apontando que as tecnologias digitais, embora possam ser aliadas na promoção da educação e 

na democratização do acesso, também podem exacerbar as desigualdades se não forem 

implementadas de forma equitativa e inclusiva.

Adriana Biller Aparicio e Yasmim Melaré em “Direitos indígenas e justiça de transição: um 

olhar sobre os relatórios das comissões da verdade chilena e brasileira” analisam os relatórios 

das comissões da verdade na Justiça de Transição chilena e brasileira, com enfoque na justiça 

para os povos indígenas expondo a elaboração teórica dos direitos indígenas na América 

Latina realizada em torno do eixo colonial, marcando a ocorrência de violações durante as 

ditaduras militares e o papel da Justiça de Transição e das comissões da verdade nos 

processos de redemocratização.

A partir de uma análise interdisciplinar, Luiza Emília Guimarães de Queiros e Cirano Vieira 

de Cerqueira Filho examinam a trajetória do PRONERA, sua estrutura normativa e 

institucional, bem como seus impactos educacionais, sociais e econômicos no artigo “Do 

contrato social à política pública: a educação no campo pelo Programa Nacional de Educação 

na Reforma Agrária – Pronera”.

O artigo “Entre enchentes e narrativas punitivas: mídia, direito e a produção de expectativas 

normativas nas cheias de canoas/rs (2024)” de Eduardo Carvalho Scienza e Germano André 

Doederlein Schwartz com base na teoria dos sistemas de Niklas Luhmann, interpretam a 

relação entre mídia e direito a partir de seus códigos operativos — informação/não 

informação e Recht/UnRecht — e dos mecanismos de fechamento operativo, irritação e 

acoplamento estrutural.



Émelyn Linhares e Thais Janaina Wenczenovicz com o artigo “Gênero, violência 

institucional e reflexos da cultura colonial no judiciário: condição da mulher na Espanha e no 

Brasil” abordam a condição da mulher a partir do padrão fixado pelo colonialismo na 

ideologia do patriarcado, sistema assentado pela colonialidade com impacto nos sistemas de 

poder que perpetuam as desigualdades de gênero.

Em “O direito de propriedade e suas restrições: perspectivas jurídicas e sociológicas sobre o 

espaço urbano” os autores Nivaldo Sebastião Vícola e Irineu Francisco Barreto Junior 

analisam as limitações ao uso e à ocupação do solo urbano no Brasil, com enfoque 

sociojurídico abordando o tema a partir do deslocamento populacional ocorrido a partir da 

década de 1950, que intensificou a urbanização e exigiu do Estado a criação de mecanismos 

normativos capazes de compatibilizar o direito de propriedade com os interesses coletivos.

Naymê Araújo de Souza , Bernardo Belota Barbosa Peixoto de Lima e Cássio André Borges 

dos Santos em “Pluralismo jurídico e proteção constitucional dos saberes tradicionais na 

amazônia: entre a invisibilização normativa e a resistência cultural” analisam sob a ótica dos 

direitos humanos de terceira e quarta geração, a proteção constitucional dos saberes 

tradicionais dos povos indígenas, ribeirinhos e demais comunidades tradicionais da 

Amazônia brasileira, em diálogo com a noção de pluralismo jurídico e o papel do controle de 

constitucionalidade.

Por fim, Ricardo Tavares De Albuquerque , Helder Brandão Góes e Andrezza Leticia 

Oliveira Tundis Ramos com o artigo “Reconhecimento e autonomia como direitos 

fundamentais: o caso das terras quilombolas do Andirá no contexto da constituição de 1988” 

analisam o reconhecimento e a autonomia como direitos fundamentais no caso das terras 

quilombolas do Andirá, no contexto da Constituição de 1988 e de seu diálogo com 

instrumentos internacionais, como a Convenção nº 169 da OIT.

Convidamos a todas e todos a prosseguir com a leitura dos artigos cuja diversidade temática 

e rigor analítico oferecem contribuições relevantes para a compreensão crítica das dinâmicas 

sociais, jurídicas e políticas contemporâneas.

Silvana Beline



DIÁLOGO INTERCULTURAL E PRÁTICAS RITUALÍSTICAS INDÍGENAS: 
TENSÕES ENTRE EVANGELIZAÇÃO, CULTURA E TRADICIONALIDADE

INTERCULTURAL DIALOGUE AND INDIGENOUS RITUALISTIC PRACTICES: 
TENSIONS BETWEEN EVANGELIZATION, CULTURE AND TRADITIONALITY

Claudia De Moraes Martins Pereira
Luana Caroline Nascimento Damasceno

Ana Clara Mendonça Silva

Resumo

Este estudo investigou as complexas tensões entre as práticas ritualísticas indígenas, a 

evangelização e a necessidade de um diálogo intercultural para a proteção da cultura e 

tradicionalidade dos povos indígenas no Brasil. Utilizando metodologia dedutiva, baseada em 

pesquisa bibliográfica e documental com abordagem qualitativa, a presente pesquisa 

examinou a evolução da legislação, a importância das práticas culturais e os desafios da 

evangelização histórica e contemporânea. Além disso, demonstrou que a cultura e 

comunicação indígena, ricas em mitos, rituais e costumes, são essenciais para a identidade de 

cada etnia, conferindo-lhes o direito à proteção jurídica. Embora a Constituição da República 

Federativa do Brasil tenha representado um marco ao reconhecer e proteger a 

autodeterminação e a diversidade cultural indígena, superando a invisibilidade histórica, 

desafios persistem devido a uma estrutura jurídica ainda moldada pela colonização. A 

evangelização, em particular, revelou-se um processo de imposição cultural que visava à 

descaracterização identitária. Contudo, evidenciaram-se notáveis estratégias de resistência e 

ressignificação por parte desses povos. A vitalidade e a flexibilidade de suas culturas, 

expressas em suas práticas ritualísticas, foram cruciais para a perpetuação de suas tradições. 

Conclui-se, portanto, que a especificidade cultural indígena não é apenas um marcador social, 

mas o alicerce fundamental para a proteção de seus direitos e a manutenção de sua existência, 

sublinhando a imperiosa necessidade do diálogo intercultural para um futuro mais equitativo 

e sustentável.

Palavras-chave: Diálogo intercultural, Povos indígenas, Práticas ritualísticas, 
Evangelização, Tradicionalidade

Abstract/Resumen/Résumé

This study investigated the complex tensions between Indigenous ritual practices, 

evangelization, and the need for intercultural dialogue to protect the culture and traditions of 

Indigenous peoples in Brazil. Using a deductive methodology, based on bibliographical and 

documentary research with a qualitative approach, this research examined the evolution of 

legislation, the importance of cultural practices, and the challenges of historical and 

contemporary evangelization. Furthermore, it demonstrated that Indigenous culture and 

communication, rich in myths, rituals, and customs, are essential to the identity of each 

42



ethnic group, granting them the right to legal protection. Although the Constitution of the 

Federative Republic of Brazil represented a milestone in recognizing and protecting 

Indigenous self-determination and cultural diversity, overcoming historical invisibility, 

challenges persist due to a legal framework still shaped by colonization. Evangelization, in 

particular, revealed itself to be a process of cultural imposition aimed at the de-

characterization of identity. However, notable strategies of resistance and resignification on 

the part of these peoples were evident. The vitality and flexibility of their cultures, expressed 

in their ritual practices, were crucial to the perpetuation of their traditions. It follows, 

therefore, that Indigenous cultural distinctiveness is not merely a social marker, but the 

fundamental foundation for the protection of their rights and the maintenance of their 

existence, underscoring the imperative need for intercultural dialogue for a more equitable 

and sustainable future.

Keywords/Palabras-claves/Mots-clés: Intercultural dialogue, Indigenous peoples, 
Ritualistic practices, Evangelization, Traditionality

43



INTRODUÇÃO 

O Brasil é um país multicultural, onde cada região possui uma identidade que a 

diferencia das demais. No que tange aos povos indígenas, não é diferente, tendo em vista que 

esses povos possuem sua cultura e sua identidade. Entretanto, desde a colonização, a cultura 

indígena é percebida como algo inferior ou até mesmo demoníaco, onde as religiões 

predominantes tentam a todo custo suprimir. 

As crenças, o modo de vida, a religião e as práticas ritualísticas são o que definem a 

identidade de uma etnia, e essa identidade é o ponto de partida para a proteção jurídica que deve 

ser direcionada aos povos. Nesse contexto, a proteção estatal aos povos indígenas se torna 

imperativa, pois eles são um povo com diferenças culturais que necessita de amparo em razão 

de todo o histórico de preconceito e etnocídio em direção aos povos originários. 

Diante desse cenário de desafios e da essencialidade da proteção cultural indígena, esta 

pesquisa busca responder à seguinte questão: Como as tensões entre as práticas ritualísticas 

indígenas, a evangelização e a necessidade de diálogo intercultural impactam a preservação da 

cultura e da tradicionalidade dos povos indígenas no Brasil? 

Com base nesse questionamento, o objetivo geral desta pesquisa é analisar as 

interações entre as práticas ritualísticas indígenas, a evangelização e o papel do diálogo 

intercultural como mecanismo de proteção e resiliência dos povos indígenas no Brasil. Para 

tanto, o estudo será dividido em quatro objetivos específicos. 

Primeiramente, será abordada a legislação brasileira e internacional que garante os 

direitos territoriais, culturais e a autodeterminação dos povos indígenas, e a sua relevância para 

a proteção das práticas ritualísticas. No segundo objetivo, será analisado a importância e o 

significado das práticas ritualísticas para a cultura, cosmovisão e subsistência dos povos 

indígenas. No terceiro objetivo será discutido o impacto da evangelização contemporânea e as 

estratégias de resistência cultural empregadas pelos povos indígenas. Por fim, o quarto objetivo 

buscará explorar como o direito cultural e a interculturalidade podem ser fortalecidos para 

garantir a autonomia e a preservação das práticas ritualísticas. 

A relevância desses objetivos se manifesta na própria justificativa desta pesquisa, que 

se baseia na imperiosa necessidade de preservar a cultura indígena. Esta, por sua vez, é a 

identidade de um povo que foi invisibilizado por muitos anos e ainda hoje sofre com 

preconceitos às suas identidades culturais. A metodologia que se utilizará nesta pesquisa será a 

do método dedutivo; quanto aos meios será a bibliográfica e documental e, quanto aos fins, 

qualitativa. 

 

44



1. Panorama legislativo e povos indígenas 

A legislação brasileira por muito tempo foi silente quanto ao direito dos povos 

originários. Com efeito, Pereira (2024, p. 232) aponta que os direitos desses povos, 

especialmente no que tange às suas práticas culturais, eram praticamente inexistentes, o que os 

tornou invisibilizados por muito tempo, sobretudo nos momentos anteriores à promulgação da 

Constituição da República Federativa do Brasil – CRFB/1988. Seguindo a mesma linha de 

pensamento, Nogueira Júnior (2024, p. 121) afirma que, antes da CRFB/1988, os direitos dos 

povos indígenas se limitavam aos direitos de posse e terra, com uma lacuna notável no que diz 

respeito à sua autodeterminação. 

Nesse sentido, é possível verificar que a CRFB/1988 quebrou um paradigma, uma vez 

que inovou ao estabelecer a proteção da autodeterminação dos povos. Para Pereira (2024, p. 

245), a CRFB/1988 possui características de uma Constituição cultural e apresenta dois motivos 

para tanto, quais sejam: a existência de uma seção especialmente para cultura e o fato de a 

cultura estar presente em todos os títulos do texto constitucional. 

Corroborando com esse entendimento, Filho e Bergold (2013, p. 17) afirmam que, para 

além do fato de a CRFB/1988 ter sido a primeira, no Brasil, a garantir os direitos das 

comunidades indígenas, ainda determina com muita clareza os direitos sociais e territoriais 

destas. Dessa forma, faz-se necessário especificar alguns dispositivos essenciais à proteção dos 

povos originários existentes na CRFB/1988. 

Um dos primeiros a ser citado é o art. 4º da CRFB/1988, que estabelece que as relações 

internacionais são regidas por alguns princípios, dentre eles a prevalência dos direitos humanos 

e a autodeterminação dos povos. Em seguida, tem-se o art. 215, que assegura o livre exercício 

dos direitos e manifestações culturais, o qual garante o direito de culto dos povos originários, e 

o inciso V do mesmo dispositivo também assegura o reconhecimento e valorização das mais 

diversas culturas e etnias regionais.  

Complementando essas garantias gerais, os artigos 231 e 232, ambos da CRFB/1988, 

representaram um marco significativo no avanço dos direitos dos povos indígenas, ao visarem 

a salvaguarda de seus costumes, línguas, crenças e tradições, garantindo a estes legitimidade 

para ingressar no judiciário com o intuito de defender seus direitos. 

Em relação ao art. 231, faz-se de suma importância estabelecer um paralelo com o 

Estatuto do índio (Lei n.º 6.001/73), visto que, segundo Nogueira Júnior (2024, p. 125), o 

referido Estatuto se tornou obsoleto diante da inovação trazida pela CRFB/1988 com o art. 231, 

que reconhece a diversidade cultural dos povos, dentre outros direitos, o que não existia na Lei 

45



n.º 6.001/73. Além dessa inovação, a CRFB/1988 também protege a religião de cada povo 

indígena, ainda que tal religião, eventualmente, se choque com outra que tenha maior 

predominância ou até mesmo influência política, conforme explicam Filho e Bergold (2013, p. 

19): 

Embora a Constituição chame de crença, o que está protegido juridicamente é a 

religião de cada povo indígena, em toda a sua complexidade e ritualística. O direito 

ao exercício da religião própria algumas vezes pode se chocar com a cultura 

dominante e até mesmo com a norma jurídica estatal. Em casos que assim ocorra, é 

imperioso entender este preceito constitucional como um elogio à liberdade religiosa 

e, portanto, inibidora de qualquer sancionamento legal à conduta tradicional. 

Definido a quebra de paradigma trazida pela CRFB/1988, é importante analisar outras 

legislações nacionais que merecem destaque pela valorização e reconhecimento dos direitos 

dos povos indígenas. Entre elas, destaca-se a Política Nacional dos Direitos Civis e Políticos 

(Decreto nº 592/92), que endossa a autodeterminação dos povos, assegurando em seu art. 1º, 

item 1, que, em decorrência desse princípio, os povos podem definir livremente suas próprias 

regras sociais, econômicas e culturais. 

 O art. 27 do mesmo diploma legal, por sua vez, estabelece que, ainda que existam 

minorias ao que se refere às etnias, línguas ou religião, não poderá ser cerceado o direito dessas 

pessoas em cultuar sua fé da maneira que lhes convir, bem como o uso de seu idioma livremente. 

Além disso, mesmo em questões de saúde, a cultura dos povos indígenas deve ser respeitada, 

uma vez que a Política Nacional de Atenção à Saúde dos Povos Indígenas (Portaria nº 254/2002) 

em seu art. 19-F, deixa expresso que o atendimento de saúde pública destinados aos povos 

indígenas deve se atentar a realidade do local e as especificidades da cultura dos povos. 

Outro normativo legal de grande relevância na salvaguarda da identidade dos povos 

indígenas é a Lei de Diretrizes e Bases da Educação (Lei nº 9.394/1996), que no dispositivo 32, 

§3º, garante aos povos indígenas o acesso a processos próprios de aprendizagem e o uso de suas 

línguas maternas no ensino fundamental regular, o que é fundamental para a manutenção de 

suas culturas e conhecimentos tradicionais. 

Em complemento a essa proteção legal, o Estatuto da Criança e do Adolescente (Lei 

nº 12.010/2009), em seu art. 3º, determina que as crianças e os adolescentes gozam de todos os 

direitos fundamentais inerentes à pessoa humana, e o parágrafo único do mesmo dispositivo 

deixa expresso que tais direitos são aplicados a qualquer criança e adolescente sem 

discriminação de idade, sexo, etnia, raça, O parágrafo único do mesmo dispositivo deixa 

expresso que tais direitos são aplicados a qualquer criança e adolescente sem discriminação de 

idade, sexo, etnia, raça, religião ou crença.  

46



Nesse cenário, Pereira (2024, p. 257) entende ser indiscutível o fato de que as garantias 

expressas no Estatuto da Criança e do Adolescente serem destinadas também as crianças e 

adolescentes indígenas. Ademais, é fundamental mencionar que a Seção III do Estatuto da 

Criança e do Adolescente (ECA), em seu art. 28, §6º, I adiante transcrito, ao tratar da família 

substituta, certifica a obrigatoriedade de se respeitar a identidade cultural da criança ou 

adolescente indígena: 

Art. 28. § 6 o Em se tratando de criança ou adolescente indígena ou proveniente de 

comunidade remanescente de quilombo, é ainda obrigatório:   

I - que sejam consideradas e respeitadas sua identidade social e cultural, os seus 

costumes e tradições, bem como suas instituições, desde que não sejam incompatíveis 

com os direitos fundamentais reconhecidos por esta Lei e pela Constituição Federal 

Em se tratando especificamente da proteção da identidade cultural dos povos, é 

imperativo trazer à baila a Convenção para a Salvaguarda do Patrimônio Cultural Imaterial 

desenvolvida pela UNESCO (2003), que classifica “patrimônio cultural imaterial” como: a) 

rituais, b) tradições e expressões orais, c) expressões artísticas, entre outras. Ou seja, é possível 

concluir que as crenças, manifestadas através de rituais dos povos indígenas, se classificam 

como patrimônio cultural imaterial, devendo, portanto, ser protegido e reconhecido. 

No plano internacional, alguns instrumentos normativos devem ser destacados, tendo 

em vista a sua contribuição para o avanço da proteção dos direitos dos povos indígenas. A 

Declaração Universal do Direitos Humanos no art. 2º garante que todo e qualquer ser humano 

pode recorrer aos direitos dispostos na declaração, sem nenhuma distinção, sendo a religião 

uma delas, como se observa: 

Art. 2. Todos os seres humanos podem invocar os direitos e as liberdades proclamados 

na presente Declaração, sem distinção alguma, nomeadamente de raça, de cor, de 

sexo, de língua, de religião, de opinião política ou outra, de origem nacional ou social, 

de fortuna, de nascimento ou de qualquer outra situação.  

Ainda no cenário normativo, a Convenção nº 169 da Organização Internacional do 

Trabalho (OIT) alcança considerável número de signatários e possui dispositivos essenciais à 

proteção dos povos tradicionais. A exemplo disso, tem-se o art. 1º, item 2, “b”, que dispõe sobre 

o direito sociais dos povos em manter sua identidade cultural através de seus costumes e 

tradições. 

Essa relevância é corroborada por Nogueira Júnior (2024, p. 109), que entende a OIT 

e suas Convenções como normativos essenciais em âmbito internacional para a proteção da 

dignidade e melhor qualidade de vida dos povos indígenas. Nesse sentido, o artigo 3º, em seus 

itens 2 e 3, também promove a garantia de proteção desses povos, sobretudo no que diz respeito 

à sua liberdade e à não discriminação, conforme disposto abaixo: 

47



1. Os povos indígenas e tribais deverão gozar plenamente dos direitos humanos e 

liberdades fundamentais, sem obstáculos nem discriminação. As disposições desta 

Convenção serão aplicadas sem discriminação aos homens e mulheres desses povos. 

2. Não deverá ser empregada nenhuma forma de força ou de coerção que viole os 

direitos humanos e as liberdades fundamentais dos povos interessados, inclusive os 

direitos contidos na presente Convenção. 

 

Assim, diante do histórico legislativo da proteção dos povos indígenas, verifica-se que 

estes povos, por muito tempo foram invisibilizados e tratados como selvagens, quase não sendo 

mencionados nas constituições anteriores à CRFB/1988. Entretanto, foi justamente com a 

promulgação da atual CRFB/1988 que foram estabelecidos dispositivos que protegessem os 

povos indígenas, representando uma quebra de paradigma muito importante para o 

fortalecimento dos direitos desses povos. Inclusive, por essa razão, o Estatuto do Índio, ainda 

que vigente, tornou-se obsoleto e não oferece a devida proteção. Complementarmente, diversas 

legislações nacionais e internacionais reforçam esses direitos, permitindo que os povos 

indígenas exerçam sua autodeterminação garantida constitucionalmente. 

2. Práticas ritualísticas indígenas como elemento da identidade cultural 

O multiculturalismo existente no Brasil é ainda mais predominante quando se trata dos 

povos tradicionais. Pantoja e Neto (2018, p. 4) entendem que as culturas da Amazônia são 

marcadas pela herança indígena, cuja complexidade foi ampliada com os primeiros contatos 

entre os povos originários, europeus e africanos. Essas culturas são repassadas através da 

manutenção e ensinamentos do modo de vida dos povos indígenas. Nesse sentido, verifica-se 

que a diversidade cultural existente na Amazônia é um convite ao conhecimento dos mais 

variados modos de vida, expressões e crenças que possuem os povos originários: 

Conhecer as amazônias implica adentrar na diversidade de culturas que compartilham 

e constroem hábitos, modos de ver a vida, ritos e crenças onde a relação com a 

natureza e os mitos expressam o maravilhamento que representa o imaginário 

coletivo, revelando o pensar do homem amazônico e sua relação com divindades e 

encantarias, aspectos imprescindíveis dos seu ser (Pantoja; Neto, 2018, p. 4). 

É necessário compreender que a diversidade cultural da Amazônia reside 

fundamentalmente nos distintos modos de vida que a compõem, especialmente na forma como 

cada etnia indígena se diferencia das demais. Nessa esteira, Pereira (2024, p. 50) explica que 

etnia é a identificação de determinado povo, onde as expressões corporais, os modos 

alimentares, a crença religiosa e até mesmo a vestimenta marcam a identidade dos povos. Para 

a referida autora (2024, p. 53) há diferença entre “tradição” e “costume”, do qual “a herança 

cultural é construída através de costumes e tradições”, senão vejamos: 

Entretanto, “Tradição” pode ser entendida como uma prática fixa, normalmente 

formalizada, que se impõe pela repetição de qualquer hábito social, transmitido de 

geração em geração ou registros históricos. Enquanto “costume” seria a transmissão 

48



de hábitos históricos e a variabilidade do direito fundado ao longo do uso. Nossa 

herança cultural é construída através dos nossos costumes e tradições. 

 

Aprofundando essa perspectiva, Rocha e Bezerra (2024) argumentam que 

compreender uma religião indígena, concebida como uma construção social em constante 

transformação, exige também o entendimento da língua e da cultura do povo, pois são 

elementos fundamentais que a constituem.  

Em consonância com essa compreensão da indissociabilidade entre cultura e práticas 

sociais, Nogueira Júnior (2024, p. 147) destaca que o direito indígena ou autóctone possui uma 

natureza coletiva e comunitária, sendo fundamentado no compartilhamento de saberes, práticas 

e recursos naturais entre os membros da comunidade, e se manifesta cotidianamente por meio 

de rituais, cerimônias, tradições e costumes que sustentam sua reprodução e continuidade 

Corroborando com esse entendimento, Albuquerque (2024, p.119) explana que uma 

pessoa sem identidade não possui argumentos para exigir reconhecimento de sua diferença, 

complementando que: “se não há diferença, há indiferença”. Isso significa que as comunidades 

indígenas são detentoras de direitos justamente por suas particularidades culturais, que as 

distinguem do restante da sociedade. 

Essas particularidades são reconhecidas através das crenças, das expressões corporais, 

alimentação, dos ritos de passagens etc. Com relação aos ritos, destaca-se que cada etnia possui 

suas próprias práticas, as quais constituem a identidade de um povo. Pereira (2024, p. 104) 

aponta que os ritos de passagem modificam comportamentos e ressignificam personalidades 

diante da mudança de um status para outro, sendo um divisor de águas entre um momento e 

outro. A materialização desses rituais frequentemente envolve o corpo, pois, como explica 

Pereira (2024, p. 113), “a corporalidade está presente na maioria dos rituais praticados pelas 

diversas etnias”. 

Na visão de Albuquerque (2024, p. 126), os corpos indígenas expressam elementos 

fundamentais de sua identidade e cultura, e, por isso, sua proteção jurídica deve ser ajustada à 

realidade desses povos, e não aos padrões da sociedade não indígena. Ainda, segundo o autor, 

a afirmação do corpo nas comunidades indígenas não se baseia na oposição entre o público e o 

privado, mas sim na centralidade que o corpo ocupa em todas as esferas sociais. Dessa forma, 

respeitar a crença indígena requer um esforço que transcende o intelectual e que exige a abertura 

para a compreensão dos rituais e de seus significados, conforme destacam Rocha e Bezerra 

(2024, p. 5): 

Um grande desafio em relação às religiões indígenas, diz respeito a aprender o mundo 

mítico, ou melhor, o universo simbólico indígena expresso nas narrativas, nos rituais 

49



e nos cantos. Trata-se de conhecer a lógica deste mundo no qual são estabelecidas 

relações com espíritos, que geralmente se localizam no interior da floresta ou nas 

profundezas da terra. É um complexo mundo particular desse povo que vem há um 

longo período garantindo sua particularidade étnica e cultural. 

 

Entretanto, é importante compreender que existe uma constante interferência externa 

na identidade cultural dos povos indígenas, e caso esta seja feita de forma agressiva e com o 

objetivo de destruir a esta cultura, pode ser caracterizado como “etnocídio”, conforme o que 

explica Nogueira Júnior, ao descrevê-lo como uma forma de violência cultural que busca 

aniquilar a identidade de um grupo (2024, p. 162): 

O etnocídio é uma forma de violência que visa destruir a identidade cultural de um 

grupo humano. Isso inclui, mas não está limitado a proibir ou destruir símbolos 

culturais, impor valores e crenças estrangeiras e suprimir idiomas e costumes 

tradicionais. O objetivo do etnocídio é forçar um grupo a adotar os valores e práticas 

de outro grupo dominante, destruindo assim a cultura e a identidade desse grupo. 

 

A partir desse entendimento, verifica-se que o etnocídio pode ser classificado como a 

perda da identidade de um povo, o que representa uma ameaça concreta às futuras gerações, já 

que a perpetuação de uma etnia depende diretamente da manutenção de sua cultura e tradição. 

Apesar das intensas influências externas, é crucial enfatizar que diversos povos ainda preservam 

sua identidade por meio da realização de rituais de passagem, utilizando seus corpos para 

expressar crenças e tradições, conforme cita Pereira (2024, p. 55): 

Além disso, não se pode olvidar que, apesar de algumas comunidades sofrerem um 

forte impacto em sua cultura, em decorrência da proximidade com a sociedade não 

indígena, os povos indígenas ainda preservam, em sua maioria, um sistema próprio 

que conserva as suas tradições pré-colombianas e milenares herdadas. A manutenção 

da cultura particular própria de cada etnia é seguida à risca pela maioria dos seus 

componentes e transmitida de geração em geração, em especial entre os Tikuna. 

Nesse sentido, Rocha e Bezerra (2024, p. 5) afirmam que a religião atua como um 

elemento central na construção da identidade de um povo, assegurando sua singularidade por 

meio de diversos componentes culturais, entre os quais se destacam rituais sagrados. A 

importância dessa identidade cultural é tão profunda que, conforme aponta Albuquerque (2024, 

p. 178), o direito à identidade étnica integra os direitos ligados à integridade moral e psíquica 

dos povos indígenas, sendo mais do que uma questão identitária, mas também uma condição 

essencial para a preservação da saúde psicológica de seus integrantes, ao permitir que vivam 

plenamente sua cultura diferenciada. 

Diante disso, as práticas ritualísticas são um ponto extremamente importante para as 

comunidades indígenas, uma vez que essa particularidade lhes oferece a possibilidade de 

perpetuar a tradição do povo e manter a identidade deste viva. Ademais, é precisamente essa 

50



identidade cultural diferenciada que fundamenta a proteção jurídica do Estado aos povos 

indígenas e os reconhece como sujeitos detentores de proteção jurídica. 

 

3. Evangelização e seus impactos na cultura indígena  

A trajetória histórica do Brasil é marcada por uma profunda descontinuidade, resultado 

de um processo de invasão e imposição hegemônica. Essa ruptura se manifesta na divisão 

conceitual entre a "pré-história" e o evento da "descoberta". Enquanto a noção de pré-história 

implicitamente enquadra as civilizações indígenas como possuidoras de capacidade técnica 

reduzida, a ideia de descoberta pressupõe um encontro com uma terra sem dono, que ignora as 

complexas estruturas sociais, culturais e de conhecimento dos habitantes originais (Silva, 

2023). 

Se desde o século XVI, a Igreja Católica Romana já detinha o monopólio religioso no 

Brasil, e exercia, por meio de suas ordens e paróquias, um papel central na introdução e 

expansão do cristianismo, a atuação dos missionários jesuítas pode ser considerada 

particularmente relevante na evangelização dos povos indígenas. Na Europa da época, a 

evangelização era concebida não apenas como um processo de cristianização, mas como um 

elemento crucial na civilização dos povos, no qual os missionários visavam que os indígenas 

abandonassem o “estágio selvagem" através da conversão ao protestantismo, percebido como 

"civilizado" e "civilizador". Todavia, essa empreitada protestante não se consolidou, ao menos 

até o século XIX (Rodrigues; Moraes Júnior, 2018). 

Isso se deu, em grande parte, porque a fase inaugural da evangelização dos povos 

indígenas foi marcada por uma visão eurocêntrica que os desconsiderava como possuidores de 

sistemas religiosos organizados, dada a ausência de estruturas hierárquicas ou poder 

eclesiástico comparáveis aos modelos europeus. Contudo, a persistência de hábitos culturais 

nativos levou ao abandono dessa concepção inicial, culminando na consolidação do estereótipo 

do “selvagem inconstante”. Esse novo paradigma justificava a reincidência indígena em suas 

práticas ancestrais pela não conformidade com a obediência, premissa fundamental da 

catequese quinhentista; em consequência, o sucesso da conversão passou a depender da 

erradicação dos costumes e hábitos indígenas, visando à transculturação e à desidentificação 

étnica (Oliveira, 2012).  

No Amazonas, Amorim (2014) relata que a concepção religiosa inerente à formação 

do reino português permeou a incorporação da Igreja ao projeto colonial amazônico, 

assegurando a concretização de suas obrigações missionárias na região setentrional e, 

51



simultaneamente, o controle régio sobre as congregações. O Padroado Real Português 

formalizou uma íntima parceria, delineando prerrogativas e encargos que estabeleceram a 

Coroa como patrona das missões eclesiásticas em vastas extensões geográficas. 

Consequentemente, as ordens religiosas, cuja proeminência ética, disciplinar e 

intelectual sobre o clero secular era patente, tornaram-se instrumentos cruciais na colonização 

do Brasil por iniciativa imperial, catalisando a evangelização e a abertura de novas fronteiras 

coloniais por meio de suas atividades missionárias (Amorim, 2014). Dentro desse contexto, a 

maioria dessas ordens adotou um papel que se alinhava aos interesses coloniais, como descreve 

Ribeiro (2006 p. 49-50): 

Quase todas as ordens religiosas aceitaram, sem resistência, o papel de amansadores 

de índios para a sua incorporação na formação de trabalho ou nas expedições armadas 

da colônia. Os jesuítas, porém, arrependidos de seu papel inicial de aliciadores de 

índios para os colonos, inspirados na experiência dos seus companheiros paraguaios, 

quiseram pôr em prática, também no Brasil, um projeto utópico de reconstrução 

intencional da vida social dos índios destribalizados. Tais foram suas missões, nas 

quais os índios eram concentrados – depois atraídos pelos padres ou subjugados pelo 

braço secular – em comunidades ferreamente organizadas como economias 

autossuficientes, ainda que também tivessem alguma produção mercantil. Isso se daria 

na segunda onda de evangelização, realizada na Amazônia. 

Já no século XIX, a evangelização no Brasil demonstrou uma orientação preferencial 

para as populações "civilizadas", relegando a evangelização indígena a um plano secundário. 

As barreiras percebidas, como a heterogeneidade linguística e cultural e a onerosidade da 

produção de recursos em línguas nativas, foram instrumentalizadas como justificativas para 

essa alocação desigual de recursos missionários. Tais argumentos mascaravam, contudo, uma 

visão etnocêntrica dos povos indígenas, categorizados pejorativamente como perversos e 

resistentes ao aprendizado (Silva; Uzun, 2022). 

Em paralelo aos processos coloniais passados, Santos et al. (2025) asseveram que a 

evangelização contemporânea imprime marcas significativas nas culturas indígenas, que 

resultam na marginalização de conhecimentos e na fragmentação de práticas espirituais 

ancestrais. Os rituais, enquanto pilares da identidade coletiva, tornam-se, consequentemente, 

alvos prioritários de reorientação religiosa. De modo análogo a cenários históricos, a 

evangelização atual vai além da adesão a novas crenças, implicando uma ressignificação da 

identidade e uma reorganização das relações de poder nas comunidades.  

A religião, nesse contexto, opera como um dispositivo de controle social, que define 

parâmetros de sacralidade e profanidade e, ademais, redefine as estruturas de autoridade 

internas. Assim, a evangelização de povos indígenas no Brasil configura-se não como um 

simples ato de conversão, mas como uma reconfiguração profunda de suas práticas e 

52



identidades, frequentemente pela rejeição de cosmologias ancestrais e pela imposição de uma 

nova ordem simbólica legitimada como única via de fé e civilidade (Santos et al., 2025). 

Essa imposição desconsidera a rica e plural religiosidade indígena anterior, que se 

caracterizava por uma espiritualidade profunda e uma cosmovisão que permitia a receptividade 

e participação em diversas práticas religiosas, independentemente da filiação (Alves Júnior; 

Amaral, 2024). Justamente por essa flexibilidade intrínseca, as populações com saberes e 

religiosidades afro-indígenas desenvolveram estratégias de resistência e reatualização 

engenhosa de suas práticas. Essa persistência em manter paradigmas alternativos de sagrado e 

organização social gerou apreensão nas estruturas eclesiásticas e civis dominantes, 

questionando os fundamentos da cosmovisão apostólico-romana e ocidental (Pacheco, 2010). 

Nesse contexto, a adesão evangélica por parte dos povos indígenas constitui um caso 

ilustrativo de colonização simbólica, conceituada como a imposição cultural e a negação da 

pluralidade epistêmica por intermédio da esfera religiosa. Esse processo não se restringe à mera 

alteração de sistemas de crença, mas se manifesta na reorganização das interações sociais e na 

própria existência dessas comunidades. A evangelização, contudo, não se estabelece sem 

tensões intrínsecas, pois a intersecção entre a tradição cultural e a nova fé gera um constante 

atrito (Santos et al., 2025). 

Apesar dessa pressão, ou talvez por causa dela, muito embora se observe a supressão 

de ritos e cosmologias indígenas, há, concomitantemente, manifestações de resistência e 

ressignificação, permitindo a reinterpretação de elementos cristãos dentro das matrizes culturais 

autóctones. Sendo assim, a evangelização pode tanto fragilizar identidades preexistentes quanto 

dar origem a novas expressões de religiosidade sincrética. A ocorrência de sincretismo e as 

estratégias adaptativas evidenciam que a imposição do cristianismo não invariavelmente resulta 

na completa erradicação das convicções ancestrais (Santos et al., 2025). 

Pelo que se observa, a análise da evangelização no Brasil revela um processo histórico 

marcado pela imposição cultural e religiosa que, desde o período colonial, buscou promover a 

desidentificação étnica dos povos indígenas. Contudo, a resiliência e a profunda espiritualidade 

das culturas originárias permitiram o desenvolvimento de estratégias de resistência e 

ressignificação, o que traz à tona a ideia de que, mesmo frente à colonização simbólica e às 

tensões inerentes ao encontro de tradições ancestrais e novas fés, as culturas indígenas 

demonstram ser dinâmicas e capazes de reinterpretar elementos externos, resultando em novas 

expressões de religiosidade sincrética e, de muitas maneiras, na preservação de suas convicções 

ancestrais. 

53



 

4. Cultura e Tradicionalidade x Interculturalismo 

A cultura e a comunicação indígena constituem um universo permeado por crenças, 

mitos, rituais, lendas e costumes, que se refletem nas relações com o ambiente, a fauna e os 

fenômenos naturais, bem como nas interações sociais. A arte indígena, intrinsecamente ligada 

a essa cosmovisão, é expressa em uma vasta gama de manifestações, como cerâmicas, pinturas 

corporais, tecelagens e adornos diversos, evidenciando a singularidade estética de cada grupo 

étnico (Alves Júnior; Amaral, 2024).  No entanto, para captar a verdadeira profundidade dessas 

culturas, é fundamental reconhecer sua natureza dinâmica, como aponta Nogueira Júnior (2024, 

p. 150): 

A cultura também é construída a partir de experiências individuais e coletivas, 

relações sociais, linguagens, crenças, valores e práticas cotidianas de indivíduos e 

comunidades. Compreender a cultura como um conceito inacabado permite, assim, 

ter em conta a complexidade e a diversidade da forma como as pessoas e as sociedades 

vivem sem cair em estereótipos ou visões simplistas e homogeneizantes, sendo, por 

isso, a base da antropologia. A antropologia, que vê a cultura como um conceito 

inacabado, considera as dinâmicas sociais, políticas e culturais que moldam e mudam 

as práticas e significados culturais ao longo do tempo, levando em conta as 

perspectivas e os valores dos próprios indivíduos e comunidades. 

 

O referido autor (2024) prossegue argumentando que é precisamente essa natureza em 

constante construção que evidencia a intrínseca interconexão entre o ser humano, o ambiente e 

a espiritualidade, presente em diversas culturas tradicionais. Com essa perspectiva, a natureza 

é percebida como uma entidade viva, com personalidade jurídica própria e direitos intrínsecos, 

e a interação antropocêntrica é regida por princípios de respeito, reciprocidade e custódia. 

Assim, a convergência entre cultura e natureza é central para edificar um paradigma de uso 

sustentável dos recursos naturais, que respeite a pluralidade cultural e promova a integridade 

ecossistêmica. 

É com base nessa indissociável relação que a conexão entre a cultura, a memória 

ancestral e o território é tão profunda para os povos indígenas que a própria garantia de sua 

existência e continuidade cultural depende intrinsecamente do reconhecimento de seus espaços. 

Nesse contexto, a tradicionalidade da ocupação não é meramente um critério histórico, mas um 

alicerce para a autodeterminação, como Chaves (2023, p. 91) esclarece: 

Os processos de territorialização são produto da reivindicação de determinada 

comunidade em prol da garantia do direito ao reconhecimento de sua existência por 

meio da tradicionalidade da ocupação de determinado local. Não se limitam, 

entretanto, a um território físico ou bioma, mas se definem a partir da construção 

política de uma identidade coletiva associada à necessidade de assegurar o acesso aos 

recursos básicos para cada comunidade viver e se desenvolver. 

 

54



A manifestação da territorialidade, nesse sentido, não reside primariamente em 

estatutos legais ou títulos formais, mas é ativamente sustentada pela memória coletiva, que 

imbui a relação do grupo com seu espaço de significados simbólicos e identitários, conferindo 

ao território uma consistência diacrônica. Exemplificando com as sociedades indígenas, o 

território grupal entrelaça-se a uma história cultural, na qual cada aldeia e seus habitantes se 

mantêm vivos pela memória ancestral, preservando o conhecimento dos movimentos do grupo 

(Little, 2002). 

Dessa forma, e como consequência direta dessa relação com o espaço, que os 

processos de territorialização emergem como produto da reivindicação de determinada 

comunidade em prol da garantia do direito ao reconhecimento de sua existência por meio da 

tradicionalidade da ocupação de determinado local. Assim, a conceituação de tradicional 

transcende a mera historicidade ou os vínculos primordiais afetivos, englobando identidades 

coletivas redefinidas situacionalmente em um processo contínuo de mobilização, nas quais um 

critério político-organizativo se harmoniza com uma política de identidades (Almeida, 2008). 

Consequentemente, essa visão ampliada do tradicional é crucial para as discussões no 

âmbito das diversas modalidades de reconhecimento jurídico atinentes à apropriação de 

recursos naturais em "territórios tradicionalmente ocupados", onde se observa a coexistência de 

uso comum de ecossistemas com regimes de propriedade e posse.  Tais arranjos viabilizam uma 

plêiade de atividades produtivas exercidas por unidades familiares. A prevalência da 

terminologia terras tradicionalmente ocupadas reflete, assim, a superação da conceituação de 

"terras imemoriais", cuja conotação historicista conferia direitos com base em uma origem não 

datável com precisão (Almeida, 2008). 

Nesse avanço, a CRFB/1988 manteve o indigenato, assegurando aos povos indígenas 

o direito territorial sobre suas terras tradicionalmente ocupadas. Contudo, o diploma 

constitucional inovou ao desassociar a prerrogativa territorial indígena de critérios 

arqueológicos ou de uma temporalidade linear. Em vez de requerer uma posse imemorial ou 

sua datação precisa, a CRFB/1988 enfatizou a tradicionalidade da ocupação. Essa perspectiva 

inovadora permitiu superar a fixação na origem e no isolamento cultural, diferenciando tradição 

de costume e impedindo a redução do tradicional a uma simples repetição, o que congelaria 

suas práticas jurídicas correlatas (Viegas, 2015).  

No entanto, os desafios persistem, pois especificamente no contexto brasileiro, a 

estruturação jurídica da sociedade colonizada historicamente inviabilizou a manifestação de 

formas de vida diversas por parte de minorias, como os povos indígenas, ao mesmo tempo em 

55



que promovia a erradicação de suas culturas. O processo de descaracterização identitária e 

cultural dos povos originários principia pela desconsideração de sua privacidade, estendendo-

se de suas bases territoriais até seus arranjos sociais, culminando na limitação de sua 

autodeterminação (Albuquerque, 2024, p. 14-15). 

Para contrapor essa realidade e em reconhecimento da intrínseca complexidade 

cultural, a interculturalidade preconiza uma metodologia pautada no diálogo e no 

reconhecimento intersubjetivo das culturas, com o objetivo de catalisar a colaboração e a 

compreensão mútua. Essa premissa é fundamental na construção do direito indígena, visando à 

equidade nas relações entre as culturas autóctones e hegemônicas (Nogueira Júnior, 2024, p. 

142-143). 

A sua pertinência é acentuada na Amazônia brasileira, que inclui mais de 300 etnias 

indígenas com mais de 170 idiomas, além de quilombolas e outros grupos tradicionais. O 

interculturalismo, ao promover o diálogo e a interação, busca edificar uma sociedade mais justa 

e equilibrada, reconhecendo a contribuição substancial dos conhecimentos, saberes e práticas 

indígenas para o desenvolvimento sustentável da região (Nogueira Júnior, 2024). 

Aprofundando esse entendimento, Pereira (2024) destaca a importância de conceber a 

interculturalidade de forma mais ampla, incluindo as interações e trocas entre as culturas 

indígenas e a cultura eurocêntrica dominante e imposta: 

O conceito de interculturalidade indicado na CRFB/1988, por exemplo, propõe um 

encontro entre culturas. No entanto, é necessário entender a interculturalidade 

enquanto ideia que amplia a noção de cultura, para compreendê-la não apenas como 

as trocas que ocorrem entre as diferentes culturas indígenas, mas principalmente como 

as que ocorrem entre elas, como um todo territorial, e a cultura da visão eurocêntrica 

imposta e dominante (Pereira, 2024, p. 290). 

 

A autora ainda argumenta que tal perspectiva é formalizada e detalhada por 

instrumentos internacionais, como a Convenção sobre a Proteção e a Promoção da Diversidade 

das Expressões Culturais, internalizada pelo Brasil. Nesse sentido, a interculturalidade 

impulsiona abordagens e ações que estimulam o entendimento recíproco, o respeito e a 

comunicação entre os variados grupos culturais e étnicos.  

Isso significa dizer, segundo Pereira (2024, p. 283) que a formação da população 

brasileira, produto da miscigenação de heranças indígenas, africanas e europeias, configura um 

cenário de interculturalidade inerente. No contexto indígena, a interculturalidade significa 

promover a reflexão sobre seus modos de vida e assegurar sua autonomia, sem tentar encaixá-

los em modelos únicos. 

56



Diante dessa discussão sobre cultura, tradicionalidade e interculturalismo, o que se 

verifica é a intrínseca complexidade e riqueza das identidades indígenas, inseparavelmente 

conectadas ao território, à memória ancestral e à espiritualidade, pois muito embora a 

CRFB/1988 tenha representado um avanço normativo, os desafios persistem devido a uma 

estrutura jurídica que, historicamente, tem cerceado a plena expressão dessas culturas.  

Nesse panorama, a interculturalidade se destaca como um imperativo que não apenas 

propõe um diálogo e reconhecimento que vão além da simples coexistência, mas também 

configura como um alicerce fundamental para edificar uma sociedade mais justa e sustentável, 

especialmente em regiões de vasta diversidade como a Amazônia brasileira. 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

Inicialmente, a pesquisa revelou que a legislação brasileira por muito tempo 

negligenciou os direitos dos povos originários, uma realidade que a CRFB/1988 transformou 

paradigmaticamente. Este marco legal não só encerrou a invisibilidade indígena, mas também 

reconheceu e protegeu sua autodeterminação e diversidade cultural, superando normativas 

anteriores como o Estatuto do Índio.  

Posteriormente, destacou-se que a rica diversidade cultural brasileira é intrinsecamente 

ligada às culturas indígenas, com seus mitos, rituais e artefatos sociais. Essa identidade cultural 

diferenciada se configura como o fundamento da proteção jurídica desses povos, exigindo 

compreensão e respeito para a continuidade de suas existências. 

No terceiro tópico, a análise demonstrou que a evangelização no Brasil foi um processo 

complexo de imposição cultural e religiosa, visando à descaracterização das identidades 

indígenas. Contudo, mesmo diante da intensa pressão e da colonização simbólica, esses povos 

desenvolveram notáveis estratégias de resistência e ressignificação. Assim, a evangelização, 

apesar de suas tensões inerentes, nem sempre resultou na completa erradicação das tradições 

ancestrais, evidenciando a natureza vibrante e dinâmica das culturas indígenas.  

Por fim, o último tópico da discussão ilustrou a profunda complexidade e a riqueza das 

culturas indígenas, mostrando que, apesar dos avanços legais, a estrutura jurídica brasileira, 

historicamente moldada por processos de colonização, ainda dificulta a plena expressão e o 

reconhecimento dessas culturas. Nesse panorama, a interculturalidade emerge como uma via 

crucial, especialmente relevante em um país de vasta diversidade cultural como o Brasil e, de 

modo especial, na Amazônia, onde a valorização das identidades indígenas é chave para um 

futuro equitativo. 

57



 

REFERÊNCIAS 

ALBUQUERQUE, Ricardo Tavares de. Autonomia privada, sujeito coletivo e afirmação 

do direito ao corpo dos povos indígenas, Belo Horizonte: Editora Expert. 2024, 260 p. 

ISBN: 978-65-6006-131-6. 

 

ALMEIDA, Alfredo Wagner Berno de Terra de quilombo, terras indígenas, “babaçuais livre”, 

“castanhais do povo”, faixinais e fundos de pasto: terras tradicionalmente ocupadas. 2.ª ed, 

Manaus: Pgsca–UFAM, 2008. 

 

ALVES JUNIOR, Oswaldo Mojon; AMARAL, Misael. Cosmovisão cristã: evangelização nas 

comunidades indígenas Xerentes. Pós-Escrito, [S. l.], v. 9, n. 2, n. 14, 2024. Disponível em: 

https://revistas.seminariodosul.com.br/index.php/posescrito/article/view/87. Acesso em: 6 jul. 

2025. 

 

AMORIM, Ivone Marli de Andrade. Muraida, o impacto da fé na colonização da 

Amazônia. Dissertação (Mestrado em Sociedade e Cultura na Amazônia) - Universidade 

Federal do Amazonas, Manaus, 2014, 110 f. Disponível em: 

https://tede.ufam.edu.br/handle/tede/5618. Acesso em: 2 jul. 2025. 

 

BRASIL; Constituição da República Federativa do Brasil de 1988. Disponível em: 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao.htm. Acesso em: 1 jul. 2025. 

 

BRASIL; Estatuto do índio. Lei nº 6.001/73. Disponível em: 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l6001.htm. Acesso em: 1 jul. 2025. 

 

BRASIL, Política Nacional de Atenção à Saúde dos Povos Indígenas, Lei nº 9.836/99. 

Disponível em: https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l9836.htm. Acesso em: 1 jul. 2025. 

 

BRASIL, Lei de diretrizes e Bases da Educação. Disponível em: 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l9394.htm. Acesso em: 1 jul. 2025. 

 

BRASIL, Estatuto da Criança e do Adolescente, Lei nº 8.069/90. Disponível em: 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l8069.htm. Acesso em: 1 jul. 2025. 

 

BRASIL, Convenção nº 169 da OIT Sobre Povos Indígenas e Tribais. Disponível em: 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2019-2022/2019/Decreto/D10088.htm#art5. 

Acesso em: 1 jul. 2025. 

 

BRASIL, Pacto Internacional sobre Direitos Civis e Políticos, Decreto nº 592/92. 

Disponível em: https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto/1990-1994/d0592.htm. Acesso 

em: 1 jul. 2025. 

 

CÂMARA DOS DEPUTADOS, Convenção Para a Salvaguarda do Patrimônio Cultural 

Imaterial - Unesco (2003). Disponível em: 

https://www.camara.leg.br/proposicoesWeb/prop_mostrarintegra?codteor=1604526. Acesso 

em: 1 jul. 2025. 

 

58

https://tede.ufam.edu.br/handle/tede/5618


CHAVES, Luiza Lydia Arruda da Silva Cabral. Regularização fundiária e direito ao 

território: tradicionalidade da comunidade Jatuarana como fundamento para a concessão de 

direito real de uso. 2023. 102 f. Dissertação (Mestrado em Direito) - Universidade Federal do 

Amazonas, Manaus (AM), 2023. Disponível em 

https://tede.ufam.edu.br/bitstream/tede/9831/11/DISS_LuizaLydiaChaves_PPGDIR.pdf.  

Acesso em 2 jul.2025. 

 

DECLARAÇÃO UNIVERSAL DOS DIREITOS HUMANOS, 1948. Disponível em: 

https://www.oas.org/dil/port/1948%20Declara%C3%A7%C3%A3o%20Universal%20dos%2

0Direitos%20Humanos.pdf. Acesso em: 1 jul. 2025. 

 

FILHO, Carlos Frederico Marés de Souza; BERGOLD, Raul Cezar. Os direitos dos povos 

indígenas no Brasil: Desafios no século XXI. Centro de Pesquisa e Extensão em Direito 

Socioambiental, 2013. Disponível em: 

https://www.academia.edu/download/55993370/Os_direitos_dos_povos_indigenas_no_Brasil

_-_desafios_no_seculo_XXI.pdf#page=13. Acesso em: 1 jul. 2025. 

 

LITTLE, Paul E. Territórios sociais e povos tradicionais no Brasil: por uma antropologia 

da territorialidade. Anuário Antropológico, Ed. 322 de Série Antropologia, Departamento de 

Antropologia, Universidade de Brasília, 32 p., 2002. 

 

NOGUEIRA Júnior, Bianor Saraiva. Amazonissínio: por um sistema jurídico 

pluridimensional da Amazônia. Universidade Federal de Minas Gerais. Expert Editora 

Digital, 2024. Disponível em: https://experteditora.com.br/wp-

content/uploads/2024/12/Amazonissinio-Por-Um-Sistema-Juridico-Pluridimensional-Da-

Amazonia.pdf. Acesso em: 1 jul. 2025. 

 

OLIVEIRA, David Mesquiati de. Inculturação da fé cristã: reflexões sobre a evangelização 

dos indígenas. REFLEXUS- Revista de Teologia e Ciências das Religiões, v. 6, n. 8, 2012. 

DOI: https://doi.org/10.20890/reflexus.v6i8.100. Disponível em: 

https://revista.fuv.edu.br/index.php/reflexus/article/view/100. Acesso em: 2 jul. 2025. 

 

PANTOJA, Juscelino Mauro de Mendonça; NETO, Manoel Vitor Barbosa. Natureza, 

Religião E Imaginário: Aspectos Religiosos Do Povo Colarense. Revista Fragmentos de 

Cultura - Revista Interdisciplinar de Ciências Humanas, Goiânia, Brasil, v. 28, n. 4, p. 

548–562, 2018. DOI: 10.18224/frag.v28i4.6633. Disponível em: 

https://seer.pucgoias.edu.br/index.php/fragmentos/article/view/6633. Acesso em: 1 jul. 2025. 

 

PACHECO, Agenor Sarraf. Encantarias afroindígenas na Amazônia Marajoara: narrativas, 

práticas de cura e (in)tolerâncias religiosas. Revista Horizonte, Belo Horizonte, v. 8, n. 17, p. 

88-108, abr./jun. 2010. Disponível em: 

https://periodicos.pucminas.br/horizonte/article/view/P.2175-5841.2010v8n17p88. Acesso 

em: 5 jul. 2025. 

 

PEREIRA, Claudia de Moraes Martins. O Ritual da Moça Nova do Povo Tikuna diálogo 

intercultural direitos dos povos indígenas no Brasil. Belo Horizonte, Editora Expert, 2024, 

332 p. ISBN 978-65-6006-143-9. 

 

RIBEIRO. Darcy. O Povo Brasileiro: a formação e o sentido do Brasil. São Paulo: 

Companhia das Letras, 2006. 

59

https://www.google.com.br/search?hl=pt-BR&tbo=p&tbm=bks&q=bibliogroup:%22S%C3%A9rie+Antropologia%22&source=gbs_metadata_r&cad=3
https://doi.org/10.20890/reflexus.v6i8.100
https://revista.fuv.edu.br/index.php/reflexus/article/view/100


ROCHA, Marcondes Silva da; BEZERRA, José. Religião, contexto, sagrado e pertencimento: 

povo indígena Xukuru-Kariri. Debates em Educação, [S. l.], v. 16, n. 38, p. e15876, 2024. 

DOI: 10.28998/2175-6600.2024v16n38pe15876. Disponível em: 

https://www.seer.ufal.br/index.php/debateseducacao/article/view/15876. Acesso em: 1 jul. 

2025. 

 

RODRIGUES, Donizete; MORAES JÚNIOR, Manoel Ribeiro de. A Pentecostalização de 

Povos Tradicionais na Amazônia: aspectos conceituais para uma antropologia de identidades 

religiosas. HORIZONTE - Revista de Estudos de Teologia e Ciências da Religião, Belo 

Horizonte, v. 16, n. 50, p. 900–918, 2018. DOI: 10.5752/P.2175-5841.2018v16n50p900-918. 

Disponível em: https://periodicos.pucminas.br/horizonte/article/view/P.2175-

5841.2018v16n50p900. Acesso em: 5 jul. 2025. 

 

SANTOS, Antônio Nacílio Sousa dos et al. A Cruz que apaga traços ancestrais – A conversão 

evangélica e a desfiguração da Identidade Indígena no Brasil. ARACÊ, [S.l.], v. 2, pág. 

9747–9776, 2025. DOI: 10.56238/arev7n2-298 . Disponível 

em: https://periodicos.newsciencepubl.com/arace/article/view/3561 . Acesso em: 7 jul. 2025. 

 

SILVA, Paulo Julião da; UZUN, Julia Rany Campos. A evangelização dos indígenas como 

projeto de expansão da Junta de Missões Nacionais da Convenção Batista Brasileira (1926-

1939). Dossiê: Religião e Cinema – Temática Livre. Revista Horizonte. Belo Horizonte, v. 

20, n. 61, e206112, jan./abr. 2022. ISSN 2175-584. Disponível em: 

https://doi.org/10.5752/P.2175-5841.2022v20n61e206112. Acesso em: 3 jul. 2025. 

 

SILVA, Yuri Magalhães. A múltipla pertença religiosa do indígena: a evangelização das 

Assembleias de Deus no povo Xukuru do Ororubá de 1980 a 2022. 2023. 212 f. Dissertação 

(Mestrado em Ciências da Religião) – Universidade Federal de Sergipe, São Cristóvão, 2023.  

Disponível em: https://ri.ufs.br/handle/riufs/17479. Acesso em: 2 jul. 2025. 

 

VIEGAS, Daniel Pinheiro. A tradicionalidade da ocupação indígena e a Constituição de 

1988: A territorialização como instituto jurídico-constitucional. Dissertação (Mestrado em 

Direito Ambiental) - Universidade do Estado do Amazonas, Manaus, 2015. Disponível em: 

https://pos.uea.edu.br/data/area/titulado/download/61-3.pdf. Acesso em: 5 jul. 2025. 

60

https://doi.org/10.56238/arev7n2-298
https://periodicos.newsciencepubl.com/arace/article/view/3561
https://www.google.com/search?q=https://doi.org/10.5752/P.2175-5841.2022v20n61e206112
https://ri.ufs.br/handle/riufs/17479
https://pos.uea.edu.br/data/area/titulado/download/61-3.pdf

