
XXXII CONGRESSO NACIONAL DO 
CONPEDI SÃO PAULO - SP

GÊNERO, SEXUALIDADES E DIREITO II

DANIELA MARQUES DE MORAES

RIVA SOBRADO DE FREITAS

CLAUDIA MARCIA COSTA



Copyright © 2025 Conselho Nacional de Pesquisa e Pós-Graduação em Direito 

Todos os direitos reservados e protegidos. Nenhuma parte destes anais poderá ser reproduzida ou transmitida 
sejam quais forem os meios empregados sem prévia autorização dos editores. 

Diretoria – CONPEDI 
Presidente - Profa. Dra. Samyra Haydêe Dal Farra Naspolini - FMU – São Paulo 
Diretor Executivo - Prof. Dr. Orides Mezzaroba - UFSC – Santa Catarina 
Vice-presidente Norte - Prof. Dr. Jean Carlos Dias - Cesupa – Pará 
Vice-presidente Centro-Oeste - Prof. Dr. José Querino Tavares Neto - UFG – Goiás 
Vice-presidente Sul - Prof. Dr. Leonel Severo Rocha - Unisinos – Rio Grande do Sul 
Vice-presidente Sudeste - Profa. Dra. Rosângela Lunardelli Cavallazzi - UFRJ/PUCRio – Rio de Janeiro 
Vice-presidente Nordeste - Prof. Dr. Raymundo Juliano Feitosa - UNICAP - Pernambuco 
 
Representante Discente: Prof. Dr. Abner da Silva Jaques - UPM/UNIGRAN - Mato Grosso do Sul 

Conselho Fiscal: 
Prof. Dr. José Filomeno de Moraes Filho - UFMA - Maranhão 
Prof. Dr. Caio Augusto Souza Lara - SKEMA/ESDHC/UFMG - Minas Gerais  
Prof. Dr. Valter Moura do Carmo - UFERSA - Rio Grande do Norte 
Prof. Dr. Fernando Passos – UNIARA - São Paulo 
Prof. Dr. Edinilson Donisete Machado - UNIVEM/UENP - São Paulo 
Secretarias 
Relações Institucionais: 
Prof. Dra. Claudia Maria Barbosa - PUCPR - Paraná 
Prof. Dr. Heron José de Santana Gordilho - UFBA - Bahia 
Profa. Dra. Daniela Marques de Moraes - UNB - Distrito Federal 
Comunicação: 
Prof. Dr. Robison Tramontina - UNOESC - Santa Catarina 
Prof. Dr. Liton Lanes Pilau Sobrinho - UPF/Univali - Rio Grande do Sul 
Prof. Dr. Lucas Gonçalves da Silva - UFS - Sergipe 
Relações Internacionais para o Continente Americano: 
Prof. Dr. Jerônimo Siqueira Tybusch - UFSM - Rio Grande do Sul 
Prof. Dr. Paulo Roberto Barbosa Ramos - UFMA - Maranhão 
Prof. Dr. Felipe Chiarello de Souza Pinto - UPM – São Paulo 
Relações Internacionais para os demais Continentes: 
Profa. Dra. Gina Vidal Marcilio Pompeu - UNIFOR - Ceará 
Profa. Dra. Sandra Regina Martini - UNIRITTER / UFRGS - Rio Grande do Sul 
Profa. Dra. Maria Claudia da Silva Antunes de Souza - UNIVALI – Santa Catarina 
Educação Jurídica 
Profa. Dra. Viviane Coêlho de Séllos Knoerr - Unicuritiba - PR 
Prof. Dr. Rubens Beçak - USP - SP 
Profa. Dra. Livia Gaigher Bosio Campello – UFMS – MS 
Eventos: 
Prof. Dr. Yuri Nathan da Costa Lannes - FDF - São Paulo 
Profa. Dra. Norma Sueli Padilha - UFSC - Santa Catarina 
Prof. Dr. Juraci Mourão Lopes Filho - UNICHRISTUS - Ceará 

Comissão Especial 
Prof. Dr. João Marcelo de Lima Assafim - UFRJ - RJ 
Profa. Dra. Maria Creusa De Araújo Borges - UFPB - PB 
Prof. Dr. Antônio Carlos Diniz Murta - Fumec - MG 
Prof. Dr. Rogério Borba - UNIFACVEST - SC 

   G326 
          Gênero, sexualidades e direito II[Recurso eletrônico on-line] organização CONPEDI 
             Coordenadores: Daniela Marques de Moraes, Riva Sobrado De Freitas, Claudia Marcia Costa – Florianópolis: CONPEDI, 2025. 

                Inclui bibliografia 
ISBN: 978-65-5274-289-6 
Modo de acesso: www.conpedi.org.br em publicações 
Tema: Os Caminhos Da Internacionalização E O Futuro Do Direito 

     1. Direito – Estudo e ensino (Pós-graduação) – Encontros Nacionais. 2. Gênero. 3. Sexualidades e direito. XXXII Congresso 
Nacional do CONPEDI São Paulo - SP (4: 2025: Florianópolis, Brasil).  

CDU: 34 

          Conselho Nacional de Pesquisa 
           e Pós-Graduação em Direito Florianópolis 

Santa Catarina – Brasil 
www.conpedi.org.br 



XXXII CONGRESSO NACIONAL DO CONPEDI SÃO PAULO - SP

GÊNERO, SEXUALIDADES E DIREITO II

Apresentação

O Grupo de Trabalho Gênero, Sexualidades e Direito II do XXXII Congresso Nacional do 

CONPEDI: Os Caminhos da Internacionalização e o Futuro do Direito traz a lume os artigos 

aprovados e apresentados em São Paulo/SP, no dia 26 de novembro de 2025.

As professoras Riva Sobrado de Freitas (Universidade do Oeste de Santa Catarina, 

UNOESC), Claudia Marcia Costa (Universidade Presbiteriana Mackenzie) e Daniela 

Marques de Moraes (Universidade de Brasília, UnB) coordenaram e conduziram riquíssimos 

debates entre os participantes do grupo de trabalho.

As apresentações foram realizadas por pesquisadoras e pesquisadores que integram os mais 

diversos Programas de Pós-Graduação em Direito, em nível de Mestrado e de Doutorado em 

Direito, congregando todas as regiões do Brasil.

Os artigos apresentados abordaram temas atuais e relevantes, propiciando reflexões capazes 

de aprofundar o conhecimento sobre gênero e sexualidades pela perspectiva jurídica de forma 

técnico-científica, com abordagens plurais e proposições de soluções para o incremento e 

aprimoramento dos estudos na área dos debates.

É indiscutível a qualidade dos artigos apresentados. Os textos proporcionarão significativa 

contribuição e o melhor conhecimento sobre Direito, Gênero e Sexualidades e suas inter-

relações com as demais discussões que perpassam pelas ponderações discutidas na tarde de 

26 de novembro.

Registrada a satisfação em coordenar o presente grupo de trabalho, apresentamos os trabalhos 

expostos e debatidos:

Estela Luisa Carmona Teixeira trouxe à discussão o artigo: “Do sexo ao gênero: a mutação 

conceitual feita pelo Supremo Tribunal Federal e o desafio da técnica registral”.

O artigo “(Re)pensando a qualidade da lei LGBT amapaense a partir de uma perspectiva de 

desenvolvimento humano” foi desenvolvido perante o GT por Lineu da Silva Facundes 

Júnior.



Scarllet Abreu dos Santos contemplou o grupo de trabalho com o artigo: “Linchamento e 

democracia em crise: o caso Dandara dos Santos como espelho da fragilidade dos direitos 

humanos e da cidadania da pessoa trans no Brasil”.

Alice Sophia Franco Diniz, Igor Emanuel de Souza Marques e Noemi Duarte Silva 

apresentaram o artigo “A emancipação feminina e o aumento da violência contra a mulher: 

uma análise à luz do efeito backlash no Brasil”.

Ilton Garcia da Costa e Elaine Cristina Vieira Brandão trouxeram ao grupo suas importantes 

reflexões no artigo “Autonomia infantojuvenil versus desenvolvimento neural. Uma análise 

crítica ao enfrentamento do judiciário brasileiro ao crime de estupro de vulnerável sob a 

perspectiva de gênero e da neurociência”.

Mariana Motta Minghelli, por sua vez, ofereceu ao debate o trabalho “Silenciamento da 

perspectiva de gênero na tomada de decisão à luz dos princípios de Bangalore”.

Jaíne Araújo Pereira, Cassandra Maria Duarte Guimarães e Maria Sileide de Azevedo 

refletiram sobre “Feminicídios e medidas protetivas de urgência na Paraíba (2022-2024): 

uma análise estatística dos fluxos de proteção a partir dos dados da Polícia Civil da Paraíba”.

Oziel Mendes de Paiva Júnior, em sua pesquisa, refletiu sobre “Corpos inviabilizados e 

territórios de exclusão: vulnerabilidade ambiental LGBTQIAPN+ em Brumadinho (MG)”.

Filipe Dornelas de Souza e Ana Virginia Gabrich Fonseca Freire Ramos debateram com os 

colegas de grupo de trabalho o artigo: “Apropriação masculina dos saberes do parto e a 

violência obstétrica: uma análise dos direitos reprodutivos à luz do biopoder”.

O artigo “O cuidado como direito e o controle de convencionalidade como ferramenta de 

equidade à luz da Convenção nº 156 da OIT e da Política Nacional de Cuidados” foi 

apresentado pelas pós-graduandas Paloma Rodrigues Rezende Guimarães e Tamires Garcia 

Medeiros.

Thiago Augusto Galeão de Azevedo trouxe para o debate a pesquisa sobre o relevante tema: 

“Marginalização jurídica de corpos trans: anulação de casamento de pessoa trans em razão de 

erro essencial quanto à pessoa”.



Isabel Borderes Motta e Jacqueline Valadares da Silva Alckmim, com muita 

responsabilidade, refletiram sobre os “Crimes digitais de gênero: desafios da tutela penal e 

perspectivas da cibercriminologia”.

“Os impactos da violência doméstica e intrafamiliar na saúde da mulher” foi apresentado 

pelos pesquisadores Eduardo Leandro de Queiroz e Souza e Tatiana Barone Sussa.

Wilson Pinto de Carvalho Filho e Riva Sobrado de Freitas trouxeram luz ao tema “A toga 

que protege: a decisão judicial como instrumento de salvaguarda das mulheres em situação 

de violência doméstica”.

O tema “Prisão domiciliar para quem? Análise interseccional sobre a (não) concessão da 

prisão domiciliar a mães presas provisoriamente” foi trazido a lume pelas pós-graduandas 

Alanna Ester Lopes Amorim e Anna Karoline Tavares Marsicano de Brito.

Com debate tão relevante como os demais apresentados, Magali Gláucia Fávaro de Oliveira 

refletiu com as e os colegas o teor do artigo: “Não é só amor, é trabalho invisível: a 

amamentação e a economia do cuidado como uma justa remição de pena às mulheres presas”.

Também foram apresentados os artigos: “Vulnerabilidade e a resposta judicial: uma análise 

da violência obstétrica em Goiás”, “Entre o vácuo normativo e a judicialização: a 

equiparação da LGBTFOBIA ao racismo no Brasil e os limites do judiciário”, “A liberdade 

religiosa e os discursos travestidos de fé: limites constitucionais, direitos da personalidade e 

direitos LGBTQIAPN+” e “A deslegitimação digital da mulher na política”, finalizando os 

trabalhos do grupo.

Às autoras e aos autores consignamos os nossos cumprimentos pela qualidade das pesquisas 

apresentadas e pela reflexão sobre temas tão relevantes para o direito brasileiro e 

agradecemos ao Conselho Nacional de Pesquisa e Pós-Graduação em Direito – CONPEDI 

pela realização de mais um Congresso tão proeminente que ofereceu oportunidade para o 

debate e para o fortalecimento da pesquisa jurídica.

Agradecemos, ainda, de modo muito especial, à equipe organizadora que integra a Secretaria 

Executiva do CONPEDI que prestou suporte fundamental para o êxito do evento realizado.



Esperamos que esta coletânea sirva como fonte de reflexão e inspiração para pesquisadoras e 

pesquisadores do Direito, reafirmando a relevância da pesquisa jurídica para a consolidação 

de uma sociedade mais justa, igualitária, democrática e comprometida com a efetividade da 

justiça.

Atenciosamente,

Profa. Dra. Riva Sobrado de Freitas – Universidade do Oeste de Santa Catarina, UNOESC

Profa. Dra. Claudia Marcia Costa – Universidade Presbiteriana Mackenzie

Profa. Dra. Daniela Marques de Moraes – Universidade de Brasília, UnB



1 Mestre em Direito Processual e Cidadania. Licenciada em Ciências Sociais. Pesquisadora pela Universidade 
Federal do Paraná. Advogada OAB/PR. Docente da Universidade Paranaense. cinquehelena@gmail.com.

2 Pós-doutorado pela Université de Montreal, Docente do Mestrado em Direito na UNIPAR, Universidade 
Paranaense. terezavieira@uol.com.br.

3 Pós-Doutora em Direito pela Universidade de Lisboa, Docente do Doutorado e Mestrado do Programa de Pós-
Graduação em Ciências Jurídicas do UNICESUMAR, Pesquisadora pelo ICETI, Advogada no Paraná, 
valeria@galdino.adv.br.

1

2

3

A LIBERDADE RELIGIOSA E OS DISCURSOS TRAVESTIDOS DE FÉ: LIMITES 
CONSTITUCIONAIS, DIREITOS DA PERSONALIDADE E DIREITOS 

LGBTQIAPN+

RELIGIOUS FREEDOM AND DISCOURSES DISGUISED AS FAITH: 
CONSTITUTIONAL LIMITS, PERSONALITY RIGHTS, AND LGBTQIAPN+ 

RIGHTS

Helena Cinque 1
Tereza Rodrigues Vieira 2

Valéria Silva Galdino Cardin 3

Resumo

O objetivo principal deste estudo é analisar os critérios estabelecidos na Constituição Federal 

e as diretrizes interpretativas que podem ser aplicadas para conciliar a liberdade religiosa 

com os direitos da personalidade, destacando a identidade de gênero e a orientação sexual 

como expressões da dignidade humana. A metodologia adotada é a qualitativa, empregando 

uma perspectiva dedutiva e utilizando a técnica de pesquisa bibliográfica. A pesquisa possui 

uma abordagem teórica e visa auxiliar na elaboração de critérios normativos que asseguram 

uma convivência plural e respeitosa em uma sociedade caracterizada por diversas identidades 

e referências religiosas. O Brasil, ao se declarar um Estado laico, compromete-se a não 

estabelecer uma religião oficial, o que, na prática, implica a responsabilidade de manter a 

neutralidade e garantir o pluralismo. Destarte, conclui-se que a liberdade religiosa no Brasil 

não é um direito absoluto. A Constituição Federal garante a liberdade de crença, mas esta não 

é irrestrita e pode sofrer limitações impostas pela lei, especialmente quando confrontada com 

outros direitos fundamentais e da personalidade.

Palavras-chave: Direitos fundamentais, Direitos da personalidade, Liberdade, Minorias, 
Religião

Abstract/Resumen/Résumé

The main objective of this study is to analyze the criteria established in the Federal 

Constitution and the interpretative guidelines that can be applied to reconcile religious 

freedom with personality rights, highlighting gender identity and sexual orientation as 

1

2

3

284



expressions of human dignity. The methodology adopted is qualitative, employing a 

deductive perspective and utilizing bibliographic research techniques. The research adopts a 

theoretical approach and aims to assist in the development of normative criteria that ensure 

pluralistic and respectful coexistence in a society characterized by diverse identities and 

religious references. By declaring itself a secular state, Brazil commits itself to not 

establishing an official religion, which, in practice, implies the responsibility to maintain 

neutrality and guarantee pluralism. Therefore, it is concluded that religious freedom in Brazil 

is not an absolute right. The Federal Constitution guarantees freedom of belief, but this 

freedom is not unrestricted and may be subject to limitations imposed by law, especially 

when confronted with other fundamental and personality rights.

Keywords/Palabras-claves/Mots-clés: Fundamental rights, Personality rights, Freedom, 
Minorities, Religion

285



1. Introdução 

A colisão entre a liberdade religiosa e os direitos da personalidade de pessoas 

LGBTQIAPN+ tem ganhado relevo no cenário jurídico contemporâneo, sobretudo diante do 

crescimento de manifestações religiosas que, sob o manto da fé, veiculam discursos excludentes 

e atentatórios à dignidade humana. A relevância do tema decorre da necessidade de reafirmar 

os fundamentos do Estado Democrático de Direito, em que a liberdade de crença é assegurada, 

mas não pode ser instrumentalizada como escudo para práticas discriminatórias, especialmente 

contra grupos historicamente vulnerabilizados. 

O problema de investigação que fundamenta este estudo é indagar quais são os limites 

jurídicos da liberdade religiosa quando ela colide com os direitos da personalidade de pessoas 

LGBTQIAPN+ e, para isso, parte-se da hipótese de que, embora a liberdade religiosa seja um 

direito fundamental de projeção individual e coletiva, ela encontra limites jurídicos quando 

compromete a igualdade, a dignidade da pessoa humana, viola direitos da personalidade, 

expressamente consagrados pela atual Constituição Federal. 

O objetivo geral deste estudo é examinar os critérios previstos na constituição e as 

diretrizes interpretativas que podem ser utilizadas para harmonizar a liberdade religiosa com os 

direitos da personalidade, enfatizando a identidade de gênero e a orientação sexual como 

manifestações da dignidade humana. Os objetivos específicos envolvem: (i) apresentar os 

fundamentos jurídicos desses direitos; (ii) explorar os pontos de tensão entre eles; (iii) examinar 

o papel do Estado e da técnica da ponderação na mediação de conflitos; e (iv) identificar os 

limites do discurso religioso em face da ordem constitucional. 

A metodologia utilizada é de natureza qualitativa, com abordagem dedutiva e técnica 

de pesquisa bibliográfica. A pesquisa tem caráter teórico e busca contribuir para a construção 

de critérios normativos que garantam a convivência plural e respeitosa em uma sociedade 

marcada por diversidades identitárias e religiosas. 

Para tanto, o artigo estrutura-se em cinco capítulos: o primeiro discute os fundamentos 

constitucionais da liberdade religiosa e dos direitos da personalidade; o segundo analisa os 

conflitos que emergem entre crenças religiosas e os direitos da população LGBTQIAPN+; o 

terceiro reflete sobre o papel do Estado na promoção da igualdade e na neutralidade religiosa; 

o quarto apresenta os instrumentos jurídicos de ponderação; e o quinto problematiza os 

discursos de ódio travestidos de fé, denunciando seus efeitos discriminatórios e sua 

incompatibilidade com os marcos constitucionais. 

 

286



2. Liberdade religiosa como direito fundamental 

A liberdade religiosa, consagrada no art. 5º, inciso VI, da Constituição Federal (CF), 

constitui-se como um direito fundamental de natureza complexa, pois abrange a liberdade de 

crença, culto, manifestação, organização institucional e de difusão da fé (Brasil, 1988). Embora 

seja um direito individual, sua dimensão coletiva e simbólica é inegável, já que a vivência 

religiosa frequentemente se expressa de forma comunitária e pública. 

O caráter fundamental da liberdade religiosa não pode ser compreendido de maneira 

isolada, mas à luz da principiologia constitucional, em especial do princípio da dignidade da 

pessoa humana (art. 1º, III, CF), da igualdade (art. 5º, caput) e da vedação ao preconceito (art. 

3º, IV). A interação entre esses princípios impõe limites internos à liberdade religiosa, 

especialmente quando seu exercício representa ameaça ou negação a outros direitos 

fundamentais.  

Nesse sentido, é relevante destacar que a  Constituição Federal  não apenas reconhece 

o direito à crença, mas também garante o direito à não crença e a uma postura crítica ou neutra 

em relação à religião. O Estado brasileiro, ao se declarar laico, assume o compromisso de não 

adotar religião oficial, o que significa, na prática, o dever de neutralidade e de garantia do 

pluralismo. Essa neutralidade, no entanto, é ativa: não basta não intervir diretamente, é 

necessário atuar para impedir que crenças religiosas se convertam em instrumento de exclusão 

ou opressão. 

A doutrina contemporânea tem alertado para o uso da religião como escudo ideológico 

para sustentar posições discriminatórias contra pessoas LGBTQIAPN+. Embora a CF assegure 

o livre exercício de cultos e liturgias, essa liberdade não pode ser confundida com uma licença 

para o discurso de ódio ou para práticas que atentem contra os direitos da personalidade de 

grupos vulneráveis. Como destaca Menezes (2024), “a liberdade de crença termina quando 

viola a dignidade de outro sujeito constitucionalmente protegido”. 

Ainda segundo a autora, há de se observar uma crescente tendência do discurso 

religioso de adotar uma retórica de perseguição invertida, em que o grupo majoritário se 

apresenta como vítima de restrições à sua fé quando, na verdade, busca impor suas convicções 

morais como padrão de conduta a toda a coletividade. Tal lógica distorce o sentido 

constitucional da liberdade religiosa e compromete a harmonia entre os direitos fundamentais. 

Além disso, é necessário pontuar que o Supremo Tribunal Federal (STF) tem 

reafirmado, em sua jurisprudência, a necessidade de compatibilização entre a liberdade 

religiosa e os demais direitos fundamentais, utilizando como critério de decisão a técnica da 

287



ponderação. No caso da criminalização da homotransfobia (ADO 26 e MI 4733), por exemplo, 

o STF deixou claro que manifestações religiosas não podem servir de pretexto para discursos 

discriminatórios sob pena de comprometer a proteção da dignidade da pessoa humana. 

Acerca do tema Urgniani e Vieira (2024) asseveram: 

 

O exercício da liberdade religiosa não pode ser interpretado como carta branca para 
práticas discriminatórias disfarçadas de fé. O discurso religioso que promove o ódio 

ou a exclusão de grupos vulneráveis, especialmente pessoas LGBTQIAPN+, 

ultrapassa o limite constitucional e deve ser controlado pelo Judiciário. (Urgniani; 

Vieira, 2024)  

 

Nesse ponto, a doutrina converge para afirmar que a liberdade religiosa é um direito 

relacional, ou seja, seu exercício se dá em uma arena pública, plural e democrática, onde 

convivem múltiplas visões de mundo. Assim, a proteção constitucional à liberdade de crença 

implica necessariamente na proteção contra sua instrumentalização para justificar discursos 

excludentes, mormente quando dirigidos a minorias sexuais e de gênero. 

Portanto, a liberdade religiosa, embora ampla e essencial para o pluralismo 

democrático, encontra limites na necessidade de assegurar a convivência com os demais direitos 

fundamentais. O uso da linguagem religiosa deve ser analisado com rigor quando se manifesta 

em contextos públicos, especialmente educacionais e institucionais, sob o risco de legitimar 

práticas discriminatórias em nome da fé. A CF não protege a intolerância, mesmo que revestida 

de religiosidade. 

  

3. Direitos da personalidade e a proteção à população LGBTQIAPN+ 

Os direitos da personalidade compõem um núcleo essencial de proteção ao indivíduo, 

envolvendo aspectos como a imagem, a honra, o nome, a vida privada e, especialmente, a 

identidade pessoal. No contexto da população LGBTQIAPN+, tais direitos ganham relevância 

ainda maior, à medida que o ordenamento jurídico é desafiado a reconhecer e proteger 

identidades historicamente marginalizadas. 

Embora o Código Civil de 2002 estabeleça os direitos da personalidade nos artigos 11 

a 21 (Brasil, 2002), é importante que sua interpretação seja guiada pelos princípios 

constitucionais, especialmente pelo princípio da dignidade da pessoa humana, previsto no artigo 

1º, inciso III, da CF (Brasil, 1988). Essa dignidade é a base axiológica que confere eficácia à 

proteção de todos os sujeitos, independentemente de sua orientação sexual ou identidade de 

gênero. A noção de personalidade jurídica, tradicionalmente associada à capacidade de direitos 

288



e deveres, exige hoje uma releitura hermenêutica que reconheça sujeitos em sua integralidade, 

superando concepções normativas excludentes. A população LGBTQIAPN+, por muito tempo 

invisibilizada pelo Direito, reivindica o reconhecimento de sua subjetividade e da legitimidade 

de suas expressões afetivas, corporais, sociais e familiares. 

Autores como Garcia e Macêdo enfatizam que o reconhecimento da identidade de 

gênero e da orientação sexual como expressões da personalidade é condição necessária para o 

pleno exercício da cidadania. Para eles, “a identidade de gênero é elemento constitutivo da 

dignidade da pessoa humana e, como tal, merece tutela jurídica específica, inclusive com 

relação ao nome, à imagem e à autodeterminação” (2021). 

A proteção aos direitos da personalidade de pessoas LGBTQIAPN+ implica não 

apenas o reconhecimento formal desses sujeitos, mas a construção de políticas públicas, 

decisões judiciais e práticas sociais que garantam o respeito à sua existência. A ausência de 

normas específicas não pode ser invocada como justificativa para a omissão do Estado, 

conforme observa Cardoso e Machado “[...] a invisibilidade jurídica da população LGBTQIA+ 

decorre mais de uma postura discriminatória sistêmica do que de ausência normativa, o que 

demanda uma postura proativa do Judiciário” (2021). 

Nesse sentido, o STF tem sido responsável em importantes avanços na efetivação dos 

direitos da personalidade dessa população. O reconhecimento da união estável homoafetiva 

(ADI 4277 e ADPF 132), a possibilidade de alteração do prenome e gênero no registro civil 

sem necessidade de cirurgia (ADI 4275) e a criminalização da homotransfobia (ADO 26 e MI 

4733) são exemplos de uma jurisprudência que tem contribuído para consolidar esses direitos 

como expressão concreta da dignidade humana. 

Menezes (2024) complementa esse entendimento ao afirmar que o Direito Civil deve 

se libertar de estruturas cisheteronormativas e assumir uma posição comprometida com a 

pluralidade de existências “não se trata de conceder direitos, mas de reconhecer o que já é 

inerente à personalidade de sujeitos que historicamente tiveram sua humanidade negada.”  

Tal compreensão impõe também um novo olhar sobre os espaços públicos e privados 

nos quais essas pessoas exercem sua existência. A escola, por exemplo, enquanto espaço de 

formação cidadã, deve ser instrumento de inclusão e respeito. No entanto, como destaca o 

estudo de Silveira et al (2023), “a resistência à inclusão de identidades LGBTQIAPN+ no 

ambiente educacional ainda é reflexo de uma cultura jurídica e pedagógica pautada pela 

exclusão”. 

A identidade de gênero e a orientação sexual, enquanto expressões singulares da 

personalidade, são dimensões juridicamente relevantes e merecedoras de proteção no plano dos 

289



direitos fundamentais. A cultura, entendida como espaço simbólico de afirmação da 

subjetividade, é também um direito da personalidade, como sustentam Galdino e Mazaro 

(2022). Para elas, o pertencimento cultural à comunidade LGBTQIAPN+ deve ser 

compreendido como elemento estruturante da pessoa humana e de sua dignidade, assim:  

 

[...] a exclusão cultural de sujeitos LGBTQIAPN+ configura uma forma de violência 
simbólica que atinge diretamente seus direitos da personalidade, especialmente os 

vinculados à identidade e à expressão (Galdino; Mazaro, 2022). 

 

A marginalização histórica dessas identidades impôs um modelo normativo 

cisheteronormativo que exclui da proteção jurídica toda vivência dissidente. A superação desse 

paradigma exige uma releitura constitucional que compreenda a dignidade humana como centro 

de irradiação dos direitos fundamentais e reconheça o valor da pluralidade como fundamento 

do Estado Democrático de Direito. Nesse contexto, Cinque e Dorigon observam que o “Direito 

precisa ultrapassar a neutralidade formal e assumir o compromisso com a inclusão e a 

representatividade” (2020). 

Esse esforço de ressignificação jurídica deve estar atento àquilo que os estudos sociais 

apontam como raízes estruturais da exclusão. O artigo de Gaspodini e Jesus explica que crenças 

de superioridade, como o heterocentrismo e o ciscentrismo, fundam práticas cotidianas de 

estigmatização e invisibilização que, quando naturalizadas, culminam em violência extrema 

contra pessoas LGBTQIAPN+. Tais crenças organizam uma pedagogia cultural desde a 

infância, na qual a heterossexualidade é apresentada como norma superior, relegando à 

marginalidade quaisquer identidades divergentes (2020). 

Essa lógica também se manifesta no mercado de trabalho. Conforme destaca o estudo 

de Suliano, Irffi e Barreto, a orientação sexual impacta diretamente na inserção laboral, sendo 

comum que pessoas LGBTQIAPN+ sofram discriminação velada em entrevistas e nos próprios 

ambientes de trabalho, com reflexos na saúde mental e na permanência profissional (2022). 

Ademais, como advertem Gonçalves e Gonçalves, a linguagem e os discursos que 

fundamentam o imaginário social sobre gênero e sexualidade são produzidos a partir de um 

modelo binário e normativo, o que reforça desigualdades e estigmas contra corpos dissidentes. 

Para os autores, a superação desse modelo exige um engajamento coletivo na construção de 

práticas educativas e jurídicas verdadeiramente inclusivas (2021). 

Assim, o reconhecimento jurídico dos direitos da personalidade da população 

LGBTQIAPN+ deve estar comprometido com a transformação das estruturas sociais que 

290



perpetuam a exclusão. Mais do que garantir acesso formal a direitos, é necessário promover a 

efetividade da cidadania em todas as suas dimensões: política, social, cultural e simbólica. 

 

4. Liberdade religiosa e direitos da personalidade: parâmetros constitucionais e 

convivência plural 

A liberdade religiosa é um direito fundamental garantido pela CF no artigo 5º, inciso 

VI, assegurando a todos a liberdade de consciência, de crença e o livre exercício dos cultos 

religiosos, bem como a proteção aos locais de culto e suas liturgias (Brasil, 1988). Contudo, 

como todo direito fundamental, seu exercício não é absoluto, devendo ser interpretado à luz da 

dignidade da pessoa humana (art. 1º, III, CF) e dos demais direitos fundamentais, especialmente 

os direitos da personalidade de sujeitos LGBTQIAPN+. 

A tensão entre liberdade religiosa e os direitos da diversidade sexual e de gênero se 

insere no debate mais amplo sobre os conflitos entre os direitos fundamentais, exigindo uma 

abordagem hermenêutica que privilegie a efetividade e a proporcionalidade. A jurisprudência 

brasileira tem reconhecido que o exercício da liberdade religiosa não pode servir de escudo para 

práticas discriminatórias. O STF, na ADO 26 e no MI 4733, ao equiparar a homotransfobia ao 

crime de racismo, sinalizou que manifestações religiosas que incitem a discriminação sexual 

extrapolam os limites da liberdade de crença (Brasil, 2019). 

Segundo Costa e Pinto (2021), os discursos religiosos de ódio, ainda que velados sob 

o manto da fé, não podem ser admitidos no espaço público. O uso da religião para justificar a 

exclusão e a inferiorização de identidades LGBTQIAPN+ representa uma distorção da função 

social da fé e uma afronta ao princípio da igualdade material. Para os autores, “a liberdade de 

religião deve ser compatibilizada com os valores democráticos de uma sociedade pluralista e 

laica” (Costa; Pinto, 2021). 

Esse entendimento se fortalece na medida em que se reconhece que a laicidade do 

Estado não significa hostilidade à religião, mas sim a separação entre esferas religiosa e estatal, 

garantindo que normas jurídicas não sejam moldadas por dogmas religiosos. De acordo com 

Carvalho e Matos (2020) a atuação do Estado brasileiro deve estar comprometida com a 

neutralidade religiosa, especialmente em temas que envolvem direitos da personalidade e 

reconhecimento de identidades minoritárias. 

Ademais, é necessário compreender que a liberdade religiosa também é tutelada dentro 

do próprio grupo LGBTQIAPN+, cujos integrantes professam diversas crenças e vivenciam sua 

espiritualidade de formas plurais. Negar a essas pessoas o direito à autodeterminação espiritual 

291



em razão de sua orientação sexual ou identidade de gênero é uma dupla violação de seus direitos 

da personalidade: tanto à identidade quanto à liberdade de consciência. 

O debate contemporâneo deve, portanto, deslocar-se da lógica da colisão binária entre 

religião e diversidade sexual para um modelo de convivência constitucionalmente adequado, 

que reconheça os limites jurídicos da fé quando esta compromete a integridade existencial do 

outro. Como observa Silveira et al. (2023), a invocação da religião como fundamento para 

recusar direitos civis e sociais de pessoas LGBTQIAPN+ configura uma forma 

institucionalizada de violência simbólica, frequentemente legitimada por práticas estatais 

omissas ou coniventes. 

Nessa mesma linha, os estudos de Rodrigues (2024) revelam que a liberdade religiosa 

não pode ser compreendida de maneira abstrata e dissociada da realidade social. Os dados sobre 

violência e exclusão contra pessoas LGBTQIAPN+, muitas vezes motivadas por discursos 

religiosos, evidenciam que o discurso de fé, quando absolutizado, pode se converter em 

ferramenta de opressão, devendo ser juridicamente controlado em nome da dignidade humana. 

A partir desse contexto, é possível afirmar que os direitos da personalidade de pessoas 

LGBTQIAPN+ impõem limites objetivos ao exercício da liberdade religiosa. Não se trata de 

negar a fé, mas de impedir que ela seja instrumentalizada como mecanismo de exclusão. A CF 

estabelece um modelo de Estado que promove a convivência harmônica entre diferenças, sem 

que uma se sobreponha à dignidade da outra. 

Dessa forma, qualquer interpretação jurídica que pretenda conceder à religião um 

espaço de privilégio normativo frente aos direitos da personalidade viola o próprio núcleo duro 

do constitucionalismo democrático. O reconhecimento da pluralidade de crenças não pode 

justificar a negação da pluralidade de existências. 

O conflito entre a liberdade religiosa e os direitos fundamentais das pessoas 

LGBTQIAPN+ coloca o Estado Democrático de Direito diante de um desafio hermenêutico de 

grande complexidade: harmonizar dois direitos fundamentais constitucionalmente protegidos, 

evitando que um seja exercido de forma a suprimir ou enfraquecer o outro. Esse embate é ainda 

mais sensível quando se analisa a manifestação de crenças religiosas que, sob o pretexto da 

liberdade de expressão, reproduzem discursos contrários à dignidade de minorias sexuais. 

O artigo de Cosmo e Veronese (2022) defende que manifestações religiosas que 

reprovam condutas homossexuais não configuram homofobia quando não se revestem de 

violência verbal ou física. Os autores propõem uma leitura segundo a qual a liberdade de 

expressão religiosa deve ser garantida inclusive para posicionamentos dissonantes à lógica 

inclusiva contemporânea, desde que se mantenham nos limites do respeito formal.  

292



Nessa perspectiva, o discurso religioso, mesmo se contrário à homoafetividade, não 

deve ser automaticamente equiparado ao discurso de ódio. Entretanto, essa concepção exige 

cuidadosa ponderação, especialmente porque, como aponta Carvalho e Matos (2020), os 

discursos religiosos também podem ser meios de propagação de intolerância e exclusão 

simbólica, ainda que travestidos de “opiniões” amparadas pela liberdade de crença. 

Os autores ressaltam que o ordenamento jurídico brasileiro ainda carece de uma 

regulamentação específica sobre o discurso de ódio, o que abre espaço para interpretações 

subjetivas acerca dos limites da liberdade de expressão (Carvalho; Matos, 2020). Nesse vácuo 

normativo, é essencial recorrer à centralidade da dignidade da pessoa humana, fundamento do 

Estado brasileiro (art. 1º, III, da CF), como critério orientador para distinguir entre o legítimo 

exercício de liberdade religiosa e a violação de direitos fundamentais das minorias sexuais. 

 Como explica Ingo Wolfgang Sarlet (2001), a dignidade da pessoa humana não apenas 

garante um núcleo de proteção contra práticas degradantes, mas também impõe um dever de 

respeito mútuo em sociedades democráticas e pluralistas. Para o autor: 

 

Um indivíduo, pelo só fato de integrar o gênero humano, já é detentor de dignidade. 

Esta é qualidade ou atributo inerente a todos os homens […] constituindo um 

complexo de direitos e deveres fundamentais que assegurem a pessoa tanto contra 

todo e qualquer ato de cunho degradante e desumano, como venham a lhe garantir as 

condições existenciais mínimas para uma vida saudável. (Sarlet, 2001) 

 

Ao reconhecer a dignidade como fundamento axiológico da ordem constitucional, 

Sarlet aponta para a função normativa deste princípio: ele não apenas fundamenta direitos, 

como também estabelece limites, inclusive à liberdade religiosa, sempre que esta for invocada 

para justificar condutas que atentem contra a integridade de sujeitos historicamente 

vulnerabilizados, como a população LGBTQIAPN+. Nesse sentido, o pluralismo democrático 

exige que nenhuma convicção pessoal, ainda que amparada por crenças religiosas, possa servir 

de pretexto para a negação da dignidade de outrem, especialmente quando se trata do pleno 

exercício de seus direitos da personalidade. 

Nesse cenário, os parâmetros constitucionais de convivência devem ser extraídos de 

uma leitura integradora dos princípios da laicidade do Estado, da liberdade de crença e da 

igualdade substancial. O Estado não pode favorecer nem reprimir religiões, mas tampouco pode 

se omitir diante de práticas religiosas que promovam exclusão ou discriminação. É nesse ponto 

que o exercício das liberdades deve se submeter ao controle de compatibilidade com os direitos 

fundamentais de terceiros.  

293



Ao analisar a liberdade religiosa sob o viés do discurso de ódio, Carvalho e Matos 

(2020) destacam que manifestações de intolerância, ainda que baseadas em convicções 

religiosas, deixam de estar protegidas constitucionalmente quando ofendem a dignidade da 

pessoa humana, fomentam preconceitos e violam a convivência democrática. Assim, não basta 

alegar motivação doutrinária para justificar práticas ou discursos excludentes: é preciso 

verificar o impacto que tais manifestações geram na esfera pública, sobretudo diante da 

vulnerabilidade de determinados grupos sociais. 

O desafio constitucional, portanto, não é estabelecer hierarquia entre liberdades, mas 

promover uma convivência dialógica e respeitosa entre convicções religiosas e o 

reconhecimento pleno da identidade e da dignidade das pessoas LGBTQIAPN+. Isso exige uma 

ética do cuidado, uma gramática dos afetos e uma lógica de empatia institucionalizada, que 

articule o pluralismo de valores com a não-discriminação como premissa inegociável. 

Nessa tessitura, a convivência não se edifica na negação das diferenças, mas na 

afirmação de um horizonte comum de respeito. A liberdade religiosa é, sim, um direito 

fundamental, mas deve ser exercida em consonância com os princípios constitucionais da 

igualdade, da dignidade e da vedação ao preconceito. O equilíbrio, portanto, não se alcança pela 

tolerância passiva, mas por uma convivência ativa, sustentada por um pacto civilizatório que 

reconheça a alteridade como valor jurídico e existencial. 

A convivência entre liberdade religiosa e os direitos fundamentais de pessoas 

LGBTQIAPN+ exige uma análise crítica do papel das religiões no espaço público e da função 

contramajoritária da CF na proteção de grupos vulnerabilizados. O desafio constitucional posto 

ao Estado laico não reside na negação da fé, mas na contenção de seus efeitos discriminatórios 

sobre os direitos da personalidade de sujeitos historicamente marginalizados. 

Com efeito, o reconhecimento da liberdade religiosa como direito fundamental (CF, 

art. 5º, VI e VIII) não autoriza a violação da dignidade humana ou a legitimação de discursos 

de ódio travestidos de fé. A doutrina constitucional brasileira tem defendido a ideia de que 

direitos fundamentais não são absolutos, o que impõe a harmonização entre a liberdade de 

crença e o direito à igualdade, à intimidade, à identidade e à não discriminação. 

Nesse contexto, destaca-se que a liberdade religiosa não pode ser manipulada como 

escudo para promover violências simbólicas ou institucionais contra pessoas LGBTQIAPN+. 

É necessário diferenciar a “liberdade de crença” do “discurso religioso com potencial 

discriminatório”. Este último deve ser confrontado com a vedação ao preconceito constante no 

art. 3º, inciso IV, da CF, que expressamente rechaça qualquer forma de discriminação, inclusive 

por orientação sexual e identidade de gênero (Brasil, 1988). 

294



Carvalho e Matos (2020) enfatizam que o discurso religioso que instrumentaliza 

dogmas para justificar a marginalização de identidades sexuais dissidentes reforça um sistema 

de opressão heteronormativo, que ignora a pluralidade de experiências humanas e o direito à 

autodeterminação da personalidade. Nesse sentido, “não se trata de negar a liberdade de culto, 

mas de impedir que ela seja mobilizada para sustentar preconceitos incompatíveis com o regime 

de direitos fundamentais”. 

Outro aspecto relevante é a crescente judicialização dos conflitos entre fé e diversidade 

sexual. O STF, ao julgar a ADO 26 e o MI 4733, estabeleceu que manifestações 

homotransfóbicas podem ser enquadradas na Lei de Racismo (Lei n. 7.716/1989), inclusive 

quando oriundas de pregações religiosas, desde que configurem discurso de ódio e atentem 

contra a dignidade da pessoa humana (Brasil, 2019). O discurso de fé não está imune à 

responsabilização quando ultrapassa os limites do respeito mútuo e da ordem democrática. 

No plano doutrinário, Costa e Pinto (2021) propõem uma abordagem que considere o 

papel da religião em sociedades pluralistas, mas alertam para os perigos do fundamentalismo 

religioso quando instrumentalizado para justificar violências contra pessoas LGBTQIAPN+. 

Para os autores, “a convivência harmoniosa entre fé e diversidade exige que o Estado laico 

exerça sua função garantidora dos direitos fundamentais de forma ativa, mesmo diante de 

pressões morais oriundas de segmentos religiosos”. 

Percebe-se que a CF exige uma postura ativa do Estado e das instituições judiciais no 

enfrentamento da homotransfobia religiosa. A omissão estatal, quando diante de discursos de 

ódio disfarçados de expressão religiosa, representa não apenas uma falha institucional, mas uma 

violação direta aos direitos da personalidade, ao princípio da dignidade humana e ao dever de 

promoção da igualdade material. 

Como afirma Araújo (2024), “a liberdade religiosa não pode ser invocada como escudo 

para práticas discriminatórias que violem os direitos fundamentais de outras pessoas, 

especialmente de populações historicamente vulnerabilizadas, como as LGBTQIA+”. A ideia 

de “tolerância constitucional” não autoriza discursos que neguem a existência do outro, mas 

impõe limites à manifestação religiosa quando esta compromete a dignidade, a integridade e os 

direitos fundamentais de terceiros. 

Por fim, o que se busca não é a hierarquização de direitos, mas a afirmação de que a 

liberdade de consciência não pode implicar a negação da dignidade de sujeitos LGBTQIAPN+. 

O Estado laico, como expressão da democracia plural, tem o dever de garantir um espaço 

público de convivência respeitosa, onde todas as crenças sejam protegidas, desde que não sejam 

utilizadas como instrumentos de exclusão, silenciamento ou violência. 

295



 

 

 

5. Discursos de ódio travestidos de fé 

O embate entre liberdade religiosa e direitos da personalidade, especialmente no que 

se refere à população LGBTQIAPN+, atinge seu ponto mais sensível quando a crença se 

transforma em pretexto para a exclusão. Nesse contexto, é imprescindível refletir sobre os 

limites da manifestação religiosa quando esta compromete a dignidade da pessoa humana e se 

apresenta como forma de discurso de ódio disfarçado de fé. 

A liberdade religiosa não pode ser interpretada como salvo-conduto para a violação de 

direitos fundamentais. Ao abordar os discursos religiosos excludentes, a autora demonstra que 

o ordenamento jurídico brasileiro, ao adotar a dignidade como fundamento da República, impõe 

balizas claras para a proteção de grupos vulnerabilizados, inclusive frente a manifestações de 

cunho religioso que visem inferiorizar ou marginalizar sujeitos LGBTQIAPN+. 

Na mesma linha, Gonçalves e Gonçalves (2021) alertam que a instrumentalização da 

fé como justificativa para preconceitos representa grave retrocesso civilizatório. Para os 

autores, “a Constituição não tutela dogmas, mas sim a liberdade do indivíduo de professá-los, 

desde que não atente contra os direitos do outro”. Essa constatação remete à centralidade da 

ideia de “tolerância constitucional”, que não autoriza narrativas de exclusão, mas sim exige o 

reconhecimento da alteridade como fundamento do convívio democrático. 

Nesse sentido, a manifestação religiosa que opera como mecanismo de exclusão 

simbólica e social compromete a ordem democrática, pois se distancia da noção de pluralismo 

constitucional. Carvalho e Matos (2020) ressaltam que o direito fundamental à liberdade de 

crença encontra limites nos demais direitos constitucionais, especialmente na vedação à 

discriminação, nos termos do art. 3º, inciso IV, da Constituição Federal (Brasil, 1988).  

De forma contundente, Araújo (2024) sustenta que a invocação da fé para legitimar 

discursos de ódio compromete não apenas os direitos da personalidade, mas também a própria 

laicidade do Estado, uma vez que rompe com o princípio da neutralidade estatal diante das 

crenças. A autora salienta que “a laicidade exige que o Estado não apenas se abstenha de adotar 

dogmas religiosos, mas que também coíba abusos que, sob o manto da fé, pretendam negar a 

cidadania de minorias sexuais”. 

Esse cenário revela a importância de se estabelecer um marco interpretativo que 

assegure a coexistência entre liberdade religiosa e respeito aos direitos fundamentais. Tal 

296



compatibilização não pode se dar em prejuízo da dignidade de populações historicamente 

vulnerabilizadas, sob pena de o discurso de fé se converter em instrumento de opressão. 

A crítica jurídica contemporânea tem evidenciado que o discurso religioso, quando 

utilizado para negar a existência ou a dignidade de pessoas LGBTQIAPN+, não se enquadra no 

legítimo exercício da liberdade religiosa. Conforme argumentam Carvalho e Matos (2020), a 

liberdade religiosa não pode ser confundida com autorização para disseminar discursos de ódio, 

pois os direitos fundamentais não admitem hierarquização entre si, exigindo compatibilização 

que preserve a dignidade humana como núcleo axiológico da CF. 

Portanto, é necessário desnaturalizar a permissividade institucional diante de discursos 

que, embora amparados por expressões de crença, violam frontalmente o pacto constitucional. 

A liberdade religiosa, como qualquer direito fundamental, encontra limite no respeito ao outro, 

e esse limite não é opcional – é exigência da democracia constitucional. 

A problemática dos discursos religiosos que, sob o manto da fé, reproduzem conteúdos 

discriminatórios e excludentes contra pessoas LGBTQIAPN+ exige uma abordagem 

constitucional que vá além da mera coexistência entre liberdades. Trata-se de reconhecer que 

nem toda manifestação amparada pela liberdade de crença é compatível com o regime 

democrático e com os valores constitucionais da dignidade humana, igualdade e não 

discriminação. 

A liberdade religiosa não é, e nunca foi, um direito absoluto no ordenamento jurídico 

brasileiro. Conforme argumenta Araújo (2024), “quando uma manifestação religiosa viola 

direitos fundamentais de terceiros, especialmente de grupos vulnerabilizados, ela ultrapassa o 

limite da proteção constitucional”. Assim, o Estado, ao assegurar a liberdade de crença, também 

assume o dever de coibir práticas que, sob essa proteção, disseminem preconceito, exclusão e 

violência simbólica. 

Não se trata de censurar crenças ou dogmas, mas de estabelecer uma linha jurídica 

clara entre a proteção da liberdade de expressão religiosa e a vedação de discursos 

discriminatórios (Previdelli; Dias; Vieira, 2024). A homotransfobia, ao ser equiparada ao crime 

de racismo pelo STF, consolidou o entendimento de que discursos de ódio contra pessoas 

LGBTQIAPN+ não se confundem com opiniões religiosas protegidas constitucionalmente. Tal 

decisão representa não apenas um avanço na proteção das minorias, mas também a reafirmação 

de que o princípio da dignidade da pessoa humana ocupa posição central na interpretação dos 

direitos fundamentais. 

Além disso, como destaca Araújo (2024), é imprescindível a atuação institucional na 

contenção de discursos que, embora travestidos de fé, promovem a exclusão e a inferiorização 

297



de identidades dissidentes. A autora aponta que o uso da religião como escudo retórico para 

discursos de ódio evidencia a urgência da construção de parâmetros constitucionais de 

convivência, pautados na dignidade da pessoa humana e na responsabilidade social das 

instituições religiosas Araújo (2024). 

A CF, ao consagrar o Estado laico, não visa afastar a religião do espaço público, mas 

impedir que ela seja utilizada como justificativa para violações de direitos. “A laicidade 

brasileira exige do Estado um posicionamento ativo na defesa dos direitos das minorias sexuais, 

mesmo diante de pressões morais de grupos religiosos” (Carvalho; Matos, 2020). A tolerância 

constitucional, portanto, pressupõe limites normativos claros, especialmente diante de 

narrativas que buscam naturalizar desigualdades com base em convicções pessoais. 

A superação de discursos de ódio travestidos de fé requer não apenas medidas jurídicas 

repressivas, mas também uma transformação cultural profunda. Isso inclui a educação em 

direitos humanos, a responsabilização de lideranças que incitem o preconceito, e a valorização 

de práticas religiosas que dialoguem com os princípios da igualdade, empatia e justiça social. 

Nessa linha, é fundamental compreender que a liberdade de expressão religiosa, em uma 

democracia plural, exige contrapartidas éticas e jurídicas: não pode ser utilizada para 

invisibilizar ou inferiorizar o outro, especialmente quando este outro é historicamente alvo de 

marginalização. 

É dever do Estado e da sociedade civil estabelecer barreiras jurídicas e morais ao 

avanço de narrativas que, em nome da fé, violam direitos humanos. O reconhecimento da 

dignidade das pessoas LGBTQIAPN+ passa, inevitavelmente, pela rejeição de toda forma de 

discurso que negue sua existência, sua identidade e seus direitos. É nessa fronteira, entre a fé e 

o ódio, que se constrói a verdadeira convivência democrática. 

 

6. Conclusão  

O presente estudo buscou enfrentar uma das tensões mais desafiadoras do 

constitucionalismo contemporâneo: a compatibilização entre a liberdade religiosa, os direitos 

fundamentais e os direitos da personalidade de pessoas LGBTQIAPN+, em especial no que 

tange à identidade de gênero e à orientação sexual. Partindo dos fundamentos constitucionais 

que estruturam o Estado brasileiro, como a dignidade da pessoa humana, a igualdade, a vedação 

ao preconceito e a laicidade estatal, demonstrou-se que nenhum direito fundamental possui 

caráter absoluto, sendo todos eles submetidos à lógica da harmonização e da ponderação. 

298



A análise revelou que a liberdade religiosa, embora seja um direito fundamental de 

projeção individual e coletiva, encontra seus limites quando utilizada como instrumento para 

legitimar discursos que negam a existência ou desumanizam sujeitos em razão de sua orientação 

sexual ou identidade de gênero. O uso da linguagem religiosa como veículo para disseminação 

de ódio e intolerância revela não apenas a deturpação da função ética da fé, mas também o 

desprezo pelos marcos civilizatórios que regem a convivência democrática. 

Identificou-se, ainda, que o Estado tem papel decisivo na mediação desses conflitos, 

não como agente de repressão da fé, mas como garantidor da ordem constitucional e dos direitos 

fundamentais de todos os cidadãos. A neutralidade religiosa do Estado laico não se traduz em 

omissão diante de violações, mas sim em atuação ativa na proteção da igualdade e da dignidade. 

A aplicação da técnica da ponderação mostrou-se um instrumento valioso para o enfrentamento 

dessas colisões, desde que orientada pelos princípios constitucionais e pela centralidade da 

pessoa humana. 

Ademais, o artigo constatou que, sob o pretexto da liberdade de crença, ainda persistem 

discursos religiosos que perpetuam a marginalização da população LGBTQIAPN+, o que exige 

uma crítica jurídica e social profunda. Não se trata de restringir a liberdade de expressão ou 

cercear manifestações de fé, mas de delimitar os contornos jurídicos que distinguem o exercício 

legítimo da religiosidade da prática vedada do discurso discriminatório. 

Por fim, a convivência plural em uma sociedade democrática depende da construção 

de uma cultura constitucional que reconheça e valorize as diferenças, promovendo uma ética 

pública baseada na empatia, no respeito mútuo e na responsabilidade social. A proteção da 

liberdade religiosa deve caminhar lado a lado com a proteção dos direitos das minorias, não em 

oposição, mas em diálogo, com vistas à realização do ideal constitucional de uma sociedade 

justa, livre e solidária. 

 

Referências 

 

ARAÚJO, Marina Fernanda Moreira. Liberdade religiosa e homotransfobia: quando a 

expressão da fé se torna um discurso de ódio?. Virtuajus, Belo Horizonte, v. 9, n. 17, p. 290–

308, 2024. DOI: 10.5752/P.1678-3425.2024v9n17p290-308. Disponível em: 

https://periodicos.pucminas.br/virtuajus/article/view/32587. Acesso em: 27 jul. 2025. 

BRASIL. Constituição da República Federativa do Brasil de 1988. Diário Oficial da 

União: seção 1, Brasília, DF, 5 out. 1988. 

BRASIL. Código Civil. Lei n. 10.406, de 10 de janeiro de 2002. Diário Oficial da União: 

seção 1, Brasília, DF, 11 jan. 2002. 

299



CARDOSO, Nicole Machado; MACHADO, Miriam Moema de Castro. O direito das 

pessoas transgêneros na sociedade civil organizada. 2025. Monografia – Pontifícia 

Universidade Católica de Goiás, 2025. Disponível em: 

https://repositorio.pucgoias.edu.br/jspui/handle/123456789/9043. Acesso em: 27 jul. 2025. 

CINQUE, Helena; DORIGON, Alessandro. O encarceramento dos LGBT frente à dupla 

penalização. AKRÓPOLIS - Revista de Ciências Humanas da UNIPAR, [S. l.], v. 28, n. 2, 

2020. DOI: 10.25110/akropolis.v28i2.8118. Disponível em: 

https://www.revistas.unipar.br/index.php/akropolis/article/view/8118. Acesso em: 27 jul. 

2025. 

COSMO, Pedro Henrique Rosemberg Nogueira; VERONESE, Daiane Zappe Viana. O 

PLENO EXERCÍCIO DA LIBERDADE RELIGIOSA. Disponível em: 

https://unifan.net.br/wp-content/uploads/2023/02/O-PLENO-EXERCICIO-DA-

LIBERDADE-RELIGIOSA.pdf. Acesso em: 24 jul. 2025.  

COSTA, Fabrício Veiga; PINTO, Alisson Alves. Liberdade religiosa e direito fundamental à 

não discriminação em razão da orientação sexual. Revista Jurídica da FA7, v. 18, n. 1, p. 93-

115, 2021. Disponível em: 

https://periodicos.uni7.edu.br/index.php/revistajuridica/article/download/1212/870. Acesso 

em: 23 jul. 2025.  

GARCIA, Kauã Gabriel Santos; MACÊDO, Sóstenes Jesus dos Santos. Direito da 

personalidade das pessoas transgêneros no brasil. Seara Jurídica, [S. l.], v. 1, n. 21, 2023. 

Disponível em: https://publicacoes.unijorge.com.br/searajuridica/article/view/203. Acesso 

em: 27 jul. 2025. 

GASPODINI, Icaro Bonamigo; DE JESUS, Jaqueline Gomes. Heterocentrismo e 

ciscentrismo: crenças de superioridade sobre orientação sexual, sexo e gênero. Revista 

Universo Psi, v. 1, n. 2, p. 33-51, 2020. Disponível em: 

http://seer.faccat.br/index.php/psi/article/view/1371. Acesso em: 25 jul. 2025.  

GONÇALVES, Marllon Caceres; GONÇALVES, Josiane Peres. Gênero, identidade de 

gênero e orientação sexual: conceitos e determinações de um contexto social. Revista 

Ciências Humanas, v. 14, n. 1, 2021. Disponível em: 

https://www.rchunitau.com.br/index.php/rch/article/view/600. Acesso em: 26 jul. 2025.  

MATOS, Givaldo Mauro de; CARVALHO, Isabella Scalon de. Liberdade de expressão e 

religião como discurso de ódio. Virtuajus, Belo Horizonte, v. 5, n. 9, p. 129–145, 2021. DOI: 

10.5752/P.1678-3425.2020v5n9p129-145. Disponível em: 

https://periodicos.pucminas.br/virtuajus/article/view/25276. Acesso em: 27 jul. 2025. 

MAZARO, Juliana Luiza; CARDIN, Valéria Silva Galdino. A cultura como um direito da 

personalidade: visibilidade e representatividade das identidades LGBTQIAPN+. Revista 

Quaestio Iuris, [S. l.], v. 16, n. 4, p. 2119–2141, 2024. DOI: 10.12957/rqi.2023.69983. 

Disponível em: https://www.e-publicacoes.uerj.br/quaestioiuris/article/view/69983. Acesso 

em: 27 jul. 2025. 

PREVIDELLI, Eduarda; DIAS, Karina Wentland; VIEIRA, Tereza Rodrigues. A  Influência 

da moral religiosa no discurso de ódio e no preconceito contra a comunidade LGBTQIAP+. 

In_ Multiculturalismo e minorias vulneráveis. Brasília: Editora Zakarewicz, 2024. 

RODRIGUES, Anna Luísa Braz. Os termos de uso do “Grindr” e a proteção de dados 

pessoais como direito de personalidade: a vulnerabilidade de usuários LGBTQIAPN+ em 

300



aplicativos de relacionamentos amorosos e sexuais. Revista do CAAP, Belo Horizonte, v. 29, 

n. 1, p. 1–26, 2025. DOI: 10.69881/rcaap.v29i1.52360. Disponível em: 

https://periodicos.ufmg.br/index.php/caap/article/view/52360. Acesso em: 27 jul. 2025. 

SARLET, Ingo Wolfgang. A eficácia dos direitos fundamentais: uma teoria geral dos 

direitos fundamentais na perspectiva constitucional. 9. ed. rev. e atual. Porto Alegre: Livraria 

do Advogado, 2001. 

SILVEIRA, Nilmara Alvarenga; DE MORAIS, Roberta Feitosa; LUSTOSA, Thalita Furtado 

Mascarenhas; SANTOS, Jane Karla de Oliveira. Proselitismo religioso: liberdade de 

expressão ou uma via de propagação do discurso de ódio. Revista Contemporânea, [S. l.], v. 

3, n. 12, p. 27558–27577, 2023. DOI: 10.56083/RCV3N12-145. Disponível em: 

https://ojs.revistacontemporanea.com/ojs/index.php/home/article/view/2626. Acesso em: 27 

jul. 2025. 

SUPREMO TRIBUNAL FEDERAL (STF). Maioria do STF entende que é crime restringir 

manifestações religiosas em locais públicos. Portal STF, Brasília, 27 fev. 2024. Disponível 

em: https://portal.stf.jus.br/noticias/verNoticiaDetalhe.asp?idConteudo=414010. Acesso em: 

27 jul. 2025. 

SULIANO, Daniel; IRFFI, Guilherme; BARRETO, Ana Beatriz Rêgo de Sá. Orientação 

sexual e seus efeitos no mercado de trabalho: um estudo com base na técnica de revisão 

sistemática. Revista Brasileira de Estudos de População, v. 39, p. e0186, 2022. DOI: 

10.20947/S0102-3098a0186. Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/rbepop/a/HNKKyQTy7jgK7bhV3BS4XsF/. Acesso em: 25 jul. 2025.  

URGNIANI, Matheus; VIEIRA, Tereza Rodrigues Vieira. Liberdade de expressão da fé dos 

líderes religiosos em face do grupo LGBTQIA+: linha tênue para configuração do crime de 

injúria racial. Revista de Direitos e Garantias Fundamentais, [S. l.], v. 25, n. 1, p. 315–341, 

2024. DOI: 10.18759/rdgf.v25i1.2480. Disponível em: 

https://sisbib.emnuvens.com.br/direitosegarantias/article/view/2480. Acesso em: 27 jul. 2025. 

301


