
XXXII CONGRESSO NACIONAL DO 
CONPEDI SÃO PAULO - SP

GÊNERO, SEXUALIDADES E DIREITO II

DANIELA MARQUES DE MORAES

RIVA SOBRADO DE FREITAS

CLAUDIA MARCIA COSTA



Copyright © 2025 Conselho Nacional de Pesquisa e Pós-Graduação em Direito 

Todos os direitos reservados e protegidos. Nenhuma parte destes anais poderá ser reproduzida ou transmitida 
sejam quais forem os meios empregados sem prévia autorização dos editores. 

Diretoria – CONPEDI 
Presidente - Profa. Dra. Samyra Haydêe Dal Farra Naspolini - FMU – São Paulo 
Diretor Executivo - Prof. Dr. Orides Mezzaroba - UFSC – Santa Catarina 
Vice-presidente Norte - Prof. Dr. Jean Carlos Dias - Cesupa – Pará 
Vice-presidente Centro-Oeste - Prof. Dr. José Querino Tavares Neto - UFG – Goiás 
Vice-presidente Sul - Prof. Dr. Leonel Severo Rocha - Unisinos – Rio Grande do Sul 
Vice-presidente Sudeste - Profa. Dra. Rosângela Lunardelli Cavallazzi - UFRJ/PUCRio – Rio de Janeiro 
Vice-presidente Nordeste - Prof. Dr. Raymundo Juliano Feitosa - UNICAP - Pernambuco 
 
Representante Discente: Prof. Dr. Abner da Silva Jaques - UPM/UNIGRAN - Mato Grosso do Sul 

Conselho Fiscal: 
Prof. Dr. José Filomeno de Moraes Filho - UFMA - Maranhão 
Prof. Dr. Caio Augusto Souza Lara - SKEMA/ESDHC/UFMG - Minas Gerais  
Prof. Dr. Valter Moura do Carmo - UFERSA - Rio Grande do Norte 
Prof. Dr. Fernando Passos – UNIARA - São Paulo 
Prof. Dr. Edinilson Donisete Machado - UNIVEM/UENP - São Paulo 
Secretarias 
Relações Institucionais: 
Prof. Dra. Claudia Maria Barbosa - PUCPR - Paraná 
Prof. Dr. Heron José de Santana Gordilho - UFBA - Bahia 
Profa. Dra. Daniela Marques de Moraes - UNB - Distrito Federal 
Comunicação: 
Prof. Dr. Robison Tramontina - UNOESC - Santa Catarina 
Prof. Dr. Liton Lanes Pilau Sobrinho - UPF/Univali - Rio Grande do Sul 
Prof. Dr. Lucas Gonçalves da Silva - UFS - Sergipe 
Relações Internacionais para o Continente Americano: 
Prof. Dr. Jerônimo Siqueira Tybusch - UFSM - Rio Grande do Sul 
Prof. Dr. Paulo Roberto Barbosa Ramos - UFMA - Maranhão 
Prof. Dr. Felipe Chiarello de Souza Pinto - UPM – São Paulo 
Relações Internacionais para os demais Continentes: 
Profa. Dra. Gina Vidal Marcilio Pompeu - UNIFOR - Ceará 
Profa. Dra. Sandra Regina Martini - UNIRITTER / UFRGS - Rio Grande do Sul 
Profa. Dra. Maria Claudia da Silva Antunes de Souza - UNIVALI – Santa Catarina 
Educação Jurídica 
Profa. Dra. Viviane Coêlho de Séllos Knoerr - Unicuritiba - PR 
Prof. Dr. Rubens Beçak - USP - SP 
Profa. Dra. Livia Gaigher Bosio Campello – UFMS – MS 
Eventos: 
Prof. Dr. Yuri Nathan da Costa Lannes - FDF - São Paulo 
Profa. Dra. Norma Sueli Padilha - UFSC - Santa Catarina 
Prof. Dr. Juraci Mourão Lopes Filho - UNICHRISTUS - Ceará 

Comissão Especial 
Prof. Dr. João Marcelo de Lima Assafim - UFRJ - RJ 
Profa. Dra. Maria Creusa De Araújo Borges - UFPB - PB 
Prof. Dr. Antônio Carlos Diniz Murta - Fumec - MG 
Prof. Dr. Rogério Borba - UNIFACVEST - SC 

   G326 
          Gênero, sexualidades e direito II[Recurso eletrônico on-line] organização CONPEDI 
             Coordenadores: Daniela Marques de Moraes, Riva Sobrado De Freitas, Claudia Marcia Costa – Florianópolis: CONPEDI, 2025. 

                Inclui bibliografia 
ISBN: 978-65-5274-289-6 
Modo de acesso: www.conpedi.org.br em publicações 
Tema: Os Caminhos Da Internacionalização E O Futuro Do Direito 

     1. Direito – Estudo e ensino (Pós-graduação) – Encontros Nacionais. 2. Gênero. 3. Sexualidades e direito. XXXII Congresso 
Nacional do CONPEDI São Paulo - SP (4: 2025: Florianópolis, Brasil).  

CDU: 34 

          Conselho Nacional de Pesquisa 
           e Pós-Graduação em Direito Florianópolis 

Santa Catarina – Brasil 
www.conpedi.org.br 



XXXII CONGRESSO NACIONAL DO CONPEDI SÃO PAULO - SP

GÊNERO, SEXUALIDADES E DIREITO II

Apresentação

O Grupo de Trabalho Gênero, Sexualidades e Direito II do XXXII Congresso Nacional do 

CONPEDI: Os Caminhos da Internacionalização e o Futuro do Direito traz a lume os artigos 

aprovados e apresentados em São Paulo/SP, no dia 26 de novembro de 2025.

As professoras Riva Sobrado de Freitas (Universidade do Oeste de Santa Catarina, 

UNOESC), Claudia Marcia Costa (Universidade Presbiteriana Mackenzie) e Daniela 

Marques de Moraes (Universidade de Brasília, UnB) coordenaram e conduziram riquíssimos 

debates entre os participantes do grupo de trabalho.

As apresentações foram realizadas por pesquisadoras e pesquisadores que integram os mais 

diversos Programas de Pós-Graduação em Direito, em nível de Mestrado e de Doutorado em 

Direito, congregando todas as regiões do Brasil.

Os artigos apresentados abordaram temas atuais e relevantes, propiciando reflexões capazes 

de aprofundar o conhecimento sobre gênero e sexualidades pela perspectiva jurídica de forma 

técnico-científica, com abordagens plurais e proposições de soluções para o incremento e 

aprimoramento dos estudos na área dos debates.

É indiscutível a qualidade dos artigos apresentados. Os textos proporcionarão significativa 

contribuição e o melhor conhecimento sobre Direito, Gênero e Sexualidades e suas inter-

relações com as demais discussões que perpassam pelas ponderações discutidas na tarde de 

26 de novembro.

Registrada a satisfação em coordenar o presente grupo de trabalho, apresentamos os trabalhos 

expostos e debatidos:

Estela Luisa Carmona Teixeira trouxe à discussão o artigo: “Do sexo ao gênero: a mutação 

conceitual feita pelo Supremo Tribunal Federal e o desafio da técnica registral”.

O artigo “(Re)pensando a qualidade da lei LGBT amapaense a partir de uma perspectiva de 

desenvolvimento humano” foi desenvolvido perante o GT por Lineu da Silva Facundes 

Júnior.



Scarllet Abreu dos Santos contemplou o grupo de trabalho com o artigo: “Linchamento e 

democracia em crise: o caso Dandara dos Santos como espelho da fragilidade dos direitos 

humanos e da cidadania da pessoa trans no Brasil”.

Alice Sophia Franco Diniz, Igor Emanuel de Souza Marques e Noemi Duarte Silva 

apresentaram o artigo “A emancipação feminina e o aumento da violência contra a mulher: 

uma análise à luz do efeito backlash no Brasil”.

Ilton Garcia da Costa e Elaine Cristina Vieira Brandão trouxeram ao grupo suas importantes 

reflexões no artigo “Autonomia infantojuvenil versus desenvolvimento neural. Uma análise 

crítica ao enfrentamento do judiciário brasileiro ao crime de estupro de vulnerável sob a 

perspectiva de gênero e da neurociência”.

Mariana Motta Minghelli, por sua vez, ofereceu ao debate o trabalho “Silenciamento da 

perspectiva de gênero na tomada de decisão à luz dos princípios de Bangalore”.

Jaíne Araújo Pereira, Cassandra Maria Duarte Guimarães e Maria Sileide de Azevedo 

refletiram sobre “Feminicídios e medidas protetivas de urgência na Paraíba (2022-2024): 

uma análise estatística dos fluxos de proteção a partir dos dados da Polícia Civil da Paraíba”.

Oziel Mendes de Paiva Júnior, em sua pesquisa, refletiu sobre “Corpos inviabilizados e 

territórios de exclusão: vulnerabilidade ambiental LGBTQIAPN+ em Brumadinho (MG)”.

Filipe Dornelas de Souza e Ana Virginia Gabrich Fonseca Freire Ramos debateram com os 

colegas de grupo de trabalho o artigo: “Apropriação masculina dos saberes do parto e a 

violência obstétrica: uma análise dos direitos reprodutivos à luz do biopoder”.

O artigo “O cuidado como direito e o controle de convencionalidade como ferramenta de 

equidade à luz da Convenção nº 156 da OIT e da Política Nacional de Cuidados” foi 

apresentado pelas pós-graduandas Paloma Rodrigues Rezende Guimarães e Tamires Garcia 

Medeiros.

Thiago Augusto Galeão de Azevedo trouxe para o debate a pesquisa sobre o relevante tema: 

“Marginalização jurídica de corpos trans: anulação de casamento de pessoa trans em razão de 

erro essencial quanto à pessoa”.



Isabel Borderes Motta e Jacqueline Valadares da Silva Alckmim, com muita 

responsabilidade, refletiram sobre os “Crimes digitais de gênero: desafios da tutela penal e 

perspectivas da cibercriminologia”.

“Os impactos da violência doméstica e intrafamiliar na saúde da mulher” foi apresentado 

pelos pesquisadores Eduardo Leandro de Queiroz e Souza e Tatiana Barone Sussa.

Wilson Pinto de Carvalho Filho e Riva Sobrado de Freitas trouxeram luz ao tema “A toga 

que protege: a decisão judicial como instrumento de salvaguarda das mulheres em situação 

de violência doméstica”.

O tema “Prisão domiciliar para quem? Análise interseccional sobre a (não) concessão da 

prisão domiciliar a mães presas provisoriamente” foi trazido a lume pelas pós-graduandas 

Alanna Ester Lopes Amorim e Anna Karoline Tavares Marsicano de Brito.

Com debate tão relevante como os demais apresentados, Magali Gláucia Fávaro de Oliveira 

refletiu com as e os colegas o teor do artigo: “Não é só amor, é trabalho invisível: a 

amamentação e a economia do cuidado como uma justa remição de pena às mulheres presas”.

Também foram apresentados os artigos: “Vulnerabilidade e a resposta judicial: uma análise 

da violência obstétrica em Goiás”, “Entre o vácuo normativo e a judicialização: a 

equiparação da LGBTFOBIA ao racismo no Brasil e os limites do judiciário”, “A liberdade 

religiosa e os discursos travestidos de fé: limites constitucionais, direitos da personalidade e 

direitos LGBTQIAPN+” e “A deslegitimação digital da mulher na política”, finalizando os 

trabalhos do grupo.

Às autoras e aos autores consignamos os nossos cumprimentos pela qualidade das pesquisas 

apresentadas e pela reflexão sobre temas tão relevantes para o direito brasileiro e 

agradecemos ao Conselho Nacional de Pesquisa e Pós-Graduação em Direito – CONPEDI 

pela realização de mais um Congresso tão proeminente que ofereceu oportunidade para o 

debate e para o fortalecimento da pesquisa jurídica.

Agradecemos, ainda, de modo muito especial, à equipe organizadora que integra a Secretaria 

Executiva do CONPEDI que prestou suporte fundamental para o êxito do evento realizado.



Esperamos que esta coletânea sirva como fonte de reflexão e inspiração para pesquisadoras e 

pesquisadores do Direito, reafirmando a relevância da pesquisa jurídica para a consolidação 

de uma sociedade mais justa, igualitária, democrática e comprometida com a efetividade da 

justiça.

Atenciosamente,

Profa. Dra. Riva Sobrado de Freitas – Universidade do Oeste de Santa Catarina, UNOESC

Profa. Dra. Claudia Marcia Costa – Universidade Presbiteriana Mackenzie

Profa. Dra. Daniela Marques de Moraes – Universidade de Brasília, UnB



1 Graduando em Direito (modalidade Integral) pelo Centro Universitário Dom Helder. Integrante do Grupo de 
Iniciação Científica Cebid Jusbiomed Dom Helder.

2 Doutora e Mestre em Direito pelo Centro Universitário Dom Helder. Especialista em Direito Médico e da 
Saúde. Especialista em Direito Ambiental. Professora. Integrante do Cebid Jusbiomed Dom Helder.

1

2

APROPRIAÇÃO MASCULINA DOS SABERES DO PARTO E A VIOLÊNCIA 
OBSTÉTRICA: UMA ANÁLISE DOS DIREITOS REPRODUTIVOS À LUZ DO 

BIOPODER

MALE APPROPRIATION OF CHILDBIRTH KNOWLEDGE AND OBSTETRIC 
VIOLENCE: AN ANALYSIS OF REPRODUCTIVE RIGHTS IN LIGHT OF 

BIOPOWER

Filipe Dornelas de Souza 1
Ana Virginia Gabrich Fonseca Freire Ramos 2

Resumo

O artigo analisa a apropriação masculina dos saberes femininos no parto e sua relação com a 

violência obstétrica, investigando como essa transformação histórica resultou na 

marginalização das parteiras, na ascensão da obstetrícia como campo de poder e na 

consolidação de práticas que configuram violência obstétrica. Busca-se, ainda, examinar as 

consequências desse processo, destacando o cerceamento da autonomia feminina, a violação 

de direitos reprodutivos, o aprofundamento das desigualdades sociais e a necessidade de 

reconhecimento jurídico do fenômeno. A partir do conceito de violência obstétrica e do 

conceito de biopoder, demonstra-se como a obstetrícia moderna transformou o corpo 

feminino em objeto de controle, negando autonomia e reforçando desigualdades de gênero, 

classe e raça. Conclui-se que o parto é campo de disputa: de um lado, práticas patriarcais de 

dominação; de outro, movimentos de resistência que buscam dignidade, justiça reprodutiva e 

protagonismo feminino. Para tanto, a metodologia utilizada é a exploratória, o método é o 

hipotético-dedutivo e a técnicas a pesquisa bibliográfica e a pesquisa documental.

Palavras-chave: Violência obstétrica, Biopoder, Direitos reprodutivos, Parteiras, Obstetrícia

Abstract/Resumen/Résumé

This article analyzes the male appropriation of women's knowledge during childbirth and its 

relationship with obstetric violence. It investigates how this historical transformation resulted 

in the marginalization of midwives, the rise of obstetrics as a field of power, and the 

consolidation of practices that constitute obstetric violence. It also seeks to examine the 

consequences of this process, highlighting the curtailment of women's autonomy, the 

violation of reproductive rights, the deepening of social inequalities, and the need for legal 

recognition of this phenomenon. Based on the concepts of obstetric violence and biopower, it 

demonstrates how modern obstetrics has transformed the female body into an object of 

1

2

189



control, denying autonomy and reinforcing gender, class, and racial inequalities. It concludes 

that childbirth is a field of dispute: on the one hand, patriarchal practices of domination; on 

the other, resistance movements seeking dignity, reproductive justice, and female 

empowerment. To this end, the methodology used is exploratory, the method is hypothetical-

deductive and the techniques are bibliographical research and documentary research.

Keywords/Palabras-claves/Mots-clés: Obstetric violence, Biopower, Reproductive rights, 
Midwives, Obstetrics

190



1 INTRODUÇÃO 

 

A experiência do parto, longe de ser apenas um evento biológico, deve ser 

compreendida como fenômeno cultural, político e jurídico, no qual se expressam relações 

históricas de poder e desigualdade. Ao longo dos séculos, saberes femininos que estruturavam 

a prática do nascimento foram progressivamente marginalizados em favor da medicina 

institucionalizada, protagonizada por homens e legitimada pelo discurso científico. Esse 

deslocamento de protagonismo não apenas transformou a forma de nascer, mas consolidou 

práticas de dominação que ainda hoje repercutem na autonomia das mulheres e na efetividade 

de seus direitos fundamentais. 

No Brasil, a discussão sobre violência obstétrica tem ganhado relevância crescente no 

âmbito acadêmico, social e jurídico. Trata-se de um conceito que abrange um conjunto de 

práticas abusivas, desrespeitosas ou desnecessárias durante a assistência ao parto e ao 

nascimento, capazes de violar a dignidade, a integridade física e psíquica e a autonomia da 

mulher. Mais do que falhas pontuais de conduta, a violência obstétrica revela-se como 

expressão de uma estrutura histórica que naturalizou a medicalização excessiva e a submissão 

do corpo feminino a protocolos e autoridades médicas. 

O presente artigo parte da análise proposta por Paes e Geraldes (2024), que examinam 

a violência obstétrica sob a perspectiva do direito, destacando-a como forma de violação dos 

direitos sexuais e reprodutivos das mulheres. A escolha desse marco teórico se justifica pela 

necessidade de compreender o parto não apenas como prática clínica, mas como locus de 

efetivação, ou violação, de direitos fundamentais. Nesse sentido, dialoga-se também com o 

conceito de biopoder, desenvolvido por Michel Foucault (1988), para explicar como o Estado 

e as instituições modernas passaram a gerir a vida e controlar os corpos por meio de mecanismos 

disciplinares. A esse referencial soma-se a noção de violência simbólica, formulada por Pierre 

Bourdieu (1999), que permite compreender como práticas abusivas se legitimam culturalmente 

e deixam de ser reconhecidas como violência. 

A problemática não se restringe ao plano interno. No campo internacional, documentos 

como a Convenção sobre a Eliminação de Todas as Formas de Discriminação contra a Mulher 

(CEDAW) consolidam o entendimento de que os Estados têm o dever de adotar medidas para 

proteger os direitos das mulheres no campo da saúde reprodutiva. A violência obstétrica, 

portanto, deve ser analisada também sob a ótica dos compromissos internacionais assumidos 

pelo Brasil, inserindo-se no debate global sobre igualdade de gênero e justiça reprodutiva. 

191



Diante desse cenário, este artigo tem como objetivo central analisar a apropriação 

masculina de saberes tradicionalmente femininos no campo do parto, investigando como essa 

transformação histórica resultou na marginalização das parteiras, na ascensão da obstetrícia 

como campo de poder e na consolidação de práticas que configuram violência obstétrica. 

Busca-se, ainda, examinar as consequências desse processo, destacando o cerceamento da 

autonomia feminina, a violação de direitos reprodutivos, o aprofundamento das desigualdades 

sociais e a necessidade de reconhecimento jurídico do fenômeno. 

A relevância da pesquisa se justifica, portanto, pela urgência em compreender a 

violência obstétrica como fenômeno estrutural, enraizado em relações históricas de gênero, 

classe e raça, e não como mera exceção ou desvio de conduta. Somente a partir dessa análise 

crítica será possível avançar na construção de políticas públicas e de práticas assistenciais que 

garantam às mulheres não apenas segurança clínica, mas dignidade, autonomia e respeito em 

suas experiências reprodutivas. 

A análise da apropriação masculina de saberes femininos e da violência obstétrica 

demanda um referencial teórico capaz de articular aspectos históricos, jurídicos e sociológicos. 

Neste artigo, a base se organiza a partir de três eixos centrais: (i) a conceituação jurídica 

proposta por Paes e Geraldes (2024), (ii) a reflexão de Foucault (1988) sobre biopoder e 

controle dos corpos, e (iii) a noção de violência simbólica desenvolvida por Bourdieu (1999). 

Essas perspectivas dialogam com autoras que investigam a historicidade da obstetrícia, como 

Mott (2002), Pimentel (2014), Palharini (2018), Amorim (2020) e Federici (2017), além do 

marco normativo internacional da CEDAW. 

De acordo com Paes e Geraldes (2024), a violência obstétrica representa uma violação 

direta dos direitos sexuais e reprodutivos, pois nega à mulher a autonomia sobre seu corpo em 

um momento crucial da vida. Essa concepção insere o tema no campo dos direitos humanos, 

afastando-o de uma leitura restrita à ética médica. Em consonância, Pimentel (2014) afirma que 

qualquer conduta que desrespeite a autonomia ou a dignidade da gestante compromete direitos 

fundamentais, sendo incompatível com os princípios constitucionais de igualdade e dignidade 

da pessoa humana. 

A reflexão foucaultiana é indispensável para compreender a medicalização do parto 

como forma de controle. Foucault (1988) explica que, a partir da modernidade, o poder deixou 

de se concentrar no direito de tirar a vida, como fazia a soberania clássica, para assumir a função 

de gerir a vida. Esse novo exercício do poder não se limita a punir ou reprimir, mas busca 

organizar, regular e potencializar a existência. Nesse contexto, o biopoder se manifesta como 

192



capacidade de administrar a reprodução, de disciplinar condutas e de normatizar o corpo 

feminino em nome de interesses coletivos. 

O autor também observa que o corpo, ao ser atravessado por discursos médicos e 

institucionais, passa a ser intensificado como objeto de saber. Isso significa que a experiência 

individual deixa de ser reconhecida em sua singularidade e passa a ser regulada por padrões 

sociais e políticos mais amplos. O corpo feminino, sobretudo no parto, torna-se o ponto em que 

se encontram as necessidades do Estado, da ciência e das práticas de saúde pública, o que 

explica a imposição de condutas médicas mesmo quando elas não dialogam com os desejos da 

gestante. 

A análise de Bourdieu (1999) complementa esse raciocínio ao mostrar que formas de 

dominação podem se perpetuar de modo invisível, legitimadas pela cultura e naturalizadas pelos 

próprios dominados. No campo obstétrico, isso ocorre quando práticas abusivas, como 

episiotomias de rotina, comentários depreciativos e restrições sem fundamento científico, são 

aceitas como parte inerente ao parto. 

Amorim (2020) reforça que esse fenômeno não é apenas fruto de condutas isoladas, 

mas está inserido em uma estrutura discursiva que naturaliza a violência e a legitima como 

prática assistencial. Assim, a violência obstétrica deve ser entendida como resultado de um 

sistema que produz e reproduz desigualdades de gênero sob a aparência de neutralidade 

científica. 

Além da dimensão de gênero, é fundamental considerar a interseccionalidade. Mott 

(2002) demonstra que mulheres negras, pobres e periféricas são mais frequentemente vítimas 

de violência obstétrica, estando mais expostas a tratamentos desumanizados e a violações de 

direitos. Palharini (2018) acrescenta que a exclusão feminina do campo médico, historicamente 

protagonizado por homens, contribuiu para acentuar as desigualdades na assistência obstétrica. 

Ainda, cabe destacar o papel do direito internacional na definição do problema. A 

Convenção sobre a Eliminação de Todas as Formas de Discriminação contra a Mulher 

(CEDAW), ratificada pelo Brasil, obriga os Estados a assegurar igualdade no acesso à saúde, 

incluindo a saúde reprodutiva. A persistência de práticas de violência obstétrica, portanto, não 

constitui apenas falha de políticas públicas nacionais, mas também descumprimento de 

compromissos internacionais de direitos humanos. 

Assim, o marco teórico aqui delineado permite compreender a violência obstétrica 

como fenômeno multifacetado: ela expressa a gestão da vida pelo biopoder, legitima-se por 

meio da violência simbólica e se manifesta de modo desigual a partir de marcadores de gênero, 

193



classe e raça. Trata-se, portanto, de um desafio jurídico, político e social que demanda 

enfrentamento em múltiplas frentes. 

Para alcançar os objetivos ora propostos, a metodologia utilizada será exploratória. O 

método utilizado será o hipotético-dedutivo e a técnicas utilizadas serão a pesquisa bibliográfica 

e a pesquisa documental.  

 

2 DO PROTAGONISMO FEMININO À OBSTETRÍCIA MODERNA: A 

APROPRIAÇÃO MASCULINA DOS SABERES DO PARTO 

 

O parto, enquanto experiência universal e, ao mesmo tempo, profundamente cultural, 

sempre esteve no centro de disputas simbólicas e sociais. Ao longo da história, a condução desse 

evento transitou de um saber tradicionalmente feminino, transmitido de geração em geração 

pelas parteiras, para a esfera institucional e masculina da medicina científica. Essa transição 

não representou apenas uma mudança de agentes, mas configurou um processo de apropriação 

de saberes e de reconfiguração de poderes, que transformou a experiência do nascimento em 

objeto de controle disciplinar e de hierarquia social. 

Analisar essa trajetória significa compreender como a obstetrícia moderna se 

consolidou como campo privilegiado de poder e como, nesse processo, a autonomia feminina 

foi sistematicamente reduzida em favor de uma lógica tecnocrática e patriarcal. Ao mesmo 

tempo, é nesse mesmo espaço que emergem resistências e disputas por reconhecimento, 

dignidade e justiça reprodutiva. Para tanto, é preciso compreender como se deu o papel das 

parteiras na construção histórica da condução do parto no Brasil.  

 

2.1 O papel histórico das parteiras e o saber comunitário 

 

Durante séculos, a condução do parto foi uma prática essencialmente feminina, 

protagonizada por parteiras que, em diferentes contextos sociais, acumulavam e transmitiam 

saberes de geração em geração. Esse conhecimento não se restringia ao aspecto técnico do 

nascimento, mas articulava dimensões físicas, espirituais, comunitárias e simbólicas. A parteira 

era, ao mesmo tempo, agente de saúde, conselheira e figura de confiança, inserida 

profundamente na vida comunitária. 

Segundo Mott (2002), no Brasil do período colonial e imperial, a maior parte dos 

partos acontecia em domicílio, conduzida por parteiras que reuniam um repertório de práticas 

194



empíricas baseadas na tradição oral. Esses saberes eram transmitidos entre mulheres, 

constituindo um espaço de protagonismo feminino e de reconhecimento social. A atuação da 

parteira, portanto, transcendia a técnica: ela simbolizava a continuidade da vida e ocupava papel 

central nos rituais que envolviam gestação, nascimento e puerpério. 

A presença das parteiras também deve ser entendida como forma de resistência 

cultural. Elas preservavam tradições locais, práticas de cuidado baseadas em ervas, rezas e 

técnicas corporais, muitas vezes associadas à religiosidade popular. Esse caráter multifacetado 

da prática conferia ao parto um sentido comunitário, em contraste com a fragmentação 

característica da assistência médica institucionalizada. 

Contudo, com o avanço da medicina científica e a consolidação de instituições médicas 

no século XIX, esse saber passou a ser desqualificado. Como aponta Pimentel (2014), a 

medicina moderna foi construída em um contexto patriarcal que excluiu a participação feminina 

e deslegitimou as práticas tradicionais, classificando-as como atrasadas, supersticiosas ou 

insalubres. A autoridade científica, monopolizada pelos homens, transformou-se em 

instrumento de hierarquização, no qual a experiência das mulheres foi relegada a um papel 

secundário. 

Esse processo, conforme ressalta Federici (2017), não pode ser interpretado apenas 

como substituição de práticas, mas como movimento político e econômico de expropriação. A 

autora mostra que, na transição para a modernidade, houve uma ofensiva contra as parteiras e 

curandeiras, muitas vezes associada a perseguições religiosas e a processos de criminalização, 

como a caça às bruxas. O objetivo não era apenas impor um novo modelo de saúde, mas também 

retirar das mulheres o controle sobre a reprodução e integrá-la à lógica do Estado e da economia 

capitalista. 

No Brasil, embora esse processo tenha assumido contornos específicos, os efeitos 

foram semelhantes: a marginalização das parteiras, a desvalorização do saber comunitário e a 

ascensão da figura do médico como autoridade exclusiva sobre o nascimento. Esse 

deslocamento marcou uma ruptura simbólica e prática: o parto deixou de ser um evento da 

esfera feminina e comunitária para se tornar um procedimento médico, conduzido em ambiente 

hospitalar e subordinado ao controle masculino. 

Portanto, a análise histórica do papel das parteiras revela que a apropriação dos saberes 

femininos não se deu de maneira neutra ou espontânea, mas resultou de um processo sistemático 

de desqualificação e exclusão. A trajetória da parteira, de protagonista a figura marginal, 

simboliza o início de uma dinâmica de poder que culminará na obstetrícia moderna como campo 

de dominação masculina e no surgimento da violência obstétrica como fenômeno estrutural. 

195



Assim, necessária se faz a análise desse contexto de mudança de cenário, que culminou no 

protagonismo da figura masculina, fortemente relacionada à ascensão da medicina.  

 

2.2 A masculinização dos cuidados e a institucionalização da medicina 

 

O século XIX marca uma virada crucial na história do parto no Brasil. O que antes era 

prática comunitária e protagonizada pelas parteiras passou a ser progressivamente incorporado 

pelo campo médico institucionalizado, em especial com a criação das escolas de medicina em 

1808. Esse movimento, longe de ser apenas técnico ou higienista, representou uma verdadeira 

transformação de gênero no controle da reprodução: as mulheres foram sistematicamente 

afastadas da função que exerciam há séculos e os homens, munidos do acesso exclusivo à 

formação científica, passaram a ocupar a posição de autoridade. 

Luciana Palharini (2018) sintetiza essa transformação ao observar que: 

 

Com a institucionalização da medicina e a marginalização das práticas populares das 

parteiras, ocorreu um deslocamento de gênero nesse campo: antes protagonizado em 

maior parte pelas mulheres, passa a ser de domínio quase exclusivo dos homens, já 

que são eles e apenas eles que têm acesso à formação científica (Palharini, 2018, p. 

1040). 

 

Essa mudança significou mais do que a substituição de agentes: foi a imposição de 

uma nova lógica cultural e institucional, que conferiu legitimidade apenas ao saber científico, 

classificando os saberes populares como arcaicos, supersticiosos ou nocivos. O processo, 

entretanto, não foi neutro. Como destaca Margareth Rago (2000), a medicina ocidental, ao 

longo de sua formação, não pode ser compreendida como campo imparcial ou livre de 

contradições de gênero: 

 

A medicina ocidental representa um fenômeno histórico produzido e reproduzido ao 

longo de sua história, enquanto campo dominado por homens e locus privilegiado das 

contradições de gênero. Na verdade, a hegemonia masculina, em qualquer campo 

profissional considerado, produz uma hierarquia de poderes e de saberes dominantes. 

Portanto, não se pode falar em neutralidade no que diz respeito ao movimento 

histórico de inserção das mulheres no campo da medicina. É preciso lembrar também 

que as relações de poder que se estabelecem no campo médico estão vinculadas às 

outras dimensões que estruturam a realidade social, ou seja, a classe, o gênero e as 

etnias (Rago, 2000, p. 224). 

 

Esse trecho deixa claro que a ascensão da obstetrícia moderna não deve ser entendida 

como simples avanço científico, mas como processo de exclusão sistemática das mulheres, 

ancorado em hierarquias sociais que articularam gênero, classe e etnia. Assim, o campo médico 

196



se consolidou como espaço masculino por excelência, em que a autoridade científica reforçava 

as desigualdades estruturais da sociedade. 

Além disso, essa institucionalização da medicina esteve acompanhada de uma retórica 

que naturalizou práticas de dominação. Amorim (2020) evidencia que o discurso médico não 

se construiu apenas sobre bases técnicas, mas foi moldado em um contexto político e cultural 

que reforçou o patriarcalismo: 

 

Ocorre que as práticas discursivas dos profissionais de saúde são moldadas em um 

ambiente social e em sistemas de saúde cujos fundamentos políticos e econômicos 

fomentam o desenvolvimento de relações de poder. Essa violência é, portanto, não 

apenas direta, mas estrutural, e reflete o patriarcalismo regente em nossa sociedade e 

também nas práticas assistenciais na saúde. Deste modo, mesmo profissionais que se 

propõe (sic) cuidadores, estão inseridos em um contexto assistencial que não apenas 

naturaliza, como constrói uma retórica discursiva sem embasamento científico para 

não reconhecer como violentas práticas de fato o são (Amorim, 2020, p. 629). 

 

Essa análise revela que a institucionalização do parto não apenas deslocou o 

protagonismo das mulheres, mas também consolidou uma cultura de naturalização da violência, 

mascarada sob a aparência de neutralidade científica. O discurso médico, legitimado pela 

autoridade institucional, passou a estruturar práticas que, ao mesmo tempo em que prometiam 

segurança, negavam autonomia e dignidade às mulheres, como também pode ser comprovado 

pelo trecho abaixo: 

 

As fontes médicas geralmente são bastante prolíficas, pois trazem algumas 

informações sobre as parturientes e parteiras, relatando, parcialmente, seus valores, 

comportamentos e práticas. No entanto, essas fontes dizem mais dos valores dos 

próprios médicos sobre o parto do que das experiências das mulheres, pois trazem 

mais informações sobre os partos complicados que eles atendiam do que a respeito 

dos partos naturais presenciados somente pelas parteiras. Tem-se, assim, uma visão 

parcial da gravidez e do parto nas sociedades pré-industriais, marcada somente pelos 

problemas e situações desesperadoras (Martins, 2004). 

 

Portanto, a masculinização dos cuidados e a institucionalização da medicina 

representaram um processo histórico de exclusão feminina, de legitimação da hegemonia 

masculina e de fortalecimento de discursos que normalizaram práticas abusivas. Esse 

movimento abriu caminho para que a obstetrícia moderna se tornasse não apenas campo 

científico, mas também espaço privilegiado de exercício do poder sobre os corpos femininos, 

articulando ciência, patriarcado e controle social, como será analisado no tópico seguinte.  

 

 

 

197



2.3 Obstetrícia como campo de poder 

 

A consolidação da obstetrícia moderna, embora frequentemente celebrada como 

avanço técnico e científico, não pode ser compreendida apenas em termos de progresso clínico. 

Ela representa, sobretudo, um processo de transformação do parto em um campo de poder, no 

qual se articulam mecanismos de controle, disciplinamento e hierarquização de gênero. O 

deslocamento do nascimento do espaço doméstico e comunitário para o ambiente hospitalar 

significou a perda do protagonismo feminino e a submissão da experiência reprodutiva a uma 

lógica institucional predominantemente masculina. 

Michel Foucault, em História da Sexualidade I: a vontade de saber (1988), demonstra 

que o poder moderno não se restringe ao direito soberano de causar a morte, mas se reorganiza 

em torno da capacidade de gerir a vida. Em suas palavras: 

 

O que caracteriza o poder soberano é o direito de causar a morte ou deixar viver. E, 

em contrapartida, o que caracteriza o poder disciplinar é o inverso: o poder de causar 

a vida ou devolver à morte. (...) Esse novo direito é exercido não apenas sobre a morte, 

mas também sobre a vida inteira. É um poder que se exerce positivamente sobre a 

vida, que procura administrá-la, multiplicá-la, organizá-la e ordená-la. É um poder de 

fazer viver e deixar morrer. A esse poder que se encarrega da vida, e que se desenvolve 

em toda parte, eu chamaria de biopoder (Foucault, 1988, p. 131-133). 

 

Esse conceito de biopoder é essencial para compreender a obstetrícia. O parto deixa 

de ser apenas um acontecimento fisiológico e passa a ser um espaço de regulação institucional, 

no qual o corpo da mulher é controlado por meio de protocolos, procedimentos padronizados e 

rotinas hospitalares. Assim, práticas como a episiotomia de rotina, a cesariana eletiva e a 

restrição de movimento não podem ser vistas apenas como escolhas técnicas, mas como 

manifestações de uma lógica disciplinar que visa normatizar corpos e condutas. 

Foucault aprofunda esse argumento ao afirmar que o corpo, ao ser investido por 

discursos médicos e dispositivos institucionais, é intensificado como objeto de saber e de poder. 

Segundo ele: 

 

O corpo investido torna-se objeto de saber, o que significa que essa politização do 

corpo não o restitui em sua naturalidade original; é justamente o contrário. O 

dispositivo de sexualidade é produzido a partir do corpo; não é extraído dele como se 

revelasse sua verdade recôndita por meio de um discurso científico que finalmente foi 

capaz de atingir sua essência. A esse dispositivo corresponde, então, uma 

‘intensificação do corpo’, ‘sua valorização como objeto de saber e como elemento nas 

relações de poder’. Contudo, o dispositivo de sexualidade apenas pode operar essa 

intensificação na medida em que o corpo é a superfície em que vão se encontrar o que 

é da ordem individual e o que é da ordem coletiva (Foucault, 1988, p. 141). 

 

198



Aplicada ao campo obstétrico, essa análise mostra como o corpo feminino no parto é 

simultaneamente individual e coletivo: ao mesmo tempo em que é experiência singular da 

mulher, é regulado como questão de saúde pública, política demográfica e interesse estatal. Esse 

“investimento” no corpo feminino traduz-se em práticas de controle que ultrapassam o aspecto 

clínico e se inserem em dinâmicas sociais mais amplas. 

Silvia Pimentel (2014) contribui para essa reflexão ao demonstrar como a 

medicalização do corpo feminino reforçou a percepção da mulher como ser incompleto, 

dependente da intervenção masculina e incapaz de exercer autonomia plena sobre sua 

sexualidade e reprodução: 

 

A medicalização do corpo feminino serve tanto para exercer controle sobre 

reprodução e sexualidade, quanto para reafirmar a mulher como ser incompleto e 

incompetente. Isto perpetua desigualdades, pois tem no médico especialista o detentor 

do conhecimento, ficando a mulher destituída do poder. É neste sentido que foi sendo 

construída socialmente a ideia de que é o médico quem faz o parto, transformando a 

mulher num sujeito passivo e o corpo feminino visto como algo defeituoso que precisa 

ser consertado e controlado. As intervenções feitas neste paradigma tecnocrático 

exercem, sobre os corpos das mulheres, um controle que ultrapassa os aspectos 

clínicos e fisiológicos do parto. Está embutida a ideia de que os corpos femininos 

precisam de controle, que o exercício da sexualidade não se dá sem os dispositivos 

próprios para esta finalidade. Não raro, o próprio ato sexual é acionado na já clássica 

expressão ‘para fazer não gritou’, que nos mostra que o atendimento ao parto é 

permeado por crenças e por pudores da ordem da religião e da moralidade (Pimentel, 

2014, p. 174). 

 

Essa análise escancara a interseção entre biopoder e patriarcado. O discurso médico 

não apenas legitima a intervenção constante sobre o corpo feminino, mas também reforça 

crenças religiosas e morais que associam a mulher à inferioridade e ao controle externo. A 

obstetrícia, nesse sentido, não é apenas campo de cuidado, mas espaço de reafirmação de 

desigualdades. 

Essa dinâmica também pode ser interpretada à luz da noção de violência simbólica 

desenvolvida por Pierre Bourdieu (1999). No parto, práticas abusivas, como o impedimento de 

acompanhante, a negação de analgesia ou comentários depreciativos, não são reconhecidas 

socialmente como violência, mas naturalizadas como parte do processo assistencial. Essa 

invisibilidade é justamente o que garante a eficácia da dominação: as mulheres internalizam 

essas práticas como inevitáveis ou até como demonstrações de cuidado. 

Portanto, a obstetrícia moderna deve ser compreendida como um campo de poder no 

qual se entrelaçam ciência, patriarcado e biopolítica. O corpo da mulher, medicalizado e 

disciplinado, é transformado em objeto de intervenção constante, ao passo que a sua autonomia 

é progressivamente reduzida. Esse processo revela que a violência obstétrica não é mero desvio, 

199



mas expressão estrutural de uma lógica que hierarquiza saberes e corpos, colocando a 

experiência feminina sob o domínio de um sistema institucional marcado pela desigualdade de 

gênero. 

 

2.4 Repercussões da apropriação masculina sobre o parto e a autonomia feminina 

 

A apropriação masculina dos saberes tradicionalmente femininos no campo do parto 

não foi um processo neutro nem tampouco restrito ao plano simbólico. Suas consequências 

incidem diretamente sobre a forma como as mulheres vivenciam a gestação, o parto e o 

puerpério, afetando sua autonomia, a efetividade de seus direitos fundamentais e a distribuição 

das desigualdades sociais. Ao deslocar o protagonismo do nascimento da esfera comunitária 

feminina para a lógica institucional da medicina científica, consolidou-se um modelo de 

assistência que, em vez de ampliar possibilidades, frequentemente reduziu as mulheres à 

condição de pacientes passivas, sujeitas ao controle de protocolos e autoridades externas. 

A perda de autonomia aparece como um dos efeitos mais evidentes desse processo. O 

modelo tecnocrático de parto, ao impor intervenções médicas sem diálogo ou consentimento, 

nega à mulher o direito de decidir sobre o próprio corpo. Essa prática, ao mesmo tempo em que 

promete segurança, compromete a experiência subjetiva do parto e reforça a desigualdade de 

poder entre médico e paciente. Nesse sentido, Paes e Geraldes (2024) são categóricos ao afirmar 

que “as práticas de medicalização do parto, quando impostas sem consentimento, configuram 

formas de cerceamento da autonomia da gestante, que deixa de participar das decisões sobre 

seu próprio corpo” (Paes; Geraldes, 2024, p. 102). A violência obstétrica, portanto, não deve 

ser interpretada apenas como conduta pontual ou individual, mas como expressão estrutural de 

um sistema que exclui a voz da gestante e naturaliza sua submissão. 

O desrespeito à autonomia, por sua vez, implica a violação de direitos sexuais e 

reprodutivos. A literatura jurídica e feminista tem enfatizado que o parto deve ser compreendido 

como parte integrante desses direitos, e que qualquer conduta desrespeitosa ou invasiva 

constitui afronta direta a garantias fundamentais. Pimentel (2014) sublinha essa perspectiva ao 

destacar que “o parto é parte integrante dos direitos sexuais e reprodutivos da mulher, de modo 

que qualquer conduta que desrespeite sua autonomia ou sua dignidade viola direitos humanos 

fundamentais” (Pimentel, 2014, p. 123). A medicalização excessiva, quando dissociada do 

consentimento informado, converte-se, assim, em mecanismo de violação dos direitos 

humanos, situando a violência obstétrica como tema não apenas de saúde, mas de cidadania. 

200



As consequências da apropriação não se distribuem de maneira uniforme entre todas 

as mulheres. Quando atravessadas pelos marcadores de classe, raça e território, as práticas 

abusivas se intensificam, atingindo especialmente grupos historicamente vulnerabilizados. O 

recorte interseccional revela que mulheres negras, pobres e periféricas são as mais expostas à 

violência obstétrica e as menos propensas a receber um cuidado respeitoso e digno. Como 

afirma Mott (2002), “mulheres negras, pobres e periféricas são mais expostas à violência 

obstétrica e menos propensas a receber cuidados respeitosos, o que aprofunda desigualdades 

históricas e compromete a justiça reprodutiva” (Mott, 2002, p. 74). Esse dado evidencia que a 

apropriação masculina dos saberes femininos, ao ser institucionalizada no campo médico, não 

apenas retirou o protagonismo das mulheres, mas contribuiu para a perpetuação de 

desigualdades estruturais no acesso e na qualidade da assistência obstétrica. 

Além disso, a ausência de reconhecimento jurídico da violência obstétrica reforça a 

dificuldade de enfrentamento do problema. Embora haja avanços no debate público e 

acadêmico, muitas práticas abusivas continuam naturalizadas e invisibilizadas, o que fragiliza 

a responsabilização de profissionais e instituições. Nesse ponto, Amorim et al. (2020) enfatizam 

que “o reconhecimento jurídico da violência obstétrica é essencial para responsabilizar práticas 

abusivas e garantir efetividade aos direitos fundamentais no campo reprodutivo” (Amorim et 

al., 2020, p. 143). A responsabilização jurídica é condição indispensável para que os direitos 

sexuais e reprodutivos das mulheres não permaneçam apenas no plano declaratório, mas se 

convertam em práticas concretas de proteção e promoção da dignidade. 

Portanto, as consequências da apropriação masculina de saberes femininos na 

obstetrícia vão muito além da simples marginalização das parteiras. Elas se materializam no 

cerceamento da autonomia das mulheres, na violação de seus direitos sexuais e reprodutivos, 

na intensificação das desigualdades sociais e raciais e na urgência de um reconhecimento 

jurídico que assegure a responsabilização das práticas violentas. Trata-se de um fenômeno 

estrutural, sustentado por relações históricas de poder, que revela o parto como espaço não 

apenas de nascimento, mas também de disputa por cidadania, dignidade e justiça reprodutiva. 

 

2.5 Síntese crítica: o parto como espaço de disputa e resistência 

 

O percurso histórico aqui analisado revela que a apropriação masculina de saberes 

femininos no campo do parto não apenas reconfigurou práticas assistenciais, mas também 

transformou o nascimento em um campo de tensões estruturais. O deslocamento do 

protagonismo das parteiras para a autoridade médica representou uma mudança que ultrapassou 

201



o plano técnico, atingindo dimensões simbólicas, sociais e jurídicas. O parto, assim, consolidou-

se como locus privilegiado da disputa entre práticas patriarcais de controle e movimentos de 

resistência em defesa da autonomia das mulheres. 

Esse duplo caráter do parto, simultaneamente espaço de dominação e de contestação, 

é o que permite compreendê-lo como fenômeno atravessado pelo biopoder. O conceito 

foucaultiano mostra que o corpo feminino foi investido por dispositivos de saber e de poder 

que, sob o pretexto de garantir segurança, transformaram a experiência singular da gestante em 

objeto de regulação coletiva. As rotinas hospitalares, os protocolos médicos e as práticas 

intervencionistas não podem ser vistos como meramente neutros, mas como mecanismos que 

reforçam hierarquias de gênero e reproduzem desigualdades históricas. 

Contudo, a leitura foucaultiana não se esgota na denúncia do disciplinamento. O 

próprio fato de o corpo ser lugar de investimento político abre espaço para a resistência. O 

parto, enquanto experiência marcada pela corporalidade, torna-se também terreno em que se 

pode reivindicar dignidade, autonomia e justiça. Como destaca Federici (2017), a reprodução 

deve ser entendida como campo estratégico de disputa, em que se confrontam práticas 

patriarcais de controle e lutas pela emancipação feminina. A autora afirma que “O parto deve 

ser compreendido como espaço de disputa simbólica, cultural e política, em que se confrontam 

práticas patriarcais e movimentos de resistência em favor da autonomia feminina.” (Federici, 

2017, p. 211). 

Esse diagnóstico é confirmado pela análise contemporânea das práticas de 

humanização do parto e das mobilizações feministas. Ao denunciar a violência obstétrica como 

forma de violação de direitos humanos, esses movimentos ressignificam o nascimento como 

momento de protagonismo da mulher, em que a dignidade e a autonomia devem prevalecer 

sobre a lógica tecnocrática. Não se trata apenas de modificar protocolos médicos, mas de 

reconstruir culturalmente a forma como a sociedade enxerga o corpo feminino e a experiência 

reprodutiva. 

Nesse contexto, a atuação de coletivos feministas, a institucionalização de políticas 

públicas como a Rede Cegonha e a inserção de parteiras e doulas em alguns serviços de saúde 

funcionam como estratégias de resistência. Ao mesmo tempo, a denúncia pública de práticas 

abusivas, o fortalecimento do conceito jurídico de violência obstétrica e a mobilização 

internacional em torno de tratados como a CEDAW dão visibilidade ao problema e pressionam 

o Estado a assumir sua responsabilidade. 

A síntese crítica, portanto, demonstra que o parto deve ser interpretado como espaço 

de contradição: se, por um lado, reflete séculos de exclusão e disciplinamento do corpo 

202



feminino, por outro, constitui terreno fecundo de luta e de emancipação. Reconhecer essa 

ambivalência é essencial para compreender que as práticas abusivas não são inevitáveis, mas 

produtos de escolhas históricas, sociais e jurídicas que podem e devem ser transformadas. 

Em última instância, o parto revela a disputa por cidadania reprodutiva. A violência 

obstétrica expressa a permanência de estruturas patriarcais que negam às mulheres o pleno 

exercício de seus direitos, enquanto os movimentos de resistência apontam para a possibilidade 

de um novo paradigma, pautado no respeito, na equidade e na autonomia. Assim, pensar o parto 

como espaço de disputa é também projetar caminhos para sua ressignificação como experiência 

de liberdade, dignidade e justiça social. 

 

3 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

A análise desenvolvida ao longo deste artigo evidencia que a apropriação masculina 

de saberes tradicionalmente femininos no campo do parto não constitui apenas uma 

transformação técnica ou científica, mas um fenômeno histórico e estrutural, profundamente 

atravessado por relações de poder. Ao deslocar o protagonismo das parteiras para a autoridade 

médica institucionalizada, a obstetrícia moderna consolidou-se como espaço de controle do 

corpo feminino, em que o saber científico foi utilizado como instrumento de dominação, 

disciplinamento e exclusão. 

O exame das práticas históricas mostra que as parteiras desempenhavam papel central 

na condução dos partos, atuando a partir de um saber comunitário, transmitido oralmente e 

legitimado pela experiência. Esse protagonismo feminino foi, entretanto, deslegitimado pela 

ascensão da medicina científica, que classificou tais saberes como atrasados, supersticiosos ou 

nocivos. A institucionalização da medicina no Brasil, acompanhada da masculinização dos 

cuidados, resultou na exclusão sistemática das mulheres desse campo, reafirmando hierarquias 

de gênero, classe e raça. 

Do ponto de vista teórico, o conceito de biopoder formulado por Michel Foucault 

(1988) oferece uma chave interpretativa indispensável. A obstetrícia moderna deve ser 

entendida como dispositivo privilegiado de biopoder, no qual o corpo feminino, antes locus de 

experiência comunitária, passa a ser objeto de saber, de regulação e de controle institucional. A 

medicalização do parto revela-se, assim, como manifestação concreta de uma lógica que visa 

gerir a vida, normatizar condutas e submeter experiências individuais a objetivos coletivos e 

estatais. 

203



Complementarmente, a noção de violência simbólica, em Pierre Bourdieu (1999), 

permite compreender como práticas abusivas foram naturalizadas e legitimadas pela autoridade 

médica, a ponto de deixarem de ser reconhecidas como violência. Esse mecanismo explica a 

persistência de intervenções desnecessárias, de discursos desrespeitosos e de práticas invasivas, 

que se apresentam como “cuidado” ao mesmo tempo em que comprometem a dignidade da 

mulher. 

As consequências dessa apropriação são múltiplas e profundas. Em primeiro lugar, 

implicam o cerceamento da autonomia feminina, convertendo a mulher em paciente passiva, 

destituída do poder de decisão sobre seu próprio corpo. Em segundo lugar, resultam na violação 

de direitos sexuais e reprodutivos, na medida em que a violência obstétrica compromete 

princípios constitucionais como a dignidade da pessoa humana, a igualdade de gênero e a 

liberdade individual. Em terceiro lugar, intensificam desigualdades sociais e raciais, atingindo 

de forma mais dura mulheres negras, pobres e periféricas, historicamente vulnerabilizadas pelas 

hierarquias estruturais do país. 

Sob o ponto de vista jurídico, é preciso destacar que a violência obstétrica configura 

violação de direitos fundamentais previstos na Constituição Federal de 1988 e também de 

compromissos internacionais assumidos pelo Brasil. A Convenção sobre a Eliminação de Todas 

as Formas de Discriminação contra a Mulher (CEDAW), ratificada pelo Estado brasileiro, 

estabelece a obrigação de garantir às mulheres igualdade no acesso à saúde, incluindo a saúde 

sexual e reprodutiva. A persistência de práticas de violência obstétrica, portanto, não constitui 

apenas falha de política pública, mas descumprimento de obrigações internacionais de direitos 

humanos. 

Esse quadro impõe a necessidade de repensar o modelo assistencial vigente. Políticas 

públicas de humanização do parto, como a inserção de casas de parto, a ampliação da atuação 

das parteiras e doulas e a valorização do consentimento informado, representam caminhos para 

restituir o protagonismo da mulher. Do mesmo modo, o fortalecimento do reconhecimento 

jurídico da violência obstétrica é fundamental para garantir a responsabilização de práticas 

abusivas e para assegurar a efetividade dos direitos fundamentais no campo reprodutivo. 

Contudo, as transformações não podem se limitar ao plano institucional. É preciso 

romper com a naturalização cultural da violência, descontruir discursos que perpetuam a ideia 

de inferioridade do corpo feminino e promover uma mudança simbólica que reconheça a mulher 

como sujeito de direitos, e não como objeto de intervenção. Nesse ponto, a contribuição de 

autoras como Silvia Federici (2017) é decisiva: compreender o parto como espaço de disputa 

204



política e cultural, em que se confrontam práticas patriarcais de controle e movimentos de 

resistência em favor da autonomia feminina. 

Em síntese, o parto é mais do que um evento biológico: é campo privilegiado de 

exercício de poder, mas também de resistência e emancipação. Reconhecer essa ambivalência 

é condição indispensável para enfrentar a violência obstétrica como fenômeno estrutural e não 

como exceção ou desvio. Somente a partir de uma abordagem que articule história, teoria crítica 

e direito será possível avançar na construção de um modelo assistencial pautado na dignidade, 

na equidade e na justiça reprodutiva. 

Assim, este artigo conclui que a violência obstétrica deve ser tratada como questão de 

direitos humanos e de justiça social. O desafio que se coloca é transformar as práticas, as 

instituições e os discursos, de modo a devolver às mulheres o protagonismo sobre seus corpos 

e experiências reprodutivas. Esse movimento exige não apenas reformas jurídicas e 

institucionais, mas também uma mudança cultural profunda, capaz de romper com séculos de 

subjugação e de construir novas formas de nascer mais livres, mais justas e mais humanas. 

 

  

REFERÊNCIAS 

 

AMORIM, Ana Paula. Violência obstétrica: uma análise das práticas discursivas dos 

profissionais de saúde. Revista Bioética, Brasília, v. 28, n. 4, p. 623-632, 2020. 

BOURDIEU, Pierre. A dominação masculina. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 1999. 

FEDERICI, Silvia. Calibã e a bruxa: mulheres, corpo e acumulação primitiva. 3. ed. São 

Paulo: Elefante, 2017. 

FOUCAULT, Michel. História da sexualidade I: a vontade de saber. 13. ed. Rio de Janeiro: 

Graal, 1988. 

MARTINS, Ana Paula Vosne. Visões do feminino: a medicina da mulher nos séculos XIX e 

XX (e-book Kindle). SciELO – Editora Fiocruz, 2004.  

MOTT, Maria Lúcia. Parto, parteiras e parturientes: Madame Durocher e sua época. São 

Paulo: Hucitec, 2002. 

PALHARINI, Luciana. Saúde sexual e reprodutiva, gênero e práticas de saúde: o caso da 

atenção ao parto no Brasil. Cadernos de Saúde Pública, Rio de Janeiro, v. 34, n. 5, p. 1037-

1051, 2018. 

PAES, Fabiana Dal’mas Rocha; GERALDES, André Gustavo de Almeida. A violência 

obstétrica na perspectiva do direito. São Paulo: JusPodivm, 2024. 

205



PIMENTEL, Silvia. Direitos sexuais e reprodutivos: uma questão de justiça. São Paulo: 

Editora Revista dos Tribunais, 2014. 

RAGO, Margareth. Do cabaré ao lar: a utopia da cidade disciplinar, Brasil 1890–1930. 3. 

ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2000. 

UNITED NATIONS. Convention on the Elimination of All Forms of Discrimination 

Against Women (CEDAW). New York: United Nations, 1979. Disponível em: 

https://www.ohchr.org/en/instruments-mechanisms/instruments/convention-elimination-all-

forms-discrimination-against-women. Acesso em: 29 set. 2025. 

 

206


